# DDLDGY DDLSSera

By M.N. HEBBAR

Re-eminence. Further refinements continue to be the score of universities scattered all over the Republic of Germany. But the distinction of providente for unified interdisciplinary studies under one to the South Asia Institute, created under the University of Heidelberg in 1962.

the observations of cultural nationalism and that of peritorial and secular nationalism. Both india and Germanu provide good examples of it, with the difference that the latter is yet to reconcile the work in indian context also observes the affinity of organisation, like the Jana sigh and find Mahasaoha to the Shankaracharyat trachings and interestingly, the influence of the latter on current politics.

#### WIDER RESEARCH

The Department of the History of Religion and Philosophy, concentrating on the religions and philosophies of India, has been attracting an increasing number of students. It is significant for its investigations into the function of Hindu tradition and its importance in the present phase of development in India. The multiplicity of aspects and implications of this tradition sometimes call for a broad research scheme aided by several disciplines. An illustration may be had in the study "The Temple City Of Puri and Cult."

The temple cities of ceived special attention resentative role of Hindu occupying a strategic po of Bengal, they were suc ng Islamic penetration L tury, A.D., enabling her cultural identity. The stu the malysis of: the Jag political power; religious tribal bligions of Orissa cepts and legal structure ple complex: the influen aracharvas; and a socio of the conditions of Puri. example of a compreh scheme where "modern to ical" disciplines ble particularly against a ba Sociology, Ethnology, Political Science were us with developments in th ogy, History and Religio

#### NEW EXPER

The new experiment, c disciplines under the breffa, proved fortuitou ment of Indology which strides under the heads Berger. The extent and matter that evoked the lars led to its classificat tions.

The first section, head and Dr. K.P. Aithal, is a teaching the classical and Sanskrit along with

The linguistic variety ures of the modern regilindia receive separate second section. Scholis pick from the languages (Dr. Aithal); Marathi (Dr. Hindi (Dr. L. Lutze); Urr. Temil (Dr. A. Dhamothi (Dr. A. Dasgupta, a v.



27XTM ILE agannatha

MSING

# EY TO EARTH'S RES



others are planned by the ESA and Germany. The ESA is also preparing two earth. sensing experiments for the first flight of

have decided to build one while several

the American Spacelab next year. The Community's Joint Research Centre (JRC) at Ispra in Italy is carrying out research into remote sensing in collaboration with the American National Aeronautics and Space Administration (NASA) The JRC coordinates research carried out by 50 laboratories in the Community thus avoiding costly and time-wasting duplication of effort. The main priorities of this

research are agriculture and sea pollution. Another project is the AGRESTE, which was started in 1070

well as forecasts a vests.

Poplar and beech been surveyed, and trees.

ally being extended Yet another, the volves measuring 9

areas with a semi-ari Ground humidity is growth and its mea forecasting harvest vi

Finally, the EURASI at assessing the healt munity waters are bell how much chlorophyll is the basic element in

have retheir repon in that,

in the Bay ul in resiste 16th ceneserve her compassed

na cult and ry of Orissa: itional cone Puri tem-

the Shanknomic study was also an ve research well as "hiseffectively. ound where

nomics and

out of touch ids of Indolistory.

ENT

Ining several tutional umthe departe rather rapid of Prof. Dr. H. ge of subject

y Dr. H. Kopp y engaged in uages of Pali

ition of scho-

nto three sec-

literature. literary treaslanguages of ention in the can take their

ered: Kannada Sonthémeir); or. M.H. Zaidi);

); and Bengali ng professor). 1648

5193 বিষয়স্ভাটী C15 163

#### ॥ প্রথম খণ্ড॥

| विषक्ष *                                        |                        | Shark Mil     | * পৃষ্ঠা *   |
|-------------------------------------------------|------------------------|---------------|--------------|
| আখাধুনিক বিজ্ঞানের অপরিসীম বিস্ময়: 'স্পূট্নিক' | ***                    |               | এক           |
| ভারতের দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা বা 'নয়া পয়দা'     | ***                    | †             | <b>न</b> र्भ |
| ভারতযুক্তরাষ্ট্রের ভাষাসংকট                     |                        | \$            | <b>ষোল</b>   |
| বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে ভারতবর্ষের দান   | ***                    | •••           | আটাশ         |
| শঞ্মীল: শান্তিপূর্ণ-সহঅবস্থিতি                  | ***                    | - ***         | 5            |
| अर्वामध-পরিকল্পনা ও ভূদান-আন্দোলন               | ***                    | ***           | ь            |
| ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা             | ***                    |               | 50           |
| ভারতের দ্বিতীয় পঞ্চাধিকী পরিকল্পনা             | ***                    | •••           | 55           |
| বাস্তহারার পুনর্বাসনসমস্তা                      | ***                    | ***           | 0)           |
| সমাজ্জন্মন-পরিকল্পনা                            | Lann .                 | ***           | 99           |
| পশ্চিমবঙ্গে জমিদারীপ্রথালোপ                     | ***                    |               | 89           |
| যুদ্ধ ও বিশ্বশান্তি                             | ***                    | 4.00          | 88           |
| বিজ্ঞান ও মানবসভ্যতা                            | ***                    | ***           | 60           |
| विद्धान की ठावः जीवन, ना, युक्र                 | ***                    | ***           | 41           |
| অতীত ও বর্তমান বাংলাদেশ                         | 14                     |               | ٧)           |
| ৰাংলাপল্লীর উন্নয়নসম্প্রা                      |                        |               | 9¢-          |
| বাঙালীর বেকারসমস্থা                             |                        |               | 90           |
| বাঙালীর আর্থিক উন্নতির অন্তরায়                 | ***                    |               | 90           |
| বাঙালীর ভবিশ্বং                                 | 11 E                   | Walte         | 92           |
| वांडानी मधाविष्डित मश्क्षे                      | amn                    | ary of        | 481          |
| राश्नाद व्यर्धेष                                |                        |               | ನಿಂ          |
| বাঙালী-সংস্কৃতির পরিচয়                         | ··· 🚆                  | 7             | 28           |
| বাংলার সামাজিক উৎসব                             |                        | D#            | 29 ~         |
| বাংলার লোকসাহিত্য                               | Section of the section | in a state of | 200          |
| একজন শ্রেষ্ঠ বাঙালী: নেতাজী স্থভাষচন্দ্র        | 201                    | Air or        | . 204        |
| শত্চক্র ও বাংশার পল্লীপ্রকৃতির রূপবৈচিত্র্য 🔩 👢 | 612                    | ***           | 2006         |
|                                                 |                        |               |              |

| -   | • বিষয় <b>•</b>                        |                 |       | * পৃষ্ঠা <b>*</b> |
|-----|-----------------------------------------|-----------------|-------|-------------------|
| 13  | াংলার কুটীরশিল্প                        | ***             | ***   | >>0               |
| 13  | াংলার কৃষি ও কৃষক                       |                 | ***   | >29               |
| 4   | মামাদের নবর্ষের উৎসব                    | ***             | ***   | 205               |
| 4   | মামার ছাত্রজীবনের একটুক্রো স্বতিকণা     | ***             |       | 509               |
| 4   | মামার জীবনের একটি শ্বরণীয় ঘটনা         | ***             | ***   | >83               |
| 2 6 | यामात्र कल्लाज-जीवरनत्र श्रथम मिन्छि    | ***             | •••   | 589               |
| 80  | य-वाश्ला वहेथानि आमात्र श्व डाला लाश    | ***             | ***   | 200               |
|     | নবাক চলচ্চিত্ৰ: সমাজজীবনে ও জাতীয় জী   | বনে ইহার প্রভাব | ***   | 300               |
| 3   | ৰ্ষার দিনে কলকাতা                       |                 | ***   | 395               |
| 1   | হিমালয়-অভিযান: এভারেষ্টবিজয় *         | •••             | ***   | 396               |
|     | ৰতা গ্ৰাৰ্ডা                            |                 | ***   | 560               |
| 15  | ৰ্মেষ্ট •                               |                 | ***   | 220               |
| 1   | দংবাদপত্ৰ ও সাংবাদিকতা                  | ***             | ***   | 269               |
| d   | ষাধীন ভারতে ইংরেজি ভাষার স্থান          | ***             | ***   | כהכ               |
| 9   | ষাধীন ভারতে সামরিক শিক্ষা               | ***             | ***   | >>                |
| _1  | শিক্ষা ও আনন্দের কেতে দেশভ্রমণ          | ***             | ***   | 200               |
| 7   | শামাদের শিক্ষাসংস্কার                   | •••             | ***   | 20                |
| 1   | শিক্ষার মাধ্যমরূপে মাতৃভাষা             | •••             | ***   | 50;               |
| 14. | বৃত্তিশিক্ষা ও বৃত্তিনির্বাচন           |                 |       | 52                |
| 7   | নারীশিক্ষা                              | 2 P" 1) . 1     | 000   | 524               |
| 1   | ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনা                | 10071           | 800   | 225               |
| f   | শক্ষাগুরু রবীন্দ্রনাথ                   | Be 12 10        | Pate. | 220               |
| 3   | ন্যবসায়-বাণিজ্যমূলক শিক্ষার মূল্য      | ***             |       | 200               |
| A   | ভারতের জনসংখ্যাসমস্তা                   | ***             | ***   | 200               |
| 7   | ভারতীয় কৃষির অবনতির কারণ               | •••             | ***   | २०२               |
| 7   | ভারতীয় শিল্পের উন্নয়নসমস্তা           | ***             | ***   | 288               |
|     | ষাধীন ভারতে নাগরিকের দায়িত্ব ও কর্তব্য | ***             | ***   | 200               |
| I   | হাত্রসম্প্রদায় ও রাজনীতি               |                 | ***   | ₹€8               |
| 1   |                                         |                 |       |                   |

<sup>\*</sup> অধ্যাপক পঞ্চানন চক্রবর্তী-রচিত

10. 5/53

| -     | <ul> <li>বিষয় *</li> </ul>                 |        | *                                       | शृष्टी * |
|-------|---------------------------------------------|--------|-----------------------------------------|----------|
|       | ধনতন্ত্র ও সমাজ্তন্ত্র                      | ***    | ***                                     | २८৮      |
|       | দাম্যবাদ                                    | ***    | ***                                     | २७७      |
|       | গণতন্ত্ৰ ও একনায়কতন্ত্ৰ                    | ***    | Marie Con                               | २७१      |
| 1 9   | দাহাত্মা গান্ধী                             | ***    |                                         | 290      |
|       | মাহাত্মা গান্ধীর ব্যক্তিত্ব ও জীবনসাধনা     | ***    | * · · ·                                 | २१४      |
| 3     | श्राद्यत मार्क्य                            | ***    | ***                                     | २५२      |
|       | প্রাচীন বাংলা সাহিত্য                       |        | 1 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | २৮७      |
| 3     | মাধুনিক বাংলা সাহিত্য                       | ***    | THE PARTY SALES                         | 592      |
|       | দাহিত্যের প্রকৃতি                           | ***    | A DEPARTMENT OF                         | २२६      |
|       | নাহিত্যের মূল্যবিচার                        | ***    |                                         | २२२      |
|       | নাহিত্যে আদৰ্শবাদ ও বাস্তববাদ [ সাহিত্যে নী | ত ]    | and the state of                        | 900      |
|       | াংলা উপ্তাস                                 | ***    | ***                                     | 600      |
| 1     | াংলা নাটক                                   | ***    | ***                                     | 9>8      |
| 6000  | াংলা ছোটগল্প                                | **     | ***                                     | 979      |
| A1520 | শংলা মহাকাব্য                               | 334    | ***                                     | 252      |
|       | শিশুতিক বাংলা কবিতা                         | ***    | ***                                     | ७२१      |
|       | নাজ, জীবন ও সাহিত্য                         | 11 *** | ***                                     | 908      |
|       | ামার প্রিয় বাঙালী গ্রন্থকার : বিষমচন্দ্র   | ***    | ***                                     | 934      |
|       | थाभिन्नी भन्न ९० छ                          | ***    | ***                                     | 285      |
|       | পৈন্তাসশিলে বৃদ্ধিমচন্দ্র                   | ***    | •••                                     | ৩৪৭      |
|       | াংকেতিক নাটক                                | ***    | ***                                     | ७६२      |
|       | বফবকবিতার ধর্মনীতিক ও দার্শনিক ভিত্তিভূমি   | ***    | 400                                     | ०१२      |
|       | ोक्जिमावनीपार्छत <b>ভূমিক।</b>              | ***    | ***                                     | 296      |
|       | মাসংগীত ও রামপ্রসাদ                         | •••    | ***                                     | ৩৭৬      |
|       | বীন্দ্রনাথের 'শেষসপ্তক'                     | ***    |                                         | 354      |
|       | नीखनार्थत 'हिन्नणव'                         | ***    | ***                                     | 800      |
| -     | ব্ৰবী'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                    | ***    | 1403 14. 41.                            | 824      |
|       | হয়া'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                     | ***    | ***                                     | 802      |
| P     | বি মোহিতলাল মজুমদার                         |        | 5 W                                     | 862      |

| <ul> <li>বিষয় *</li> </ul>                |     | *   | পৃষ্ঠা * |
|--------------------------------------------|-----|-----|----------|
| কবি জীবনানন্দ দাশ                          | 600 |     | 869      |
| বৈষ্ণবপদাবলীপাঠের ভূমিকা                   | *** | *** | 888      |
| বাংলা সমালোচনাসাহিত্য                      | *** | *** | 865      |
| কবি যতীন্দ্ৰনাথ সেনগুপ্ত                   | *** | *** | 850      |
| জনপ্রিয় কবি নজকলের কাব্যসার্থকতা-প্রসঙ্গে | *** | V 3 | 600      |
| নজকলের কবিমানস                             | *** | *** | 655      |
| কবি টমাস হাডি ও ষতীক্রনাথ সেনগুপ্ত         | *** | *** | 652      |
| প্রমণ চৌধুরীর প্রবন্ধসাহিত্য               | *** |     | 600      |
| সত্যেন্দ্রনাথের কাব্যপ্রসঙ্গে              | *** | ••• | (0)      |
| 'বিচিত্র প্রবন্ধ'-পাঠের ভূমিকা             | *** |     | €85      |
| 'পুন" চ'-কাবাপাঠের ভূমিকা                  | *** |     | 665      |
| 'বলাকা'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                  | *** |     | 690      |
| The same of the same of                    |     |     | 19.3     |

#### ॥ দ্বিতীয় খণ্ড॥

#### [এক] অনুবাদ-অংশঃ

- (ক) বি. এ বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত-পৃষ্ঠা: ১-১০
- (খ) ইণ্টার বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত-পৃষ্ঠা: ১১-১৮
- (গ) অমুশীলনী: ইণ্টার বাংলা পরীক্ষার্থীর জন্ত —পৃষ্ঠা: ১৯-২৮
- (ঘ) অনুশীলনী ঃ বি. এ বাংলা পরীক্ষার্থীর জন্ম-পৃষ্ঠা ঃ ২৮-৩৫

## [ ছই ] ভাবার্থলেখন, মর্মার্থপ্রকাশন ও ভাবসম্প্রসারণ ঃ

- (ক) ইন্টার বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা : ৩৫-৮৩
- (খ) বি-এ বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা: ৮৩-১০৭
- (গ) অনুশীলনী: ইণ্টার বাংলা [মাত্ভাষা ও ঐচ্ছিক] ও বি. এ বাংলা [মাত্ভাষা ও অনাস ] প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা: ১০৮-১৩৭

#### [ जिन ] त्रांकत्रंगित्रम्भक मः किथ आरलाइना ह

বাংলাভাষার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশের সংক্ষিপ্ত পরিচয়—ভারতীয় আর্যভাষার বিভিন্ন বৃগের ব্যাকরণগত বৈশিষ্ট্য—বাংলাভাষার উপাদান ও শবভাগ্ডার : তত্তব বা প্রাকৃতজ শব্দ, তৎসম শব্দ, অর্থতৎসম শব্দ, দেশী শব্দ, বিদেশী শব্দ, মিশ্র শব্দ—বাংলা উচ্চারণ ও ধ্বনিপরিবর্তনের কতকগুলি বিশিষ্ট রীতি প্রস্বসংগতি, অপিনি-হিতি, অভিশ্রতি, অপশ্রুতি, মু-শ্রতি, ব-শ্রতি, বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তি, বর্ণবিপর্যয়, বর্ণসমীকরণ বা সমীভবন—শব্দতি স্বরধ্বনিলোপ ও বর্ণবিলোপ : স্বর্গাসম, লোক-বৃহৎতিজ্ঞাত শব্দ, বিষমীভবন—পৃষ্ঠা : ১৩৮-১৫০

বাংলা সাধুভাষা ও চলিত ভাষার রূপ—শন্তের অর্থমূলক শ্রেণীবিভাগঃ ফোগিক শব্দ, রূঢ় বা রূঢ়ি শব্দ, যোগরুচ় শব্দ—শব্দের অর্থপরিবর্তনঃ অর্থের সংকোচন, অর্থের বিস্তার বা প্রসার, নৃতন অর্থের আগম, অর্থের উন্নতি, অর্থের অবনতি— শব্দার্থঃ শব্দের অর্থপ্রোতনশক্তিঃ বাচ্যার্থ, লক্ষ্যার্থ, ব্যক্ষ্যার্থ— ধ্রন্থাত্মক শব্দ, শব্দের, ব্যুগার্থক— প্রত্তীঃ ১৫০-১৫৮

কুং প্রত্যয় ও তদ্ধিং প্রত্যয়—পৃষ্ঠা ঃ ১৫৮-১৬২; ণ্ডবিধি—য়ব্ববিধি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদি—য়ব্বিদ্যালি
উপদর্গ—বাংলা উপদর্গ—পৃষ্ঠাঃ ১৮০-১৮১; পদপরিবর্তন ঃ বিশেষ হইতে বিশেষণ, বিশেষণ ইতি বিশেষ, বিশেষণ বিবর্তন—পৃষ্ঠাঃ ১৮২-১৮৮

প্রায়-সমোচ্চারিত শব্দের প্রর্থের পার্থক্য-প্রিপরীতার্থক শব্দ- একিকণায় প্রকাশ কর [বাক্সংহতি]—বিশিষ্টার্থক শব্দ ও বাক্যাংশের প্রয়োগ [বাংলা বাগ্ধারা]—কয়েকটি বিশিষ্টার্থক পদসমষ্টি—কতকগুলি ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রয়োগ —কতকগুলি বিশেষপদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—কতকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—কতকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—পৃষ্ঠাঃ ১৮৮-২০৫

ব্যাকরণ-সম্পর্কিত কতকগুলি প্রয়োজনীয় সংজ্ঞার পরিচয়: সমধাতৃত্ব কর্ম বা ধাত্বর্গক কর্ম —প্রযোজক বা ণিজস্তু ক্রিয়া—বিধেয় বিশেষণ—নামধাতৃ —সকর্মক ধাতৃর অকর্মকত্ব—অকর্মক ধাতৃর সকর্মকত্ব—ব্যাতিহার কর্তা —সাপেক্ষ সর্বনাম—কর্মপ্রবচনীয় বা অনুসর্গ—গতি—প্রাতিপদিক—ধ্বন্থাত্মক ক্রিয়া—নিত্য-সহন্ধীয় অব্যয়—নিপাতনে দিদ্ধ সন্ধি—সমন্তজ্ঞাত শন্ধ ও যভন্তজ্ঞাত শন্ধ—ব্যঞ্জনবর্ণ-সম্পর্কিত কয়েকটি পারিভাষিক শন্ধের পরিচয়—অগুদ্ধি-সংশোধন—পৃষ্ঠা ঃ ২০৫—২১১

#### [চার] ব্যাকরণের প্রশোভর:

- , (ক) ইন্টার বাংলা প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা: ২১২-২৪৪
  - (व) वि-व वाश्ना अभ्रेषव इहेर ज मश्किन भृष्ठी : २४६-२७६

#### [পাঁচ] বাংলা কবিতার ছন্দঃ

ছন্দ বলিতে কী ব্রায়—ছন্দসম্পর্কিত কতকগুলি পারিভাষিক শব্দের পরিচয় : অক্ষর, মাত্রা, যতি, ছেদ, পর্ব, পরাদ্ধ, চরণ, স্তবক, বল বা স্বরাঘাত বা শাসাঘাত, মিত্রাক্ষর, অমিত্রাক্ষর ছন্দ, মিত্রাক্ষর-অমিতাক্ষর, ছন্দোবন্ধ : লঘু দ্বিপদী বা পয়ার, তরল পয়ার, মালকশাপ পয়ার, দীর্ঘ দিপদী বা দীর্ঘ পয়ার বা মহাপয়ার, প্রবহ্মাণ পয়ার, লঘু ত্রিপদী, দীর্ঘ ত্রিপদী, লঘু চৌপদী, একাবলী, দীর্ঘ একাবলী; চতুর্দশপদী কবিতা—পৃষ্ঠা : ২৬৬-২৯০

বাংলা ছন্দের তিনটি প্রকারভেদ: তানপ্রধান ছন্দ, ধ্বনিপ্রধান ছন্দ,
স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ্— বাংলা ছন্দে রবীক্রনাথের দান—প্রতা: ২৯০-২৯৮

#### [ছয়] অলংকারপ্রকরণঃ

'অলংকার' বলিতে কী বুঝায়—শব্দালংকার: ধ্বন্থাক্তি বা ধ্বনিবৃত্তি,
অন্ধ্রাস, যমক, শ্লেষ, বক্রোক্তি—অর্থালংকার: অর্থালংকারগুলির শ্রেণীবিভাগ
—উপমা—উৎপ্রেকা—রূপক— অতিশয়োক্তি— ব্যতিরেক—সন্দেহ — লান্তিমান
—অপকৃতি — প্রতিবস্তৃপমা — দৃষ্টান্ত — নিদর্শনা —সমাসোক্তি—স্বভাবোক্তি—
অপ্রস্তৃতপ্রশংসা—অর্থান্তরক্রাস—বিষম—ব্যাজস্তৃতি—পৃষ্ঠাঃ ২৯৯-৩২৪

1648 Senie BT

# আধুনিক বিজ্ঞানের অপরিসীম বিস্ময় ঃ 'স্পুট্ বিক'

রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ আরম্ভিক ভূমিকা—মামুরের অষ্টিশীল প্রতিভা ও নিত্য-নবনব আবিদ্ধার—আধুনিক বিজ্ঞানের অষ্টি রকেট—মহাশৃত্য-পরিক্রমার পরিকল্পনা-রাশিয়ার উৎক্ষিপ্ত প্রথম ও দিন্তীয় প্লুটনিক—আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত নকল উপগ্রহ ঃ 'আলফা ঃ ১৯৫৮' ও তৃতীয় প্লুট্নিক—বিজ্ঞানজগতের পরম বিম্মর প্লুট্নিক—কীভাবে প্লুট্নিক মহাকাশে উৎক্ষিপ্ত হল—প্লুট্নিক-এর সাহায্যে প্রভূতপূর্ব গবেষণা—মহাজাগতিক রশ্মি, অতিবেশুনী রশ্মি ও এক্স্-রশ্মি—কতকশুলি বাত্তব-সমস্তার সমাধান—মামুষ এক নবতর বৈজ্ঞানিক যুগে পা বাড়াল—মামুষ আজ জীবনমরণের সন্ধিদ্ধলে এমে দ্বাড়িয়েছে—উপসংহার

বোধ করি, অদ্র ভবিয়তে বিজ্ঞানীর অভিধানে 'অসম্ভব' বলে কোনো শব্দ আর স্থান পাবে না। একথা বলার কারণ হল, যা একেবারে অভাবনীয়, যা সাধারণ মান্ত্রের কল্পনারও অতীত, একালের কোতৃহলী বিজ্ঞানীরা তাকেও প্রত্যক্ষণম্য বাত্তব-সত্যে পরিণত করছেন। একে

প্রারম্ভিক ভূমিক।

অসাধ্যসাধনই বলতে হবে। ধন্ত বিজ্ঞানসাধকের অতন্ত্র

সাধনা। তাঁদের স্তাসন্ধিংসা ধেমন অনবচ্ছিন্ন, মহাবিখের দিকে দিকে
তাঁদের নিত্যনত্ন অভিযান তেমনি রোমাঞ্চর ও চমকপ্রদ। সাম্পতিক
কালের বিজ্ঞানীদল প্রকৃতির ওপর উড়িয়ে দিলেন দীপ্ততম বিজয়কেতন,
পৃথিবীর একপ্রান্ত থেকে আর-একপ্রান্ত পর্যন্ত ঘোষিত হল স্টেধ্মী মাহুষের
জন্মগোরক।

মানবসন্তানের অন্তর্নিহিত ক্জনীপ্রতিভা পরম বিশ্বয়াবহ। নতুন নতুন কৃষ্টির মধ্য দিয়ে যুগ থেকে যুগান্তরে সে এগিয়ে চলেছে। চলার পথে পথে তাকে কৃষ্টি করে করেই চলতে হয়—সহস্র বাধাবিপত্তির বেড়া ডিঙিয়ে। এককালে বে-মান্ত্র ছিল অরণ্যচারী, সভ্যতার আলোকশৃষ্ট, সে

মানুষের পৃষ্টিশীল প্রতিভা ও. আজ আকাশচুমী প্রাসাদের অধিবাসী, সুসভ্য সমাজের নবনব আবিহার স্কুটা। প্রজনীধর্মের এই নিগৃঢ় এষণাই একদা-নিঃসহায়

মানুষকে দিয়েছে অনেক-কিছু। বিশ্বপ প্রকৃতির ওপর আধিপত্য বিন্তার করে চলতে চলতে অকমাৎ একদিন তার মনে হল, পাধির মতো তাকেও উড়তে হবে আকাশে। অনেক ক্ষয়ক্ষতি স্বীকার করে তবে তার সাধ মিটল—তৈরী লে বিমান, নির্মিত হল হেলিকোপ্টার। কিন্তু এতসব পেয়েও তার আকাজা

তৃপ্ত হল না। এগুলির সাহায্যে দশবারো মাইলের বেশি ওপরে সে উঠতে পারল না। সে চাইল মহাশৃত্তে পাড়ি দিতে, চাইল গ্রহান্তরে যেতে। মাত্রর যে নিত্যকালের মহাপথিক, তার জীবনমন্ত্র—'হেথা নয় হেথা নয়, অন্ত কোথা অন্ত কোনোথানে'। চলল অনির্বাণ গবেষণা। পৃথিবীর প্রবল মাধ্যাকর্ষণশক্তিকে প্রতিহত করে তবে তাকে ডানা বিভার করতে হবে মহাশৃত্যে। এর উপায় কী? মাত্রষ তার ত্রস্ত বাসনার ছেদ টানল না। স্প্তি হল রকেটের। সামাত্র আতসবাজির কার্যক্রম আর গতিধারা লক্ষ্য করেই মাত্রষ আয়ত্ত করে নিলে রকেটনির্মাণের কৌশল—কেবলমাত্র তার আয়তন, আকার এবং জালানী সেবদলে দিলে।

রকেটের মধ্যে জালানীকে অতিক্রত পুড়িয়ে প্রচণ্ড চাপের বায়বীয় পদার্থ তৈরী করা হয়। সরু নলের মধ্য দিয়ে স্থভীত্র গতিতে তা যুখন বেরিয়ে আসতে

পাকে তখন এই নিক্রমণের বিপরীত দিকে প্রবল আধুনিক বিজ্ঞানের হস্টি

রকেট

এগিয়ে চলো। একটা পর্যায়ে একে অনেকদ্র ওপরে

তোলার মধ্যে কতকগুলো ব্যবহারিক অস্থবিধে রয়েছে বলে বিজ্ঞানীর। অধুনা বহুপধায় বা বহুপাল্লার [multi-stage] রকেট তৈরী করেছেন।

তবে রকেটের ধারণাটা মাহবের আজ নতুন নয়। নশ' বছর আগে চীন-দেশে ধেলার জন্মে রকেট ব্যবহৃত হত। একশ' বছর আগে সমুদ্রে বিপথগামী জাহাজকে সংকেত দেবার জন্মে রকেটের ব্যবহার দেখা যায়। তবে বিগত দিতীয় মহাযুদ্ধের সময় থেকেই রকেট সম্পর্কে গবেষণা এবং তার উন্নতি হয়েছে প্রচুর। জার্মানী তরলীকৃত অক্সিজেন ও আ্যান্কোহল দিয়ে ভি-২ রকেট তৈরী করেছিল। অতি-আধুনিককালে বিজ্ঞানীরা Vertical Gyro, Analogue Computer এবং Servo-system—এই তিনের সমন্বয় ঘটিয়ে রকেটের গতিপথ নিখুতভাবে নিয়ন্ত্রণ করতে সমর্থ হয়েছেন।

রকেট-নির্মাণের উপরি-উক্ত ন্তরে পৌছে মান্তবের মনে জাগল অনন্তবিন্তার শ্রুদেশে কৃত্রিম উপগ্রহ উৎক্ষিপ্ত করার কল্পনা। কল্পনার পর পরিকল্পনা। মহা-

শৃত্তে এই উপগ্রহ ছাড়ার সাম্প্রতিক পরিকল্পনাটি একটি মহাশৃত্তে পরিক্রমার পরিকল্পনা বিগত ১৯৫৭ সালের অক্টোবর মাসে প্রথম আন্তর্জাতিক

ভূপদার্থবিজ্ঞান-বর্ষের [International Geo-physical Year] উদ্যাপন করা হয়েছে। সারা ত্নিয়ার প্রায় পঞ্চাশটি দেশের বহু প্রথ্যাত বিজ্ঞানবিদ্ এই বিরাট কর্মযজ্ঞে যোগদান করেছেন। এর উদ্দেশ্য হল পৃথিবী ও মহাশৃন্ত সম্পর্কে বিবিধ তথ্য সংগ্রহ করা। আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্র থেকে পূর্বাহ্নে প্রকাশে ঘোষণা করা হয় যে, আন্তর্জাভিক ভূপদার্থ-বিজ্ঞানবর্ধ-উদ্যাপন উপলক্ষে তাঁরা মহাশৃন্তে বহু রকেট ও কয়েকটি ক্রিম উপগ্রহ প্রেরণ করবেন। ভূপৃষ্ঠ হতে বৃহৎ রকেটপ্রেরণ, বেলুন হতে ক্ষুত্রতর রকেটপ্রেরণ এবং রকেটের সাহায্যে ক্রিম উপগ্রহনিক্ষেপ—আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্র এ ভিনটি পরিকল্পনা গ্রহণ করেছিল। প্রথম পরিকল্পনার ভূপৃষ্ঠ হতে ৬০ মাইল পর্যন্ত আকাশের তথ্যাদি সংগৃহীত হবে। দ্বিতীয়টির সাহায্যে ২০০ মাইল উর্বোকাশের খবর, এবং তৃতীয় পরিকল্পনা অর্থাৎ নকল উপগ্রহের সাহায্যে মহাশুলের উর্বেতির স্তরের খবরাখবর পাওয়া যাবে। এ ছাড়া, পূর্বোক্ত বিরাট কর্মসূচীর মধ্যে থাকবে আরো কতকগুলি বিষয়ে গবেষণা; যেমন—সৌরতৎপরতা [Solar activity], মেরুজ্যোতি [Aurora], নডোরন্মি, পৃথিবীর মাধ্যাকর্ষণশক্তি, চৌষকশক্তি [Geo-magnetism], মহাজাগতিক রশ্মি [Cosmic rays], হিমবিজ্ঞান, [Glaciology] সমুদ্রবিজ্ঞান [Oceanography], মাধ্যাকর্ষণ সম্বন্ধে পরিমাণ [Gravity measurement], ভূমিকম্পবিজ্ঞান [Seismology], ইত্যাদি।

আমেরিকা যখন প্রকাশভাবে এইরপে মহাশৃন্তে নকল উপগ্রহ পাঠাবার ব্যবস্থা করছিল, তথন সোভিয়েট রাশিরা ১৯৫৭ সালের ৪ঠা অক্টোবর অকস্মাৎ দ্রাকাশে তাদের প্রথম নকল উপগ্রহ [Sputnik No. I] পাঠিয়ে বিশ্ববাদীকে প্রকোরে স্তম্ভিত করে দিল। একটা বহুপথায় [Multi-stage] রকেটের মাধায়

রাশিয়ার উৎক্ষিপ্ত **প্রথম ও** দিতীয় স্পুট্নিক এই উপগ্রহটাকে বসানো হয়েছিল। নির্দিষ্ট উচ্চতার পৌছাবার পর উপগ্রহটি রকেট থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে গিয়ে আপন কক্ষপথে [উপহুত্ত] পৃথিবীর চারদিকে যুরতে স্কুক্

করল। একবার করে পৃথিবী প্রদক্ষিণ করতে তার সময় লেগেছিল মাত্র
৯৬ মিনিট। এ এক অত্যাশ্চর্য ব্যাপার। ৫৬০ মাইল উচ্চতার, ঘণ্টার আঠারো
হাজার মাইল বেগে, প্রায় ত্মাদ ধরে মায়ষের গড়া এই উপগ্রহটি আমাদের
পৃথিবীকে প্রদক্ষিণ করেছিল। সোভিয়েট রাশিরা মহাকাশ্যাত্রার কল্যাস—
পৃথিবী থেকে লক্ষ লক্ষ মাইল দূরে অবস্থিত গ্রহাস্তরে পাড়ি দেবার হয়ার সে
উন্মোচিত করেছে। মহাশৃল্যে একবার যে-অভিযান স্কুরু হল তা আর থামবার
নয়। বিশ্ববাদীর অপরিদীম বিশ্বরের ঘোর কাটতে-না-কাটতে আবার ১৯৫৭
সালের ওরা নভেম্বর রাশিরার বিজ্ঞানীরা আরোইবিপুলকার এবং অধিকতর
বৈজ্ঞানিক-যুম্বণাতি-সুমুঘ্ত নতুন একটি উপগ্রহ [Sputnik No. II] মহাকাশে

উৎক্ষিপ্ত করলেন। বিশাষের ওপর বিশাষ। এবার তার মধ্যে ভর্তি করে দেওয়া হল একটা জীবন্ত কুরুরকে, নাম—লাইক।। জীবন্ত প্রাণীর উপর্যাকাশ-পরিক্রমা! এরপ একটি রোমাঞ্চকর ঘটনার কথা ইতঃপূর্বে কোনো মাহ্যুষ্কি ভাবতে পেরেছিল! ৯৪০ মাইল উপ্রে, প্রতিবার ১০২ মিনিটে এই বিতীর 'প্র্টুনিক'টি পৃথিবী প্রদক্ষিণ করেছে। মার্চ মাস পর্যন্ত তার গতিবেগ অক্ষ্ম ছিল। তারপর এটি আযুশেষে পৃথিবীর বুকে প্রত্যাবর্তনের পথে ঘনতর বাযুক্তরের সংঘর্ষে জলে ছাই হয়ে গিয়েছে।

রাশিয়ার দিতীয় 'প্ট্নিক' আকাশপথে যাত্রা করবার পর গভ >লা ফেব্রুয়ারি তারিথে মার্কিন-আমেরিকা দ্রাকাশে একটি ক্রত্রিম উপগ্রন্থ [Alpha: 1958] প্রেরণ করে। আমেরিকা দাবি করেছে, আকারে এটা রুশ 'প্টুনিক'-এর চেয়ে ছোট হলেও, তদপেকা দীর্ঘকাল স্থায়ী হবে। সম্প্রতি [১৫ই মে, ১৯৫৮]

আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত নকল উপগ্রহ: 'আল্ফা: ১৯৫৮' ও রাশ্যার তৃতীয় ল্পুট্,নিক রাশিয়া তার তৃতীয় 'ল্প্ট্নিক' কক্ষন্ত করেছে। এটি
১১৭৫ মাইল উংধর্ব, ১০৬ মিনিটে, পৃথিবী পরিক্রমা
করছে। রাশিয়ার উৎক্রিপ্ত তৃতীয় উপগ্রহটি আকারে
সবচেয়ে বড়ো। দ্বিতীয় 'ল্প্ট্নিক'-এর ওজন ছিল
আগ্রটন, তৃতীয়টির ওজন ১টন ৬৮৬ পাউগু। এর
একমাত্র য়য়ণাতির ওজনই নাকি ২১৩০ পাউগু। এই

শ্কুটিনিক'টা যাতে উধ্বতর বার্মগুলে বিনষ্টনা হয়ে অক্ষত দেহে মাটির বুকে ফিরে আসতে পারে, তার জন্তে বিশেষ ব্যবস্থা করা হয়েছে বলেই এর ওজন এত বেশি। এর আকৃতি অনেকটা মোচার ধরণের, এবং দৈর্ঘে প্রায় বার ফুট। প্রথম শ্লুটুনিক'-এর আকৃতি ছিল প্রায় গোলাকার, দ্বিতীয় 'ম্পুটুনিক'-এর কৌণিক দৈর্ঘ ৪ ৯৫ মিটার। আমেরিকার তৈরী উপগ্রহটির আকৃতি অনেকটা কামানের গোলার মতো। প্রথম ও তৃতীয় 'ম্পুটুনিক'কে নিরক্ষর্ত্তের ৬৫° ডিগ্রিতে, আর দিতীয় 'ম্পুটুনিক'কে নিরক্ষর্ত্তের ৮৫° ডিগ্রিতে ছাড়া হয়েছে। মার্কিন-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত 'আল্ফা: ১৯৫৮' নিরক্ষর্ত্তের উভয় পার্ম্বে +৪০°, —৪০° ডিগ্রিতে প্রিরীর চারদিকে পরিভ্রমণ করছে।

উপগ্রহ-নিক্ষেপকারী রকেটগুলি জেটতাড়িত [jet-propelled]; তাদের এই প্রচণ্ড শক্তির উৎস কী, তা এ পর্যন্ত সঠিকভাবে জানা যায়নি। নকল উপগ্রহকে পাঁচ হতে দশ মাইল ওপরে নিক্ষেপ করতে আণবিক শক্তির প্রয়োজন, পূর্বে এরূপ মনে করা গিয়েছিল। আমেরিকা নাকি দ্রবীভূত অক্সিজেন, নাইট্রিক এসিড, দ্রবীভূত হাইড্রোজেন ইত্যাদি রাসায়নিক পদার্থই রকেটের শক্তির উপাদানহিসেবে ব্যবহার করেছে। বলা হয়েছে, রাশিয়াও তরল ইন্ধনই ব্যবহার করেছে। কিন্তু কী সে ইন্ধন, তা বলেনি।

রাশিয়ার এই 'স্ট্রনিক'গুলো বিজ্ঞানজগতের এক পরম বিশ্বয়, এবং এদের উধর্বাকাশ-পরিক্রমা সমগ্র পৃথিবীতে অভূতপূর্ব আলোড়ন স্টে করেছে। বিজ্ঞান, কারিগরী বিভা ও ষম্ববিদ্যার অত্যাশ্চর্য সময়য়ের ফলেই এগুলোকে নির্মাণ করা সম্ভবপর হয়েছে। এদের গাণিতিক ভিত্তি এবং ব্যবহারিক পদ্ধতি অত্যম্ভ

বিজ্ঞানজগতের পরম বিশ্রর স্পুট্নিক জটিল। আমরা জানি, যদি কোনো বস্ত বৃত্তাকারে আবর্তন করে তখন বস্তুটির কেন্দ্রাভিমুখী ও কেন্দ্রবিমুখী শক্তি-দুটো সমান হয়। বিজ্ঞানীরা অনেক গণনা

করে, ঠিক হিসাবমতো কোণে হিসাবমতো ধাকা দিয়ে, নির্দিষ্ট ওজনের রকেটটিকে মহাকাশের এমন একটা উর্ধ্বে প্রাঠিয়েছেন বেধানে উপগ্রহটির কেন্দ্রবিম্থী শক্তি [গতিবেগের জন্তে] তার কেন্দ্রাভিম্থী শক্তির [মাধ্যাকর্ষণের জন্তে] সমান, অর্থাৎ আকর্ষণ ও বিকর্ষণশক্তি সাম্যাবস্থা প্রাপ্ত হয়েছে। এর ফলেই উৎক্ষিপ্ত উপগ্রহ-শুলো পৃথিবীর চারদিকে অবিপ্রান্তভাবে ঘুরছে। হিসেব করে দেখা গিয়েছে, কোনো পদার্থকে ১২০০ মাইল আলাজ ওপরে উঠাতে পারলে এবং সেকেণ্ডে সাড়ে চার মাইল বেগে পদার্থটিকে ভূপ্টের সমান্তরালভাবে নিক্ষেপ করতে পারলে তা পৃথিবীর চারদিকে ঘ্রতেই থাকবে, আর কিরে আসবে না। অবশ্র বে-শক্তির সম্প্রক্ষেপণের ফলে এর গতিবেগ ঘণ্টায় সাড়ে চার মাইল হয়েছিল, তার হ্রাস হলে পদার্থটি ধীরে ধীরে ঘুরতে ঘুরতে আবার মাটির বুকে ফিরে আসবে।

রাশিয়ার 'প্ট্নিক' ও আমেরিকার 'আল্ফা'কে সাময়িক সাহিত্যে বলা হয়েছে ক্রিম উপগ্রহ বা শিশুটান। পৃথিবীর উপগ্রহ টাদ য়েমন পৃথিবী প্রদক্ষিণ করছে, 'প্ট্রিক'গুলোও ভেমনি পৃথিবীকে বেষ্টন করে আবভিত হছে। তবে একটু পার্থকা আছে। 'প্ট্রিক'গুলো কেবল সাময়িকভাবেই উপগ্রহ। কেন-না, কিছুকাল বাদেই এরা উকার মতো পৃথিবীর বুকে ঝাঁপিয়ে পড়বার চেষ্টায় পুড়ে ছাই হয়ে যায়। কিন্তু পৃথিবীর অক্রিম উপগ্রহ টাদ অনস্তকাল ধরে পৃথিবী প্রদক্ষিণ করে চলেছে। মহাশৃল্যে তার নিত্যকালের আবর্তন।

যতদ্ব মনে হয়, আধুনিকতম এই তৃতীয় 'স্ট্রিক'টিকে মহাব্যোমে উৎক্ষেপণের কার্জ পূর্বের 'স্টুনিক'-প্রেরণ-পদ্ধতি অনুসারেই হয়েছে। অর্থাৎ, ভিনটি রকেটের সাহায্যে একে তার ভ্রমণকক্ষে উৎক্ষিপ্ত করা হয়েছে। প্রথম রকেটিট আর-ত্নটি রকেটি ও উপগ্রহটিকে পৃথিবীপৃষ্ঠ হতে প্রথম তুই আকাশন্তর

[ ট্রপোন্ফিয়ার ও স্ট্রাটোন্ফিয়ার ] খাড়াভাবে পার করে দিয়েছে। ওই পর্যন্ত গিয়ে এটি নিক্রিয় ও বিযুক্ত হয়ে নীচে পড়ে গিয়েছে। তারপর দ্বিতীয় রকেটটি সক্রিয়

কীভাবে শ্বাটনিক মহাকাশে এলুমিনিয়াম দিয়ে তৈরী ] তৃতীয় রকেটটিকে কোণা-উৎক্ষিপ্ত হল ক্ষাৰ্থ আয়ুনোন্দিয়ার-ন্তরে তুলে দিয়ে, নিজে বিযুক্ত

হয়ে, নীচের দিকে নেমে এসেছে। এর পর আরম্ভ হল তৃতীয় রকেটটির কাজ। উপগ্রহটিকে সে সজোরে সমান্তরাল গতিতে সমূথের কক্ষপথে নিক্ষেপ করে নিজে নিমাভিমুখী হয়েছে। রকেট-বিরহিত উপগ্রহটি কিন্তু প্রচণ্ড গতিতে ক্রমাগত পৃথিবী পরিক্রমা করছে।

'স্ট্,নিক'-এর কক্ষণথ প্রথমে ব্ত্তাকার থাকে না। প্রকৃতপক্ষে তা উপ-বৃত্তাকার বা হাঁসের ডিমের মতো। ওই কক্ষণথ একপ্রান্তে পৃথিবী হতে দ্রতম, ও অপরপ্রান্তে নিকটতম। দ্রতম প্রান্তকে 'জ্যাপঙ্গী' [ Apogee ] ও নিকটতম প্রান্তকে 'পেরিঙ্গী' [Perigee] বলে। তৃতীয় 'স্টুনিক'টির দ্রতম প্রান্ত পৃথিবী

শুট্নিক-এর কলপথ বিহেতু এই কৃত্রিম উপগ্রহের কক্ষের নিকটতম প্রান্ত বা 'পেরিজ্ঞী' অপেক্ষাকৃত ঘনবায়ুমণ্ডলে অবস্থিত, সেহেতু প্রতিবার পৃথিবী প্রদক্ষিণ করবার সময়, 'পেরিজ্ঞী'তে বায়ুসংঘর্ষ ও প্রতিরোধশক্তি বেশি হওয়ায়, 'প্রেক্টির গতিবেগের প্রচণ্ডতা কমে আসতে বাধ্য। এভাবে ক্রমশ এর উপর্ত্তাকার কক্ষপথ বৃত্তাকার হয়ে যাবে। ঘনবায়ুমণ্ডলের সঙ্গে সংঘর্ষর তীব্রতা কমাবার উদ্দেশ্যেই তৃতীয় 'প্র্টুনিক'টিকে মোচার মতে। করে তৈরী করা হয়েছে। এবং আশা করা যাচ্ছে, এটি অক্ষত দেহে পৃথিবীতে ফিরে এসে আমাদের বহুতর অভিনব তথ্যসরব্রাহ করবে।

'স্ট্রনিক' সম্বন্ধে সবচেয়ে বড়ো কথা হল, এর সাহাষ্যে বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে অভূতপূর্ব গবেষণা সম্ভবপর হবে। বার্মগুলের সর্বাপেক্ষা উধ্বের নে-গুর [ Exosphere ] সেই শুর সম্পর্কে কোনো পরীক্ষানিরীক্ষা অভাবধি সম্ভবপর

শ্ট্নিক-এর দাহালে

অস্তভূর্ব গবেষণা

ইয়নি । এখন দেই উপরকার তারের বায়্র ঘনত,

উষ্ণতা, আর্দ্রতা ইত্যাদি বিষয়ে নানান তথা জানা

যাবে। আমর। আরো জানতে পারব, দেই শত শত

মাইল ওপরে মহাজাগতিক রশ্মির প্রথরতা কতথানি। বিজ্ঞানের ছাত্ররা জানেন, মহাজাগতিক রশ্মির প্রথরতা কোনো বিশেষ স্থানের অক্ষাংশের ওপর নির্ভর করে। নকল উপ্রহগুলো নিরক্ষর্ত্তর একটা বিশেষ কোণ ধরে বুরছে বলে, ওদের মধ্যে রক্ষিত যন্ত্রপাতির সহায়তায় অক্ষাংশের ওপর মহাজাগতিক রশ্মির প্রথরতার ফলাফলবিষয়ে [ Latitude effect ] অনেক সংবাদ আহাত হবে।

মান্ত্র এখন গ্রহান্তর্যাত্রার অভিলাষী হয়েছে। ওই যাত্রাপথে এই মহা-জাগতিক রশ্মি একটা মন্তর্ডো অন্তরায়। কারণ, উক্ত রশ্মি জীবকোষগুলো নষ্ট করে ফেলে। মান্ত্রের গ্রহান্তর্যাত্রার সফলতা-বিফলতা অনেকথানি নির্ভর করে এই মহাজাগতিক রশ্মির ওপর। এর তীব্রতা মাপা হয় 'প্রাট্টিনিক্'-এ

মহাজাগতিক রশ্মি, অতি-বেগুনী রশ্মি ও এক্স্-রশ্মি রক্ষিত Counter-নামক এক বিশেষ ধরণের যন্ত্রের সাহায্যে। রাশিয়ার প্রেরিত কৃত্রিম উপগ্রহের সাহায্যেই আমরা জানতে পার্ব স্থের অতিবেগুনী রশ্মি এবং

এক্স্-রশি সম্বন্ধে বহু ধবরাধবর। সভোক্ত অভিবেগুনী রশ্মি ও এক্স্-রশিই
আমাদের বার্মগুলের আয়নিক গুরের জন্মদাতা। আবার, এই আয়নিক বার্থর
পৃথিবীর আবহাওয়াকে অনেকখানি নিয়য়িত করে। এবং আমাদের দ্রপাল্লার
বেতারবার্তাপ্রেরণের সফলতা-বিফলতার ক্ষেত্রে অনেকটা দায়ী বার্মগুলের উক্ত
আয়নিক গুর। ভূপ্টে বসে স্বর্গের অভিবেগুনী রশ্মি এবং এক্স্-রশ্মি সম্বন্ধে
কোনো জ্ঞান আহরণ করা সন্তব নয়। কেন-না, পৃথিবীর বার্মগুল এই রশ্মিগুলোকে
একেবারে শোষণ করে নেয়। এদের সম্বন্ধে নানা তথ্য আহরণ করা হচ্ছে
প্রেট্নিক'-এসংস্থাপিত Photo-Electronic Multiplier-নামক একপ্রকার মন্ত্রের
সাহায্যে। আবার, ক্রত্রিম উপগ্রহে রক্ষিত বর্ণালী-বিল্লেয়ণ-যন্তর্গারা জানা যাবে
অপরাপর জ্যোতিক্ষয়গুলীর দেহের উপাদান। পৃথিবীর চৌষকশক্তি, বৈত্যতিক
শক্তি এবং সৌরকণাবিচ্ছুরণ সম্পর্কেও 'প্র্ট্নিক' আমাদের বহুতর সংবাদ
সারবরাহ করবে। তা ছাড়া, গোটা পৃথিবীর একটা নির্গৃত আলোকচিত্র
প্রেট্নিক'-এ সংযোজিত টেলিভিশিন-যন্ত্র মারকং আমাদের হন্তগত হবে। এর
ফলে ভূপ্টের গঠন সম্পর্কে আমাদের জ্ঞান পূর্বেকার চেয়ে অনেক বাড়বে।

মহাশৃত্তে পরিভ্রমণের আরে। কতকগুলো বাত্তব-সমস্তার সমাধান হবে এই নকল উপগ্রহের সাহায়ে। আমাদের শরীরের যন্ত্রপাতি বারুমগুলের ও মাধ্যা-

ক্তকণ্ডলো বাস্তৰ সম্প্ৰার সম্বাধান কর্ষণের শক্তির মধ্যেই কাজ করতে অভ্যন্ত। কিন্তু
মহাকাশে যাত্রার পথে ভৃপ্ঠের হৃশ-তিনশ মাইল ওপরে
বাযুর চাপ অকিঞ্ছিংকর এবং মাধ্যাকর্ষণের শক্তিও

সেখানে থূব কম। এরূপ অবস্থায় মান্নষের শরীরের যন্ত্রণাতি কী রকম কাজ করবে তা জানা অত্যন্ত দরকার। এত উধ্বে পৃথিবীর মহাঅভিকর্ষশক্তি মল্ল বলেই সেথানে কিছু গলাধঃকরণ করাও মান্নবের পক্ষে সম্ভবপর নয়। কারণ, মুখগছবর থেকে ধাতাদ্রব্য আমাদের পাকস্থলীর দিকে যায় মাধ্যাকর্ষণ-

মহাকাশের উপ্পশ্তরে বাতাসের মধ্যে কোনো স্রোত নেই বলে মাছ্যের পক্ষে খালপ্রখাদ নেওয়াও দন্তবপর নয় দেখানে। কেন-না, প্রখাদের দদে যে-অঙ্গারবাপে দে ত্যাগ করবে তা বাতাসের মধ্যে স্রোতের অভাবে একজারগাতেই জমাট হয়ে থাকবে। মহাশৃত্যে পরিভ্রমণের এদর অস্ববিধা-বিদ্রণের জত্যে বিজ্ঞানীরা উপায় উত্তাবনের চেষ্টায় আছেন। এই উদ্দেশ্যে তাঁরা বিতীয় 'প্র্নিক'-এ জীবস্ত প্রাণী লাইকাকে দহযাত্রীহিদেবে পাঠিয়েছিলেন। এই বায়্চাপহীন, মধ্যাকর্ষণশক্তিহীন মহাশৃত্যে কুকুরটি কয়েকদিন কীভাবে বেঁচে ছিল তারও কিছু কিছু দংবাদ বিজ্ঞানীরা পেয়েছেন। এরকম অবহার মধ্যে কুকুরটির [লাইকা] নাড়ীম্পন্নন, খাদপ্রখাদ, রক্তের চাপ এবং হুংপিণ্ডের বৈত্যুতিক ছবি [Electro Cardiograms] ক্শবিজ্ঞানীদের হাতে এসেছে। বহু-উপ্পের্ব সেই বায়্তরের নানা বৈজ্ঞানিক তথ্য এবং জীবদেহের ওপর সেই রহস্তাময় জগতের প্রভাব দম্বন্ধ অনেক ধ্বর আমরা পেয়েছি নকল উপগ্রহের ভিতরকার শ্বংক্রিয় বেতার্যক্র মারকং [Radio-telemetering]।

সোভিয়েট রাশিয়ার বিজ্ঞানীরা মহাকাশ জয় করল, গ্রহাস্তরে পাড়ি দেওয়ার পথ নি:সন্দেহে উন্মক্ত করে দিল। কোটি কোটি মাইল দূরের গ্রহনক্ষত্তের

মাসুৰ এক নবতর বৈজ্ঞানিক যুগে পা বাড়াল দেশে মাহ্যের অভিযান এখন আর অলীক কল্পনার বস্তু নয়। নিকট-ভবিশ্বতে মান্ত্রহয়তো চাঁদের দেশে— মঙ্গলগ্রহের দেশে—গিয়ে পৌছাবে। অগ্নি-বাষ্ণা-

বিহাৎ-রেলগাড়ী-এরোপ্নেন ই ত্যাদির আবিকার যেমন বিজ্ঞানের ঐতিহাসিক মুগ স্প্টি করেছে, ডেমনি রাশিয়ার 'স্টুনিক' নবতর একটি বৈজ্ঞানিক মুগের যবনিকা উত্তোলন করেছে। বিজ্ঞানের উত্তাবন-শক্তি কী অসাধ্যসাধন করতে পারে, সোভিয়েট রাশিয়া তা সমস্ত পৃথিবীকে দেখিয়েছে।

আমরা আশা করব, বিজ্ঞানের এই অপ্র্ব দান মানবকল্যাণেই নিয়োজিত হবে, নিয়োজিত হবে বিখের বহুতর অজ্ঞাত-রহস্ত-উদ্বাটনে। ইচ্ছা করলে মামুষ এর সাহায্যে অভাবনীয় ধ্বংসকার্য সমাধা করতে মামুষ আল জীবনমরণের মাজুলে এদে দাড়িয়েছে

হাইড্রোজেন-বোমা ফেলা যায় আক্রমণকারীর নিজের দেশে বদেই। এরূপ আশকা সবেও আমরা নিশ্চয়ই আশা করব, মান্তবের রাজনীতিক ঘ্র্দ্বি তাকে আত্মবিন্থির পথে নিয়ে যাবে না। বর্তমান রাশিয়ার

অগ্রনায়ক কুশ্চেভ তাঁর সাম্প্রতিক ভাষণে একটা 'Sputnik Commonwealth' গড়ে তুলবার কথা বলেছেন। তিনি আরও বলেছেন: 'Competition in Sputniks is preferable to competition in lethal weapons' ৷ বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে বিশ্ববাসীকে সহযোগিতার আহ্বান জানিয়ে ক্রন্টেড যে-ভাষণ দিয়েছেন, পৃথিবীর মানবদরদীমাত্রেই তা সমর্থন করবেন। মানুষ আজ জীবনমরণের সন্ধিন্তবে এসে দাঁড়িয়েছে, বহু রাষ্ট্রকে জিগীয়া ও জিঘাংসা উন্মন্তপ্রায় করে তুলেছে। মনীয়ী বার্ট্রাণ্ড রাসেল বলেছেন: 'বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে পৃথিবীর নতুন অগ্রগতির ফলে যে-রকম আশার আলোক ফুটে উঠেছে, আবার দে-রকম নৈরাখেরও কারণ রয়েছে। পৃথিবীকে বর্তমান অপেক্ষা থারাপ করে ভোলা কিংবা আরো ভালো করা রাজনীতিবিদদের ওপরেই নির্ভর করে।' দার্শনিক রাদেশের এই উক্তি निविभव व्यविधानस्थाना ।

পৃথিবীর মহাঅভিকর্ষশক্তির আকর্ষণ ছাড়িয়ে মান্ত্র শৃক্তদেশে বারোশ মাইল ওপরে উঠতে পেরেছে। আর, হিংলাদের, যুদ্ধবিগ্রহের শক্তিকে প্রতিরোধ করে মানুষ প্রেম-মৈত্রী ও শান্তির জগতে নিজেকে তুলে ধরতে পারবে না, এরপ নৈরাশ্রবাদী আমরা নই। মানবসম্ভানের শতসহস্র তুর্বলতা সত্ত্বেও আমরা বিশ্বত

হব না আর্যপ্রিদের সেই বাণী: 'পাদোহস্ত বিশ্বাভূতানি ত্রিপাদস্থামৃতং দিবি।' 'তাঁর [ অর্থাৎ বিশ্বমানবের ] এক-চতুর্থাংশ আছে জীবজগতে, তাঁর বৃহৎ অংশ উধের্ব অমৃতরূপে।' এই বৃহৎ অংশের সাধনাই মানুষের মহুদ্বরে সাধনা। এটাকেই বলি মানবসত্য-মানুষের ধর্ম। 'সেইদিক রয়েছে তার অন্তরে, ষেধান থেকে চিরকালের সকলের চিন্তাকে म চिन्छिण करत, नकरमत हैछारक स्म नकन करत, ज्ञानान करत नकरनत আনন্দকে। যে-পরিমাণে তার গতি এর বিপরীত দিকে, বাহ্নিকতার দিকে, দেশকালগত সংকীর্ণ পার্থক্যের দিকে, মানবসত্য থেকে সেই-পরিমাণে সে এই— মভাতার অভিমান সবেও সেই-পরিমাণে সে বর্বর।

### ভারতের দুশমিক মুদ্রাব্যবস্থা বা নয়া পয়সা

[রতনার সংকেত প্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ভারতরাট্রে নতুন মুঘাব্যবছার প্রবর্তন—নতুন মুদ্রার স্বর্গ —নতুন-মুদ্রাপ্রবর্তনের কারণসমূহ—এ বিধয়ে বিভিন্ন ব্যক্তির মতামত—দেশের আর্থিক ব্যবস্থা এবং ওজন ও পরিমাণের দক্ষে মুঘার সম্পর্ক—নতুন মুদ্রাব্যবস্থার সমালোচনা ও এই ব্যবস্থার ফলাফল—উপসংহার ]

স্বাধীনতালাভের পর থেকে নানান্ ক্ষেত্রে—বিশেষ করে আর্থিক বা বৈষয়িক ব্যাপারে—ভারতের বৈপ্লবিক পদক্ষেপ আমরা লক্ষ্য করেছি। বৃহত্তর জাতীয় জীবনে উন্নতিবিধান করতে হলে যুগপ্রয়োজনকে উপেক্ষা করা চলে না। এজন্তে অগ্রগতির প্রতিবন্ধক পুরাত্রনকে বর্জন করতে

প্রারন্তিক ভূমিক।

হয়, নতুনকে জানাতে হয় সহজ স্বীকৃতি। তা না

হলে পৃথিবীর রাষ্ট্রিক হাটে জাতির মূল্য কমে যায়; তার মানমর্যাদা হ্রাস পায়,

উন্নতির পপগুলি ধীরে ধীরে সংকুচিত হয়ে আসে। স্বাধান ভারতবর্ষ যুগসচেতন

বলেই যুগের দাবিকে সে স্বীকার করে নিয়েছে—বিবিধ সংস্কার্মূলক কাজে

হাত দিয়েছে। ভারতের মুদ্রাব্রন্থার সংস্কার এর মধ্যে অন্তম।

১৯৫৭ সালের ১লা এপ্রিল থেকে এদেশে দশমিক মুদ্রা চালু হল—ভারতের ভবিশৃৎ আর্থিক বিবর্তনের দার থুলে গেল। আমরা সকলেই জানি, দেশে আধীনতা আসবার পর হতে পঞ্চবাধিকী পরিকল্পনার গোড়াপত্তন-হিসেবে কয়েকটি বিশেষজ্ঞ কমিটি কাজ করে আসহে। এদের মধ্যে ওজন ও পরিমাপ-বিষয়ক

কমিটির স্থপারিশে ভারতসরকার দশমিক মুদাব্যবস্থার ভারতে নতুন মূদ্রাব্যবস্থার প্রবর্তন করেছেন। এই নতুন ব্যবস্থা চালু করবার প্রাক্কালে প্রধানমন্ত্রী জ্ঞীনেহেরু বলেছেন, এর

প্রবর্তনের সঙ্গে দক্ষে দেশে আরম্ভ হয়ে গেল এক দ্রপ্রসারী বিবর্তনের পালা। একে তিনি 'a silent and far-reaching revolution' বলে অভিনলিত করেছেন। তাঁর উক্তির অর্থ এই যে, দশমিক মুদ্রাপ্রবর্তনের হুর ধরে, জাতার সরকার ক্রমশ ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থার সংস্কারসাধন করে, ভারতকে ক্রমি-ভারত হতে শিলোনত ভারতে রূপান্তরিত করবার ক্ষেত্রে সাংখ্যানানে অদ্র ভবিশ্বতে সক্ষম হবেন।

এথানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, এই মুদ্রাসংস্থার আমাদের প্রচলিত অর্থ-

ব্যবস্থা বা 'টাকা'র কোনো সংস্কার নয়। এর দ্বারা ভারতীয় টাকার আন্তর্জাতিক কিংবা আভ্যন্তারক মূল্যমানে কোনোরপ হস্তক্ষেপ করা হয়নি। কেবলমাত্র টাকার ভগ্নাংশ-হিসেবে আধুলি, সিকি, ত্রানি, একআনি, ডবল পয়সা, পয়সা ও পাই পয়সা যা চালু ছিল, তার পরিবর্তনসাধন করে,

নতুন মূজার বরাপ

দশমিক হারে খুচরা পরসাকজির প্রবর্তন করা হয়েছে।
খুচরা জিনিস কেনাবেচার ব্যাপারে এই খুচরা মূজার ব্যবহার সর্ব্যাপী। তাই
নতুন মূজার প্রচলন দেশের সকলকেই নাড়া দিয়েছে, এবং একটি ক্ষুদ্র নয়া
পয়সাকে কেন্দ্র করে প্রতিদিন হাটে-বাজারে, ট্রামে-বাসে সর্ব্য তুমুল বিবাদবিতর্ক চলছে।

নতুন সংস্কৃত মুজার স্থাপ কিন্তু খ্বই সরল, কোনোপ্রকার জটিলতা এর
মধ্যে নেই। যত গোলঘোগ—পুরানো মুজার হিদেবে এই নতুন মুজার বিনিমরহার কত হবে—তা নিয়ে। নতুন-চাল্-করা মুজার নাম দেওয়া হয়েছে 'নয়া
পয়সা'। পুরাতন ধাতব-মুজা-ব্যবস্থার স্বনিম্ন ক্রম 'পয়সা' পেকে এর মূল্যপত
পার্থক্য-নিরূপণের জন্তেই এরপে নতুন নামকরণের প্রয়োজন দেধা দিয়েছে।
বলাই বাহুল্য, এই 'নয়া পয়সা'ও একদিন পুরানো হয়ে যাবে। 'নয়া' কথাটি
একটি আপেক্ষিক [relative | শব্দ ছাড়া আর কী ? আগে টাকা ১৬ আনা,
৬৪ পয়সা, ১৯২ পাই-এ বিভক্ত হত। এখন আর সেরপে না হয়ে ১০০টি নয়া
পয়সায় বিভক্ত হবে। অর্থাৎ, একশটি নয়া পয়সার মূল্য হবে একটি টাকার সমান ।
রক্তের তৈরী নয়া পয়সা ছাড়া নিকেলের তৈরী ত্ই, পাঁচ, দশ, পাঁচিশ ও
পঞ্চাশ নয়া পয়সার সমান মূল্যের নতুন মুজাও চালু হয়েছে বা শীঘ্রই হবে। স্বতরাং
নতুন মুজাসমন্তি নিম্নাক্তর্রপ হবে:

ऽ होका = २ हि शकाण नहा शहरात पूजा = 8 हि शैं हिण नहा शहरात पूजा =>० हि लण नहां शहरात पूजा =>० हि लो नहां श्राप्त पूजा =>० हि लो नहां श्राप्त पूजा

= ৫০টি তুই নয়৷ পয়সার মুজা= ১০০টি এক নয়৷ পয়সার মুজা

এতাবংকাল পুরাতন খুচরা মুদ্রা হা চালুছিল, টাকার সঙ্গে তার মূলোর সম্পর্ক ছিল এইরূপঃ

**১ টাকা = ২টি আ**ধুলি = ৪টি সিকি উচ্চতর বাংলা রচনা : প্রথম খণ্ড

১ টাকা=৮টি চ্য়ানি

= ১৬টি আনি

= ৩২টি ডবল পয়সা

- ৬৪টি পরসা

= ১৯২টি পাই পয়সা

নতুন দশমিক মুদ্রাব্যবহার প্রচলনে ভারতের সত্যিকার কী সুবিধে হবে নাহবে তা ভবিষ্যতে ভালো করে বোঝা যাবে। তবে কর্তৃপক্ষের নিঃসংশ্বর ধারণা,
এতে আমাদের অনেক স্থকললাভের নিশ্চিত সম্ভাবনা। কোনো ধেয়ালথুশির
বশে নয়, বর্তমানে দেশের পরিবর্তিত পরিস্থিতি ভালোভাবে বিবেচনা করেই তাঁরা
মুদ্রানীতি-সংস্থারে হাত দিয়েছেন। এর পেছনে রয়েছে সুদীর্ঘকালের চিন্তা।

নতুন ম্মাপ্রবর্তনের কারণমমূচ এই চিন্তা পরাধীন ভারতবর্ষে বিদেশী শাসকের প্রতি-কুলতায় বাস্তবে রূপায়িত হতে পারেনি,দেশে স্বাধীনতা আসার কলেই এতকাল পরে তা সম্ভব হল। নতুন মুদ্রা-

ব্যবস্থা-প্রবর্তনের কেন প্রয়োজন হল, এর উত্তরে ভারতসরকার বলেছেন, বর্তমান পৃথিবীতে প্রায় পঞ্চাশটি শিল্পোয়ত দেশে দশমিক মুদ্রার প্রচলন রয়েছে। আমাদের মুদ্রাসংস্কারের ফলে আমরং এইসব উন্নত দেশগুলির এক-পঙ্ক্তিতে উঠব। দিতীয়ত, আমরা জ্রুত শিল্পোনতির পথে যাচছি। এখনই মুদ্রাসংসার না করলে পরে এ কাজ অতিশয় তুরুহ হয়ে পড়বে। উদাহরণস্ক্রপ ইংলণ্ডের কথা এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে। ইংলগু অণ্যুনিক বিখে শিল্পসমূদ্ধ একটি দেশ। ফলে তার আর্থিক ব্যবস্থা জটিলতার এমন এক পর্যায়ে এসেছে, যেখানে এখন দশমিক মুদ্রাব্যবহা চালু করা সভাই কঠিন। জটলতার জালে জড়িয়ে পড়লে প্রচলিত বিধিব্যবস্থার মধ্যে পরিবর্তন নিয়ে আসা খুবই কষ্টসাধ্য হয়ে ওঠে। তৃতীয়ত, দশমিক মুদার প্রচলনে ব্যাক্ষ ইত্যাদিতে হিসেবনিকেশ পূর্বের চেয়ে অনেকখানি সরল হল, তা এখন অধিকতর ক্রত নিপান্ন করা যাবে। টাকা-আনা-পাই ইত্যাদির জটিল ভগ্নাংশ গাণিতিক সমাধানকে কীরূপ ত্রহ করে ভোলে, তা কারে। অবিদিত নেই। চতুর্গত, পৃথিবীর বহু দেশে দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা বর্তমান। এ স্কল দেশের মুদ্রাব্যবহার সঙ্গে মিল থাকলে আমাদের বহিবাণিজ্যে টাকা-কড়ির লেনদেনের ক্ষেত্রে অস্থ্রিধে অনেক কমে যাবে। স্থতরাং আর্থিক ব্যাপারে थवः अभविषयं नाना विषयः य-वावञ्च निःमत्नरः श्विरधञ्चनक, किन आमत्रा তাকে এহণ করব না ? তা ছাড়া, প্রাচীন যুগে ভারতবর্ষই তো জ্পৎকে দুশ্মিক প্ৰভিতে সংখ্যাগণ্না শিথিয়েছিল। এর ফলে গণিত, বিজ্ঞান প্ৰভৃতির ক্ষেত্রে

গণনা ও গবেষণার পথ স্থগম হয়ে উঠেছে। এহেন ভারতের পক্ষে তার নিজের আবিদ্ধৃত গণনাপদ্ধতি নিজের মুদ্রাব্যবস্থায় প্রয়োগ করাই তো বাঞ্চনীয়।

নতুন দশমিক মুদা চালু হওয়ার প্রাক্কালে এ সম্বন্ধে খুব বেশি আলোচনা সাধারণের মধ্যে হয়নি। বিশেষজ্ঞগণ এর সপক্ষে মত দিয়েছিলেন,—এর বিপক্ষে বিশেষ কিছু শোনা যায় নি। গান্ধীজি জীবিতাবস্থায় দশমিক মুদাপ্রবর্তনের সপক্ষেই ছিলেন। এ সম্পর্কে শ্রীনেহেরুর উচ্চসমর্থনের কথা পূর্বেই উল্লেপ করা

হয়েছে। কিন্তু প্রাক্তারালাচারী দশমিক এ বিষয়ে বিভিন্ন ব্যক্তির পদ্ধতি-প্রবর্তনের বিরোধী না হলেও, নয়া পয়সার মতামত বিপক্ষে তিনি মত প্রকাশ করেছিলেন। তাঁর মডে

পয়দা ঠিক রেখে, টাকার মূল্য বাড়িয়ে, একশ পয়দার সমান করাই সমীচীন ছিল। অবশু রাজাগোপালাচারীর প্রস্থাবের অর্থ টাকার মূল্য বহুগুণ বৃদ্ধি করা। এর ফলে আর্থনীতিক, বিশেষ করে, আন্তর্জাতিক ব্যবদায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে দ্রপ্রদারী ও অপ্রত্যাশিত পরিবর্তন সংঘটিত হওয়ার আশকা ছিল। নয়া পয়দার প্রবর্তনে খুচরা মূলাই পরিবতিত হয়েছে, টাকার মূল্য ঠিকই আছে। এইজ্লে আন্তর্জাতিক ব্যবদায়-বাণিজ্যে কোনো গোলমাল দেখা দেয়নি। কিন্তু সেজভেই নয়া পয়দার প্রবর্তন যে অবিসংবাদিতভাবে একটি উম্পতিমূলক সংয়ার—এনা হলে আমাদের আর্থিক উয়তি সত্যিই ব্যাহত হত—তাও সম্পূর্ণ স্থীকার্য নয়।

কোনো দেশের মুদ্রাব্যবস্থা হঠাৎ একাদনে নির্দিষ্ট হয় না। এ ক্রমশ আছে
আছে গড়ে ওঠে, এবং দেশের আর্থিক ব্যবস্থা, লেনদেন, কেনাবেচার সঙ্গে
সংগতি রেখেই এ ব্যাপারটি নিপান হয়। স্থতরাং যে-মুদ্রাব্যবস্থা ভারতে বছকাল
থেকে চলে আসছে তা দেশের আর্থিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে তাল রেখেই গড়ে

দেশের ফার্থিক ব্যবস্থা এবং ওজন ও পরিমাপের দঞ্চে মুদ্রার সম্পর্ক

উঠেছে, একপা কাকেও ব্ঝিয়ে বলার প্রয়োজন হয় না। এবং নতুন মুদ্রাব্যবস্থা চালু করবার স্বষ্ঠু কারণ যদি কিছু পাকে ভবে তা আমাদের পরিবর্তিত বা পরিবর্তমান আর্থিক ব্যবস্থার দক্ষনই করা হয়েছে,

ধরে নিতে হবে। এ বাবহা চালু করবার প্রাক্কালে প্রধানমন্ত্রী প্রীনেহের এ
কথাই বলেছিলেন। তাঁর অভিমত, পুরাতন জটল মুদ্রা ও ওজনপদ্ধতি নতুন
ভারত গড়ে তোলার পক্ষে বিশ্বস্থান। স্থতরাং যথাসন্তব তাড়াতাড়ি তার
সংস্কারসাধন করা আমাদের কর্তব্য, যাতে নির্বিদ্ধে আমরা সামাজিক ও আর্থিক
জীবনে সমৃদ্ধির পথে এগিয়ে যেতে পারি: 'A cumbrous system of
coinage and weights and measures is wasteful of time and energy

and delays work. As our social life becomes more advanced and complex these petty delays and wastes mount up and add to a great deal. Therefore, it has become necessary to make this change now rather than at a later stage.'

প্রীনেহেরুর উপরি-উদ্ধৃত কথাগুলো হতে ব্রুতে পারা যাচ্ছে, ভারত-সরকার যে দশমিক মুদ্রা চালু করলেন তার একটি বড়ো কারণ হল দেশে ওজন ও পরিমাপ-ব্রবস্থার সংস্থারসাধনের আত্ত প্রয়োজনীয়তা। আগে ছিল ১৬ আনায় 'টাকা' ও ১৬ ছটাকে 'সের'। তুরু যদি এইটুকু হত তাতে আর্থিক-শ্রীবুদ্ধিসম্পন্ন ভারত গড়ে তোলার ব্যাপারে হয়তো তেমন অস্ত্রবিধের প্রশ্ন উঠত না। কিন্তু উক্ত 'সের' নিয়েই যত গোলমাল। দেশের বিভিন্ন অংশে এই 'সের' নামে এক হলেও আসলে বছবিধ, এবং এক্ষেত্রে এক অঞ্চলের সঙ্গে অন্য এক অঞ্চলের মিল নেই। এ বিষয়ে পরিকল্পনা-কমিশনের মন্তব্য প্রণিধানখোগা: "At present there is a great diversity in weights and measures used in different parts of the country. Not only do weights and measures differ from one area to another, but even in the same area units used for different commodities also differ, and an expression such as a 'ser' represents different weights at different places. Such a diversity in weights and measures used for the common transactions of daily life is a source of confusion and difficulty. Added to this lack of uniformity is the further disadvantage of the complexity of calculations involved in the use of the various 'systems' of weights and measures now prevailing which have grown haphazard and have not always been based on scientific principles." এইজ্রেই, দিতীয় পরিকল্পনা কার্যকরী করবার দক্ষে দশমিক মুদ্রার প্রচলন করা হয়েছে, যাতে অল সময়ের মধ্যেই ওজন ও পরিমাপের মধ্যেও পরিবর্তনসাধন করে, মুদ্রার সঙ্গে শামঞ্জ রেথে, দশমিক ওজন ও পরিমাণ-ব্যব্হা চালু করা যায়। পরিকল্পনা-কমিশনের ভাষায় বলতে গেলে: 'As a first step towards facilitating the adoption of the metric system [in weights and measures] it was decided to introduce the decimal system of coinage during the second plan period.' এতে অস্প্রতা কিছুই নেই।

কিন্তু দশমিক মুদ্রাব্যবহা, এবং যে-ভাবে একে চালু করা হয়েছে,—এর কোনোটাই সমালোচনার অতীত নয়। যেমন বলা যেতে পারে যে, দশমিক মুদ্রার প্রবর্তন ছাড়া কি সমস্ত অবাবস্থা দূর করে নতুন একটি ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থা চালু করা যেত না? অনেক শিল্পপ্রধান দেশে দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা প্রচলিত আছে বটে, কিন্তু অনেক দেশে তো এ ব্যবস্থা নেই। আবার, যে দেশগুলতে রয়েছে তাদেরই বা বিশেষ কী স্থবিধে হয়েছে? নতুন মূদ্রাব্যব্যার সমালোচনা প্রসক্ষত উল্লেখ করছি, আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের মুদ্রা, ও এই ব্যবস্থার কলাফল ওজন ও পরিমাপ-বিভাগের অধিকর্তা ইংলণ্ডের দশমিক-মুদ্রা-কমিটির নিকট যে-অভিমত ব্যক্ত করেছিলেন তা কোনোক্রমেই

দশমিক-মুদ্রা-কমিটির নিকট যে-অভিমত ব্যক্ত করেছিলেন তা কোনোকমেই দশমিক মুদ্রার অন্তর্গুল যার না। আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রে বহুকাল যাবৎ দশমিক মুদ্রা প্রচিলিত রয়েছে। স্কতরাং সেই দেশের মুদ্রা-গুজনাদির অধিকর্তা যথন ইংলওে উক্ত মুদ্রাবাবন্থা-প্রচলনের বিরুদ্ধে মত দিলেন তথন তা একেবারে উপেক্ষা করবার মতো নয়। কলে ইংলওের দশমিক মুদ্রাকমিটি সিদ্ধান্ত করলেন যে, ইংলওে প্রচলিত শিলিং-এর যতই দোষ থাকুক-না-কেন, তা-ই ইংলওের পক্ষে ভালো, এবং নতুন দশমিক মুদ্রার অজানা দোষের সম্মুখীন হওয়া বুদ্ধিমানের কাজ হবে না: 'It is better to put up with the evils that we have, than fly to others we know not of'—এই বিখ্যাত উক্তি উদ্ধৃত করে কমিটি ইংলওে দশমিক মুদ্রা চালু করার বিরুদ্ধে মত দিয়েছিলেন।

যাক্ সে-কথা। দশমিক মুদ্রা ভালো এবং স্কলপ্রদ বলে ধরে নেওয়া হলেও, ষে-ভাবে তা চালু করা হয়েছে তা ক্রটিমুক্ত নয়। অবশু সরকার বলেছেন, তিন বৎসর পর্যন্ত নতুন মুদ্রার পাশাপাশি পুরানো মুদ্রার প্রচলন থাকরে। এ দময়ের মধ্যে পুরানো মুদ্রা বাজার থেকে তুলে নেওয়া হবে, তথন শুধু নয়া পয়সাই বাজারে চলবে। কিন্তু আমাদের ধারণা, বহুলক্ষ-গ্রামে-গড়া এই ভারতে আরো অনেক-তিন-বৎসর লাগবে পল্লীঅঞ্চলে পুরোপুরি নয়া পয়সা চালু করতে, বিশেষ করে, পুরাতন পয়সা উঠিয়ে নিতে। ফলে সরকারকে পুরাতন পয়সা উঠিয়ে নেবার শেষ তারিথ একাধিকবার বাড়িয়ে দিতে হবে। এই অন্তর্বতী কালটির মধ্যে এক্লেত্রে বহু নিরীহ লোকের ক্ষতি ও ধূর্ত লোকের লাভ হওয়ার সন্তাননা। এ ছাড়া, একআনা, ছয়ানা ইত্যাদির ঠিক ঠিক প্রতিমুদ্রা নয়া পয়সায় না থাকাতে বহুদিন যাবৎ নানা অস্ক্রবিধের স্পষ্ট হবে। পোস্টাপিস, স্ট্যাম্পবিভাগ, রাষ্ট্রীয় পরিবহন এ অব্যবস্থার স্থোগ নিমে ইভোমধ্যেই নিজেদের মাণ্ডল ও ভাড়া বাড়িয়ে নিয়েছে। বয়া পয়সা প্রসা প্রবর্তনের প্রথম ধাক্কায় জনসাধারণ বিত্তর অস্ক্রবিধে ভোগ করছে।

ষাহোক, পুরানো বিধিবাবস্থার স্থলে নতুনের পদসঞ্চার হলে প্রথম প্রথম কিছুটা অস্ত্রবিধে দেখা দেওয়াটা অস্বাভাবিক মোটেই নয়। আবার, একথাটাও সত্য যে, অভ্যন্ত হয়ে গেলে অস্ত্রবিধেবোধের উপলংহার উপ্রভাটাও কমে আসে। পুরাতন মুদ্রার তুলনায় এর ভাবী স্থফলদানের মাত্রা ঠিক পরিমাপ করা না গেলেও, বিরুদ্ধপক্ষীয়েরা একে মন্দও বলতে পারবেন না। স্বশ্বেষ বলা যায়, নতুন মুদ্রা যদি জাল করা শক্ত হয় তবে দেটাই একটা লাভের বিষয় হবে। স্বাধীন ভারতের নবপ্রবর্তিত মুদ্রাব্যবস্থা শুভক্ষলপ্রস্থ হোক, এ-ই আমাদের আস্তরিক কামনা।

# ভারতযুক্তরাষ্ট্রের ভাষাসংকট

[রচনার সংকেতসূত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—বিচিত্র জাতি ও বিচিত্র ভাষার দেশ ভারতবর্ষ—
এদেশে সংস্কৃত, ফার্মি ও ইংরেজি ভাষার চর্চা—ভারতে কী করে ভাষাসংকট দেখা দিল—ভারতের প্রধান
প্রধান ভাষাভাষীর সংখ্যা—সরকারী ভাষাকমিশন ও এই কমিশন-নিয়োগের উদ্দেশ্য—সরকারী ভাষাকমিশনের মূল রিপোটের প্রভিবাদ—হিন্দীপ্রচারের বর্তমান পদ্ধতি ও উদ্দেশ্য গণতন্ত্রিরোধী—হিন্দীর
বিরুদ্ধে বিক্ষোভ—ভাষাগত সমস্তাটির পরিচয়—ভাষার বিষয়ে বিভিন্ন দলের প্রস্তাব: ইরেজির সমর্থন—
একাধিক ভারতীয় ভাষাকে সরকারী ভাষার মধানা দেওয়া হোক—কোনো কোনো ১মহলে সংস্কৃতের
সমর্থন—আমাদের প্রতাব—উপসংহার ]

যে-কোনো জাতির জীবদে ভাষা অতিশয় গুরুত্বপূর্ণ একটি বিষয়।
জাতীয় জীবনের স্বষ্টু ও স্বতঃফুর্ত বিকাশের সঙ্গে ভাষার প্রশ্নটি অচ্ছেতরূপে
জড়িত। জাতির শিক্ষা-সংস্কৃতি-ঐতিহ্ন, তার ধ্যানধারণা, ভাবনাচিস্তা, তার
আশাআকাজ্ঞা, আনন্দবেদনা—সমস্ত কিছুই এই ভাষার মাধ্যমেই স্থায়িত্ব লাভ
করে কাল থেকে কালান্তরে উত্তীর্ণ হয়। জাতির
প্রারম্ভিক ভূমিক।
অমরত-বিধানের দিব্যর্থ হল তারা ভাষা। এতে
আরোহণ করে পৃথিবীতে কত জাতি মৃত্যুর সীমা অতিক্রম করেছে, স্থানকালাতীত
অক্ষয় মহিনীর অধিকারী হয়েছে। এই কারণে সভ্যা, সংস্কৃতিবান মাহুষের

জাতির 'মর্মবিজড়িতমূল' এই যে ভাষা, সম্প্রতি ভারতবৃক্তরাট্রে তাকে কেন্দ্র করে একটি বড়ো রকমের সংকট দেখা দিয়েছে। এ ঘটনাটি যেমন গুরুতর

ভাষা তার প্রাণের চেয়ে প্রিয়, স্বভাষার প্রতি তার মমত্ববোধের অন্ত নেই।

তেমনি বেদনাদায়ক। কারণ, এতে স্বাধীন ভারতের রাজনীতিক আবহাওয়া অত্যন্ত উত্তপ্ত হয়ে উঠেছে, এবং সমস্তাটির সন্তোষজনক সমাধান না হলে ভারতীয় মহাজাতির ঐক্য ও সংহতি বিচলিত হওয়ার ষপেষ্ট আশঙ্কা রয়েছে। ভারতবর্ষে কত বিচিত্র জাতি, কত বিচিত্র ভাষা। অপচ এতথানি বিচিত্রতা সম্বেও বহু-

বিচিত্র ফাভি ও বিচিত্র ভাষার দেশ ভারতবর্ষ জাতির সমন্বরে গঠিত এই মহাজাতির ঐক্যে কথনো ফাটল ধরেনি, ঐতিহ্সমূদ্ধ ভারতীয় সংস্কৃতির ধারা-বাহিকতা কদাণি তেমন ক্ষুগ্র হয়নি। বৈচিত্র্যের মধ্যে

ঐক্যমপাদনের অভ্ত ক্ষমতা ভারতবর্ষ সমন্ত জগৎকে দেখিয়েছে। সমাজজীবনের সর্বস্তরে সে অমুসরণ করে এসেছে একটা উদার গণতান্ত্রিক নীতি, প্রমাণ—তার শত শত বৎসরের ইতিহাস। গায়ের জারে সবকিছুকে একাকার করবার সাম্রাজ্যবাদী পহা কোনোকালেই ভারতবর্ষে অমুস্ত হয়নি। যদি হোতো, এক মহাজাতির অভ্যথান এধানে আমরা দেখতাম না।

আর্থদংশ্বৃতির দিনে সংশ্বৃতভাষা সর্বভারতীয় ভাষার গৌরব অর্জন করেছিল।
এর মাধ্যমেই ভারতবর্ষ তার রাষ্ট্রিক জীবনে ও সাংশ্বৃতিক জীবনে প্র্ভৃভাবে সমস্ত
কাজ চালিয়ে এদেছে। অপর কোনো ভাষা একে তার উচ্চতর হান থেকে
বিচ্যুত করতে পারেনি। মুদলমান-আমলে কার্দিভাষা প্রাধান্ত পেয়েছিল রাজভাষারূপে, কিন্তু ওই ভাষা আমাদের সংশ্বৃতির বাহন ছিল না, মৃষ্টিমেয় কয়েকজন
লিখননবীশ, মুন্সী এই ভাষার সাহাধ্যে সরকারী আদানপ্রদানের কাজ চালাতো।

এদেশে সংস্কৃত, কার্নি ও ইংরেজি ভাষার চর্চা উত্তর ভারতে—মুসলমান-রাজশক্তির মূলকেক্রে—সাধারণ মান্তর উক্ত রাজভাষাকে স্থানীয় হিল্পীভাষার সঙ্গে মিশিয়ে এক নতুন ভাষা গড়ে তুলেছিল আরবী হরফে।

হিন্দী-বাাকরণের গঠনে আরবী-ফার্সি শব্দের গরিষ্ঠতা নিয়ে এই নতুন ভাষা উত্তর নাম নিয়ে আজে। উত্তরপ্রদেশের উত্তরাংশের মুবের জবান হয়ে আছে। বিজয়ী পাঠান-মোগল তুকীর বংশধরদের মতোই, তাঁদের ভাষাও কালক্রমে ভারতীয় ভাষার অন্তর্ভুক্ত হয়ে গিয়েছে। মুসলমান-আমলও একদিন শেষ হল। তারপর ইংরাজের আগমন হল এদেশে। তারা ভারতবর্ষ শাসন করেছে, কিল্ক এখানে স্থায়ীভাবে বসবাস করেনি। ইংরজেজাভির ঘান্ত্রিক বল ও বিজ্ঞানের আয় ইংরেজি ভাষাও শক্তিশালী—বিচিত্র ঐশ্বর্যে মণ্ডিত। সমগ্র পাশ্চাত্ত্য জ্ঞানবিদ্যার অতুল সম্পদ ইংরেজিতে আহত হয়েছে। এমন একটি সমুরত ভাষা দেড়শ বছর ধরে গোটা ভারতে ব্যাপকভাবে অম্পালিত হয়েছে। ব্রিটিশ্রুগে ইংরেজি ভারতবর্ষের প্রশাসনিক ভাষা ছিল, শিক্ষার বাহন ছিল, কিল্ক

এর চেম্নে বড়ো কথা হল ইংরেজির বিপুল ঐশ্বর্য ভারতবাদীকে সম্মোহিত করে ফেলেছিল। তাই স্বেছায় দে এই ভাষার চর্চা করেছে—ইংরেজি ভাষার বাতায়নপথে সমগ্র বিশ্বের সঙ্গে পরিচিত হয়েছে। গুধু কি তাই ? এই ভাষা ভারতকে জাতীয়ভাবোধে অলুপ্রাণিত করেছে, বিক্ষিপ্ত ভারতবাদীকে ঐক্যের বাঁধনে বেঁধেছে। ইংরেজি ভাষার সংস্পর্শে আসার ফলেই ভারতবাদীর বিশ্বনাগরিক ভালাভ।

ইংরেজজাতি নিজের আদর্শ ও প্রয়োজনমতো সাম্রাজ্য গঠন করেছিল, এবং এদেশ ছেড়ে যাবার সময় বিস্তৃত সাম্রাজ্য হন্তান্তরিত করে গেছে। বিশাল সৌধমালা, বিচিত্র আমলাতন্ত্র, সুশৃঞ্জল সেনাবাহিনী ইত্যাদি বস্তুর সঙ্গে ইংরাজের ভাষাও আমরা একরূপ দান-হিসেবে গ্রহণ করেছি, এবং এগুলিকে ধীরে ধীরে শোধন করে ভারতীয় রূপ দেবার চেষ্টায় আছি। প্রত্যেক স্বাধীন দেশের জাতীয়

ভারতে কী করে ভাষাশতাকা, জাতীয় ভাষা, জাতীয় সংগীত, নিজস্ব শীলমংকট দেখা দিল
মোহর ইত্যাদি থাকে জাতির বিশিষ্ট ভাবাদর্শ ও
জনজীবনের অফুরস্ত শক্তির উৎসক্লপে। স্বাধীন

সার্বভৌম রাই ভারতেরও শাসনতত্ত্বে একটি জাতীয় ভাষার প্রয়োজন অমুভূত হল, এবং এবই পরিণামে স্বাধীনতালাভের পর নীতিগতভাবে অধিক সংখ্যক ভারতীয়ের ভাষা হিন্দীকেই সরকারী ভাষারূপে স্বাকৃতি জানানো হল। সংবিধানসভাতে হিন্দী গৃহীত হল ৭২ বনাম ৭০ ভোটে। এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, তখন ইংরেজি ছাড়া সর্বভারতীয় ভাষারূপে অক্তকোনো ভাষাই প্রস্তুত ছিল না বলে, সাময়িকভাবে ইংরেজিকেই ভারতের সরকারী ভাষারূপে স্বীকার করে নিয়ে, সংবিধানে এদেশের প্রধান প্রধান ২৪টি ভাষাকে [সংস্কৃত ও উর্ত্ বাদ দিয়ে—হিন্দী, বাংলা, উড়িয়া, গুজরাটী, মারাসী, পাঞ্জাবী, আসামী, কাশ্মীরী, ভামিল, ভেলেগু, মালয়ালম ও কানাভি ] আঞ্চলিক ভাষারূপে গ্রহণ করা হল। মোটামুটি কাজ চালাবার মতো ব্যবহা হওয়ায় তথন ভাষাকে কেন্দ্র করে রাজ্যগত কোনো সংকট দেখা দেয়নি। কিন্তু সরকারী ভাষারূপে হিন্দীর পরিণতির পথ ধীরে নানা সন্দেহ-সংশ্বে কণ্টকিত হয়ে উঠল। ফলে বিভিন্ন রাজ্যে বেবিক্লোভ দেখা দিল তা অভাবনীয়। এখন ভাষাগত প্রয়টি ভারতযুক্তরাষ্ট্রকে রাজনীতির রণক্ষেত্রের দিকে টানছে। একে ভ্রাগ্যই বলতে হবে। একভাষিক রাষ্ট্র হলে ভারতবর্ষে এরণ সংকট দেখা দিত না।

১৯৫১ সালের আদমস্মারীমতে ভারতের লোকসংখ্যা সাড়ে প্রতিশ কোটির কাছাকাছি। এই জনসংখ্যার মধ্যে হিন্দীকে স্বভাষা বলে গ্রহণ করেছে প্রায় ১৫ কোটি মানুষ। অবশ্য এর মধ্যে প্রায় এক কোটি উর্বৃভাষী, ত্তিন কোটি হিন্দুস্থানী, পাঞ্চাবী, পাহাড়ীভাষীদেরও গণনা করা হয়েছে। উক্ত আদমস্থমারী-অনুষায়ী অন্ধান্ত ভাষাভাষীর সংখ্যা এইপ্রকার: তেলেগু—প্রায় সাড়ে তিন কোটি; তামিল—আড়াই কোটির চেয়ে কিছু বেশি; বাংলা
— কিবল ভারত ইউনিয়নের বিজ্ঞান্তই কোটির

ভারতের প্রধান প্রধান ভাষা
সামাক্ত বেশি; গুজরাটী, কানাড়ি, মালয়ালম ও উড়িয়া
প্রভাষাভাষীর সংখ্যা
প্রত্যেকটি—দেড় কোটি হতে এক কোটি; অসমিয়া—

প্রায় আধ লাখ; ইংরেজি—পৌণে ছই লক্ষের মতো। এই হিসেবে আর্পাতিক বিচারে হিন্দাভাষীর সংখ্যাগরিষ্ঠতা রয়েছে, এবং সর্বভারতীয় যোগাযোগ ও আদানপ্রদানের ভাষার ক্ষেত্রে হিন্দীর দাবিই অগ্রগণা হওয়া উচিত, একথা বলা যেতে পারে।

কিন্ত হিন্দী ভাষাটির স্থরূপ বিচার্য। সাধারণত যাকে আমরা হিন্দী বলে জানি, তা অনেকগুলি ভাষার একটি সমন্বিত রূপ। উর্তু, হিন্দু হানী, পাঞ্জাবী, রাজস্থানী, গুজরাটী, মৈথিলী, মগহী ইত্যাদি নানাপ্রকার ভাষা এর মধ্যে স্বতম্ত্র মহিমা নিয়ে বিরাজমান। তা ছাড়া, মুখ্যত উত্তরভারতে 'বাজারিয়া হিন্দী' নামে একপ্রকার হিন্দী প্রচলিত আছে, আর আছে 'খড়ীবোলী' হিন্দী। কিন্তু ভারতরাষ্ট্রের কর্তৃস্থানীয় ব্যক্তিরা দেশের সরকারী ভাষারূপে যে-হিন্দীর প্রচলন করতে চাইছেন তা আলাদা জিনিস—ব্যাকরণের জটিলতায় ও শব্দের স্ব্রোধ্যতায় ও একটি নতুন রূপ নিয়ে আ্যুপ্রকাশ করেছে।

থা হোক, ইংরেজি ১৯৫৫ সালের জুন মাদে ভারতের সংবিধানের ৩৪৪ ধারা অনুসারে ভারতসরকার একটি সরকারী ভাষাকমিশন [ Official Language Commission ] গঠন করেন। ভারত-ইউনিয়নের সরকারী কার্যে হিন্দীর জ্ব্যন

সরকারী ভাষাকমিশন ও এই কমিশন-নিয়োগের উদ্দেশ্য বর্ধমান ব্যবহার কীরূপ হবে, দরকারী উদ্দেশ্যে ইংরেজির প্রয়োগ কীভাবে সংকীর্ণ করা যায়, প্রধান বিচারালয়াদি [ স্কুপ্রীম কোট ] স্থানের ভাষা কী হওয়া উচিত, ভারত-ইউনিয়নের কার্যে কোন্ আকারের সংখ্যালিপি

ব্যবহৃত হবে, এবং ইংরেজির পরিবর্তে সরকারী ভাষারূপে হিন্দীর বিবর্তনের সময়শরণী স্থির করা—এই পাঁচটি বিষয়ে স্থপারিশ করার ভার ছিল উক্ত কমিশনের
ওপর। বোষাই প্রদেশের-প্রাক্তন মুখ্যমন্ত্রী বি. জি. খেরকে সভাপতি করে, অভ্ত
২০ জন বিশেষজ্ঞকে নিয়ে, মোট ২১ জনের কমিশন গঠিত হয়। প্রব্যাত ভাষাতত্ত্বিদ ডক্টর স্থনীতিকুমার চটোপাধ্যায় ছিলেম এই কমিশনের একমাত্র বাঙালী

সদত্য। ক্মিশন প্রাণাবলী বিতরণ করে উত্তর সংগ্রাহ করেন, এতে এক হাজারের বেশি উত্তর আসে। বিভিন্ন রাজ্য পরিভ্রমণ করে কমিশন বছলোকের সাক্ষ্য নিষেদ্দেন; বহু বিশিষ্ট ব্যক্তির মতামত জেনেছেন। অতঃপর ১৯৫৬ সালের জুলাই মার্সে কমিশনের স্থারিশ রাষ্ট্রপতির নিকট দাখিল করা হয়। এ স্থারিশ কিন্তু সর্বস্মত হয়নি। ওক্টর স্থনীতিক্মার চট্টোপাধ্যায় ও মাজাজ রাজ্যসভার সদত্য ওক্টর স্বোরায়ন কমিশনের সিদ্ধাত্যের বিরোধিতা করে পৃথকভাবে নিজেদের মতামত জ্ঞাপন করেছেন।

মূল বিপোর্টে স্পারিশ করা হয়েছে, ১৯৬৫ সালের ২৫শে জানুয়ারীর পর থেকে পার্লামেন্টে ইংরেজি ভাষার পরিবর্তে কেবল হিন্দী ব্যবহৃত হোক। অবশ্য ক্ষেত্রবিশেষে ইংরেজিতে বজ্জা করার অনুমতি দেওয়া যেতে পারে। কেন্দ্রীয় তথা বিভিন্ন রাজ্যের আইনপ্রধায়ন হিন্দীতে হওয়াই উচিত। হাইকোর্টের রায়

সরকারী ভাষাকমিশনের স্থাবিশ ও নির্দেশ হিন্দী ভাষার লিখিত হওয়াটাই বাঞ্নীয়। অহিন্দীভাষী সরকারী কর্মচারীদের হিন্দী পরীক্ষাদিতে হবে। শিক্ষাব্যবস্থার মধ্যেও হিন্দীর একটা বড়ো স্থান

পাকবে। অহিন্দীভাষী-অঞ্চলে শিক্ষার্থীদের নিজ নিজ মাতৃভাষা, ইংরেজি এবং হিন্দী শিপতে হবে। কিন্তু হিন্দীভাষী-অঞ্চলের ছেলেমেয়েদের আর-একটি ভারতীয় ভাষা শিপবার প্রয়োজন নেই,—তারা ইচ্ছামতে। সংস্কৃত কিংবা অন্ত বিদেশী ভাষা শিপবেত পারবে। এতে স্পষ্টই বোঝা যাচ্ছে, হিন্দীভাষী-অঞ্চলের ছেলেমেয়েরা অপর একটি দেশীয় ভাষা শিক্ষার চাপ হতে অব্যাহতি পাবে। অধিকন্ত, সরকারী চাকুরিতে নিয়োগ-পরীক্ষায় যেথানে অহিন্দীভাষীদের হিন্দীপরীক্ষা বাধ্যতামূলক পাকবে, সেখানে হিন্দীভাষীদের কতকগুলি এচ্ছিক বিষয়ে মাত্র পরীক্ষা দিতে হবে। তা ছাড়া, পরীক্ষার সাধারণ ভাষা হবে হিন্দীভাষীদের কতেই ইংরেজি ভাষাই পরীক্ষার মাধ্যম বলে গৃহীত হতে পারে।

ডক্টর চট্টোপাধ্যার ও ডক্টর ফ্কারায়ন তাঁদের খতন্ত প্রতিবেদনে হিন্দী ভাষাকে এইভাবে অহিন্দীভাষীদের উপর চাপিয়ে দেওয়ার বিক্লে জারালো

ভাষা কমিশনের মূল রিপোটের প্রতিবাদ যুক্তিসহকারে প্রতিবাদ করেছেন। স্থনীতিকুমার দীর্ঘ কাল হতে হিন্দী ভাষার অন্তম প্রধান পৃষ্ঠপোষক ছিলেন। কিন্তু বর্তমান অক্থায় সাত-ভাড়াতাড়ি করে

সমাজজীবনের সর্বত্র হিন্দীকে চালু করা তাঁর মতে অভ্যন্ত অবিবেচনার কাজ হবে ৷ তিনি বলেছেন, এতে ভারতের জাতীয় ঐক্য ও সংহতি বিনষ্ট হবার

1648 L/a

সম্ভাবনা রয়েছে। অহিন্দীভাষীদের বৈষয়িক ও সাহিত্যিক গুরুতর ক্ষতি হবে। কারদ, বৈ-পদ্ধতিতে হিন্দীপ্রচলনের উত্তমপ্রয়াস চলচ্ছে তা গণভাষ্ত্রের সম্পূর্ণ বিরোধী—একে ভাষার সাম্রাজ্যবাদী নীতি বলা যেতে পারে। ডক্টর হ্রুকারায়নের বক্তব্যও প্রায়-অন্তর্মণ।

বস্তুত, মনে রাখতে হবে যে, হিন্দীও ভারতের একটি আঞ্চলিক ভাষা, যদিও হিন্দীভাষীর সংখ্যা তুলনায়বেশি। এর ঐতিহ্নগত, সাংস্কৃতিক ও সাহিত্যিক তেমন কোনো গৌরবমর্যাদা নেই। আধুনিক রাষ্ট্রের ধ্যানধারণা প্রকাশ করার মতো ক্ষমতা এই ভাষাটি এখনো অর্জন করেনি, এবং হিন্দীর চেয়ে নানাদিকে অধিকতর পুষ্ট ভাষা ভারতে বিভ্যান। স্কৃতরাং হিন্দীকে ভারতের সর্বশ্রেষ্ঠ ভাষা কিছুতেই বলা চলে না। কেউ কেউ হিন্দীকে ভারতবর্ষের 'জাতীয় ভাষা' বলতে স্কৃত্র করেছেন এবং এতে একপ্রকার আত্মপ্রসাদ লাভ করছেন, এবং 'হিন্দ্র্'—এই শ্রোগান উচ্চারণ করে হিন্দীভাষার একাধিপত্যকে জ্য়যুক্ত করতে চাইছেন। এহেন উৎকট উৎসাহ জাতীয় ঐক্যকে যে কতথানি বিশ্বিত করছে তা বোধ করি হিন্দীপ্রেমিকেরা এতটুকু উপলব্ধি করতে গারছেন না। গণ্ডাপ্রিক রাষ্ট্রে গণ্ডাপ্তিক মনোভঙ্গিই সর্বদা বাহ্ণনীয়।

এই মনোভলি নিয়ে বিচার করলে বুঝতে পারা যাবে, জাতীয় জীবনের সর্ব-ব্যাপারে অবিলম্থে হিন্দী চালু করা হলে গোটা রাষ্ট্রে একটা বিপর্যয় দেখা দেবে। প্রথমত, অহিন্দী ভাষী ছাত্রদের ভাষাশিক্ষার চাপ হিন্দীভাষী ছাত্রদের চেয়ে বেশি হবে। হিন্দীভাষী ছেলেমেয়েদের অক্ত একটি ভারতীয় ভাষা শিক্ষা করবার

হিন্দীপ্রচারের বর্তমান পদ্ধতি প্রেয় তারা অপর একটি বিদেশী ভাষাই ছোক বা ও উদ্দেশ্য গণতন্ত্রবিরোধী অন্তর্কোনো জ্ঞানবিজ্ঞানের বিষয়ই হোক—শিক্ষাব্যাপারে

অতিরিক্ত স্থবিধা পাবে। দিতীয়ত, সরকারী-চাকুরিপ্রাপ্তির ভাষা হিন্দী হলে অহিন্দীভাষী-অঞ্চলের পরীক্ষার্থীগণকে একটা অসম প্রতিযোগিতার মধ্য দিয়ে অগ্রসর হতে হবে। এর ফল কী হবে? ফল হবে, ভারতীয় প্রজ্ঞাতায়িক রাষ্ট্রে এইভাবে হিন্দীভাষীগণ একটি বিশেষ স্থবিধাপ্রাপ্ত শ্রেণীর—রাজার জ্ঞাতির—সামিল হয়ে দাঁড়াবে। এতে কেউ হয়ে পড়বে কুলীন, বেশির ভাগ হবে অকুলীন। এও একরকমের জাতিভেদ ছাড়া আর-কিছু নয়। তৃতীয়ত, ভারতের রাজস্বের বিপুল পরিমাণ একটি অংশ যদি হিন্দীভাষাপ্রচারে বায়িত হয় [সম্প্রতি য়েরপ হছৈ ] ভাহলে এদেশের অক্সাক্ত অঞ্চলের ভাষাগুলি স্বাভাবিকভাবেই সরকারী অর্থসাহায়্য হতে বঞ্চিত হবে, এবং ফলে সমূনতর আঞ্চলিক ভাষাগুলি উপেক্ষিত

হতে থাকবে। এর প্রতিক্রিয়া কী হতে পারে, বুদ্ধিমান ও দূরদৃষ্টিসম্পন্ন ব্যক্তি তা সহজেই বুঝে নেবেন। ভাষাশিক্ষা স্বেচ্ছামূলক হওয়া এক কথা, আর তা বাধ্যতামূলক হওয়াটা সম্পূর্ণ ভিন্ন কথা। জাতীয় ঐক্যবিধানের বুলি আওতিয়ে, বিপুল জনগণের ইচ্ছার প্রতি উপেক্ষা দেখিয়ে, জোর করে একটা ভাষাকে গোটা দেশের উপর চালিয়ে দিলে তার ফল কথনো শুভ হতে পারে না। মনোলোকে সাম্য ও ঐক্যের বোধ না জন্মালে আইনের বলে তা কথনো দিল্ধ হবার নয়।

এসব কারণে অহিন্দীভাষীগণ হিন্দীভাষাকে রাষ্ট্রের সর্বন্তরে অবিলম্বে চালু করার প্রস্তাবে সম্মতি দিতে পারেনি—চতুদিক হতে ধ্বনিত হয়েছে প্রচণ্ড প্রতিবাদ। হিন্দীর প্রবর্তন [রাষ্ট্রভাষারূপে ও শিক্ষার মাধ্যমক্রপে] অধুনা সর্বভারতীয় সমস্যারূপে জটিল আকার ধারণ করেছে। হিন্দীভাষাভাষী একদল শাসক

হিন্দীর বিরুদ্ধে তাঁরাই এর জন্মে দায়ী। এডাবে হিন্দীপ্রচলনের বিরুদ্ধে দক্ষিণভারতে একরূপ জেহাদ ঘোষণা করা হয়েছে,

এবং ওই বিশ্বোরণের শ্বুলিক প্র্ভারতেও আত্মপ্রকাশ করেছে। সম্প্রতি চক্রবর্তী রাজাগোপালাচারী বলেছেন, হিন্দীভাষার মুঠু বিবর্তন ও খাভাবিক-ভাবে গ্রাহ্বতার পরিবেশ স্টে না হওয়া পর্যন্ত ইংরেজি ভাষাই শিক্ষাক্ষেত্রে এবং সরকারী ভাষার হানে বহাল থাকুক। হিন্দীভাষা যদি অচিরে রাষ্ট্র, সমাজ ও শিক্ষার বৃহৎ গুরগুলি দখল করে বসে তাহলে একদিকে ভারতের অপরাপর মাতৃভাষাগুলি দলিত হবে, অক্লদিকে শিক্ষা ও সরকারী-চাকুরিপ্রাপ্তি-বিষয়ে একদল নাগ্রিক বিশেষ মুযোগম্ববিধা ভোগ করবে। এরূপ একটি অবস্থাকেরল বিচারবৃত্তির দিক দিয়েই অসংগত নয়, ভারতীয় সংবিধানের মৌলিক অধিকারেরও বিরোধী।

অলাদিন আগে রাজ্যপুনর্গঠনের ব্যাপারে ভারতসরকার স্থবিবেচনা ও দ্রদর্শিতার পরিচয় দেননি, এতে ভারতের বহু রাজ্যে বিক্ষোভ দেখা গিয়েছিল। আবার, ভাষার ব্যাপারেও এই শাসকর্গ জনমতের বিক্লমে যাছেল। এ একটি গভীর উৎকণ্ঠার কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছে। ভাষার জটিল সমস্তাসমাধানের জভে সরকারকে খুব সাবধানে অগ্রসর হতে হবে, জনসাধারণকেও স্থির মন্তিকে, শাস্ত মনে, প্রশ্নটি বিচার করতে হবে। রাষ্ট্রগঠন কঠিন একটি কাজ, সন্দেহ নেই। কিন্তু তার চেয়ে কঠিন জাতীয়-ভাষা-গঠন। এক্ষেত্রে আমাদের শুভবৃদ্ধি যেন বিচলিত না হয়।

আমরা যে-সমস্তার সম্ধীন হয়েছি তা মোটাম্টি এই:[১] কেন্দ্রীয় সরকাবের দপ্তরে কোন্ ভাষায় কাজকর্ম চলবে; [২] কেন্দ্রীয় সরকার ও রাজ্যসরকারগুলির মধ্যে কোন্ ভাষার মাধ্যমে আদানপ্রদান চলবে; [৩] আন্তঃ-রাজ্য যোগাযোগ ও আদানপ্রদানের ভাষা কী হবে; [৪] রাজ্যের অন্তর্গত হাইকোর্ট পর্যন্ত আদালতে কোন্ ভাষা ব্যবহৃত হবে এবং স্থপ্রীম কোর্টেই বা কোন্

**ভাষাগত সমস্থাটির** পরিচয় ভাষা গৃহীত হবে; [৫] পার্লামেন্ট ও রাজ্যের আইন-সভাগুলিতে কোন্ ভাষা ব্যবহার করা হবে; [৬] শিক্ষা ও পরীক্ষার বাহন হবে কোন ভাষা; [৭] সর্ব-

ভারতীর চাকুরির জন্মে যে-পরীক্ষা গৃহীত হবে সেধানে কোন্ ভাষাকে আমরা মাধ্যমন্ত্রপে গ্রহণ করব; [৮] বিভিন্ন রাজ্যের লোক পরস্পরের সঙ্গে কোন্ ভাষার কথাবার্তা বলবে, কাজকারবার চালাবে; [১] আন্তর্জাতিক আদানপ্রদান ও কাজকারবারের ব্যাপারে, ভারতবাসীর কোন্ বৈদেশিক ভাষা শিক্ষা করা উচিত। এতেই বোঝা যাবে, ভারত রাষ্ট্রের ভাষাগত প্রশ্নটি কতথানি জটিল।

কেউ কেউ প্রস্তাব করেছেন, হিন্দী ইংরেজির সমকক্ষ হয়ে না ওঠা পর্যন্ত ইংরেজিকে ভারতের সরকারী ভাষা করা হোক। আবার, কেউ কেউ প্রশাসনিক ও শিক্ষাব্যাপারে ইংরেজিকে চিরস্থায়ী করে রাধবার পক্ষপাতী। তাঁদের প্রধান যুক্তি হল, ইংরেজি ভাষা এদেশে গত দেড়শ বছর ধরে চলে আসছে, মোটাম্টিভাবে দেশবাসী এর সঙ্গে পরিচিত হয়েছে। তা ছাড়া,

ভাষার বিষয়ে িভিন্ন মহলের প্রস্তাবঃ ইংরেজির সমর্থন ইংরেজি পৃথিবীতে সবচেয়ে সমৃদ্ধিশালী ভাষা এবং আন্তর্জাতিক ভাষাও বটে। কিন্তু অধিকাংশ ভারতীয় ইংরেজিকে চিরস্থায়ী করে রাথবার এই প্রস্তাব সমর্থন

করতে পারেননি, কারণ একণ একটি প্রভাব কিছুতেই সমর্থিত হতে পারে না।
যে-ভাষা রাষ্ট্রভাসা বা জাতীয় ভাষাক্রণে গৃহীত হবে তার সঙ্গে দেশের বহুসংখ্যক
সাধারণ মাগ্রের পরিচয়ের প্রয়েজন। যে-ভাষার সঙ্গে মৃষ্টিমেয় দেশবাসী
পরিচিত, যার প্রকৃতি ভারতীয় ভাষার প্রকৃতি হতে সম্পূর্ণ বতন্ত্র, তা কধনো
গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে চিরকালীন সরকারী ভাষাহিসেবে গ্রহণীয় হতে পারে না।
কারণ, এধানে স্বাদেশিকতা ও জাতীয় আত্মস্মানের প্রশ্ন জড়িত। অবশ্য
ইংরেজির মেয়াদ বাড়িয়ে দিতে খনেকেরই আপত্তি নেই। দেশীয় কোনো
ভাষার সর্বভারতীয় ভাষাক্রণে গৃহীত হবার ষ্পাযোগ্য শক্তিশার্মর্থ অর্জন কর্বার
জন্যে আমাদিগকে কিছুকাল অপেক্ষা করতেই হবে। হিন্দী ভাষার সাম্রাজ্যবাদী
আক্রমণ প্রতিরোধ করবার উদ্দেশ্যে অনেকে স্থিতাবস্থা চেয়েছেন। বস্তুত, বর্তমান
অবস্থায় নানাকারণে ইংরেজিকে সরকারী ভাষাক্রণে গ্রহণ করা ছাড়া গত্যন্তর
নেই। কিন্তু ভাষাসমস্থার স্থায়ী সমাধান এর মধ্যে কোথায়?

ভাই কেউ কেউ সরকারী ভাষাব্যাপারে একাধিক ভারতীয় ভাষা ব্যবহার করবার কথা বলেছেন। বর্তমান পৃথিবীতে দ্বিভাষিক-ত্রিভাষিক দেশও তো রয়েছে। ক্ষুত্রর রাষ্ট্রে যদি এরপ ব্যবস্থা চলতে পারে, ভারতবর্ষে তা চলবে না কেন? এখানে প্রশ্ন উঠতে পারে, ভারতে বহু আঞ্চলিক ভাষা। সংস্কৃত ও উত্বাদে ১২টি ভাষা ] রয়েছে। এদের স্বগুলিকেই কি ভারত-ইউনিয়নের

ন্ধার-একটি প্রভাব : একাধিক ভারতীয় ভাষাকে সরকারী ভাষার মধাদা দেওয়া তোক সরকারী-ভাষা-হিসেবে গ্রহণ করা সম্ভব ? এ প্রশ্নের উত্তরে বলা হয়েছে, ভারতরাইকে কয়েকটি ভাষা-অঞ্চলে বিভক্ত করা হোক। এক্সপ অঞ্চলের অপেক্ষাকৃত উত্তরত ভাষা ষেটি ভাকে যদি গুই অঞ্চলভূক্ত ভাষায় প্রতিনিধিতানীয় বলে স্বীকার করে নেওয়া হয় ভাহলে

ভানাসমন্তার মীমাংসা হতে পারে। এখানে ডক্টর প্রফুলচক্স থোষের প্রস্তাবটি আর্তবা। তিনি বলেছেন, দেশের বর্তমান ভাষাসংকট হতে পরিক্রাণলাডের মান্তবা। তিনি বলেছেন, দেশের বর্তমান ভাষাসংকট হতে পরিক্রাণলাডের মান্ত উপায় হচ্ছে ভারতের চকুপাস্কের প্রতিনিধি-ভাষারূপে একই সঙ্গে কেক্সে বাংলা, হিন্দী, তামিল ও মারাসী ভাষাকে রাষ্ট্রভাষারূপে অন্থমোদন করা এবং সেই সঙ্গে কিরংকাল ইংরেছিকে বলাল রাখা। এক্ষেত্রে প্রাদেশিকতা বর্জন করতে হবে, ভাষাগত বিষেক্ষভাব পোষণ করা চলবে না, জাতীয় বৃহত্তর স্বার্থের প্রতি সকলের দৃষ্টি রাখতে হবে। আমাদের মনে রাখা প্রয়োজন, হিন্দীভাষীরা লংখার বেশি বলে হিন্দীর গণ্ডী একট্ট প্রশান্তব হলেও, এই ভাষাটিও একটি আঞ্চলিক ভাষা-মাত্র। বর্তমান পরিস্থিতিতে তাকে নিয়ে বাড়াবাড়ি করলে শিক্ষা, সংস্কৃতি ও সরকারী কাজকমে বিধিগপ্রকার বিশ্ব্যালাস্টির আশকাই বেশি।

শক্ষান্তরে, একলল চিস্তানায়ক সংস্কৃতকে রাষ্ট্রভাষা বা সরকারী ভাষারূপে প্রবর্তন বেরবার জন্তে আন্দোলন ফুরু করেছেন। তাঁরা বৃক্তি দেখিয়েছেন, ইপ্রাচীন কাল থেকে প্রাগ্ইসলাম বুগ পর্যন্ত সমূহত ছিল সর্বভারতের

বাইভাষা। মুসলমান-আমলেও সংশ্কৃতির ভাষা-হিসেবে ভাষাকে সমর্থন ছিল। এত্ব্যতীত সংশ্কৃত নি:সন্দেহে একটি ঐশ্বর্থন

ভাষা। এর ব্যাকরণকে কিছুটা সরল করে নিলে এর চর্চা ও প্রয়োগ সহস্থাধ্য হয়ে উঠবে। সংস্কৃতের দাবী সম্পর্কে আরো জোরালো যুক্তি তাঁরা প্রদর্শন করেছেন। অধিকাংশ আধুনিক ভারতীয় ভাষার মূল উৎস সংস্কৃত। এসব ভাষা সংস্কৃত-প্রাকৃত শব্দের দাবা পুষ্ট। তা ছাড়া, ভারতবর্ষের বেশির ভাগ অধিবাসী এখনো তাদের সামাজিক নানা ক্রিয়াকর্ম সম্পাদন করেন সংস্কৃতের মাধ্যমে। কাজেই একে সর্বভারতীয় ঐকোর প্রতীক-হিসেবে গ্রহণ করার ব্যাপারে তেমন কোনো আগতি উঠতে পারে না। শিক্ষার প্রাথমিক জন থেকে যদি সংস্কৃতের অস্থালন হয় ভাহলে অল্পালের মধ্যে এই ভাষাতির সলে সকলে পরিচিত হয়ে উঠবে। সংস্কৃতের সপক্ষে আর্থা হুএকটা কথা বলা যায়। পৃথিবীর প্রাচীন ভাষা ও আদুনিক ভাষার মধ্যে বৈজ্ঞানিক প্রধানীতে সঠিত ভাষা-হিসেবে সংস্কৃতের স্থান নিঃসংশয়ে স্বোচেতে। এর বিপুল শ্বভাতার ও ব্যাকরণের স্ক্রমশিক্তি জুধু যে মনের ভাবকে স্ক্রেট্ডাবে প্রকাশ করতে পারে তা নয়, পারিভাষিক প্রয়োজনও অতি সহজে মিটাতে পারে। অসুনা যে-ভাষাসংকট দেখা দিয়েছে তা পেকে পরিত্রাপ্রাভের স্থ্র এই সংস্কৃত ভাষার মধ্যেই নিহিত রয়েছে, মনে হয়। হিন্দার অপুরতা ও একটি বিশেষ অফলের অভিরক্ত প্রয়োগভাবিত, মনে হয়। হিন্দার জ্বাস্থাক ভাষাকে আক্রমে আক্রমে, ইংরেজি ভাষাকে আক্রে থাকার মধ্যে আত্তীয় আব্যাননা, একাধিক ভারতীয় ভাষানিবাচনে নানা অন্তবিধে—এসমন্ত জ্বিশ্রার স্বাক্তিট পুর হয় সংস্কৃতকে সরকারী ভাষার মর্যালা দিলে।

কিন্ধ সংস্কৃত বছকালের হাপ্ত একটি ভাষা—প্রায় একটাজার বছরের পুরানো।
আঠারো শতকের মাঝামাঝি বেকে এর চর্চা ধারে ধারে কমে একে মুপ্তিমের পত্তিতসমাজের সীমায় এসে ঠেকেছে। সেই নির্দিষ্ট গণ্ডীর বাইরে তা নিজের প্রভাব বিভার করতে পারেনি, ফলে ভার পূর্ব আগ্রপ্রকাশ ঘটেনি। ইতোমধ্যে রূপ ও জাবিনে ফল্ড রূপাল্লর এসেতে, বাল্লর সংসার অভিশ্ব জাবিল হয়ে ইটেছে। এ অবভায় সংস্কৃত আধুনিক প্রিথীর সর্ববিধ প্রয়োজন মিটাতে পার্বেনা। এ ভাষা কোগার পাবে উপযুক্ত শক্ষন্তার, কোগায় এর প্রকাশভলির বৈতিরা? ভাচাড়া, এরূপ একটি ব্যাক্রণমুখী ভাষাশিক্ষার অস্ববিধেও বিশ্বর, এ অফ্রবিধে উত্তীর্ণ হওয়া নিশ্বরই সংক্ষ্ণাধ্য ব্যাপার নয়। আরো কথা হল, কেউ কেউ হয়তো সংস্কৃতকে ভাদের আদিভাষারূপে মেনে নিভে চাইবে না। আবার, সংবাষ স্বল্প বার করেব। এসমন্ত মনভাবিক ও বাত্তব অস্থ্রিধের কারণে সংস্কৃতকে রাষ্ট্রভাষা করার আন্দোলন জয়যুক্ত হবে বলে মনে হয় না।

স্তরাং দেখা যাচছে, এই ভাষাসমস্যাটির সমাধান সংক্ষে হবার নর। আমাদের মতে, বর্তমানে কয়েক বংসর স্থিতাবস্তাই চলতে থাকুক। কেন্তে ইংরেজির সঙ্গে আঞ্চলিক ভিত্তিতে চার-পাচটি দেশীয় ভাষাকে সরকারী ভাষাক্রণে গ্রহণ করা হোক। এই অবসরে এগুলির মধ্যে হে-ভাষাটি স্বচেয়ে প্রিপুঠ

वाम (मध्या वजद न।।

হয়ে উঠবে তাকেই ভবিশ্বতে কেন্দ্রে সরকারী ভাষাহিদেবে গ্রহণ করা হবে। আর, এসৰ ভাষার উন্নতির অবস্থা ষদি একই প্রকার হয় তাহলে একাধিক ভাষা সরকারী ভাষার মর্যাদা পাবে। কেন্দ্রীয় সরকার ও রাজ্যসরকারগুলির মধ্যে, এবং আন্তঃরাজ্যের মধ্যে ইংরেজি ভাষা ও দেই-দেই রাজ্যের মাতৃভাষা অর্থাৎ আঞ্চলিক ভাষার মাধ্যমে আদানপ্রদান চলতে পারে। রাজ্যের অন্তর্গত হাইকোর্ট পর্যন্ত আদালতের রায়, ডিক্রি ইত্যাদি আঞ্চলিক ভাষায় লিখিত হোক। বিশ্ববিদ্যালয়ের স্তর পর্যন্ত সমস্ত শিক্ষা ও সবিপ্রকার পরীকা মাতৃভাষার মাধ্যমে হওয়া উচিত। এতে অবশ্র ইংরেজি ভাষার প্রদার কিছুটা সংকুচিত হবে, কিন্তু ইংরেজিকে উপেক্ষা করার কণা এটা নয়। শিক্ষার ক্ষেত্রে ইংরেজি ভাষাকে ধিতীয় ভাষার স্থান দিতে হবে। তবে যারা স্নাতক হতে চায় তাদের মোটামুটি ইংরেজির জ্ঞান থাকলেই চলবে। ইংরেজি ভাষায় সকলেই স্থপণ্ডিত হয়ে উঠবে, এরূপ আশা করাটা বাস্তববুদ্ধির পরিচায়ক নয়। ইংরেজির প্রভৃত জ্ঞান যাদের অভিল্যিত তারা নিজের উদ্যমেই এ ভাষাটির অফুনীলন করবে। সর্বভারতীয় সরকারী চাকুরির জ্ঞানত প্রতিযোগিতামূলক পরীক্ষা-ব্যাপারে ইংরেজির সঙ্গে আঞ্জিক ভাষা বা মাতৃভাষার বিকল্প ব্যবস্থা থাকবে। রাজ্যের শিক্ষাবাবস্থায়, আদোলতে, আইনসভায় হিন্দার বিকর ব্যবস্থা তুলে দিতে হবে। আন্তর্জাতিক আদানপ্রদান ও যোগাযোগরক্ষা-ব্যাপারে ক্ষেত্রেও অতিসমূদ্ধ ইংরেজি ভাষা অপরিহার্য। বিদেশী ভাষা বলে একে কিছুতেই

বিশ্ববিভালয়ের পর্যায়ে কোনো ভারতীয় ভাষাকে শিক্ষার বাহন করবার পূর্বে তার উন্নয়নের প্রস্তুতির জন্তে কিছুটা সময় দিতে হবে। তাড়াহড়া করে ইংরেজি-বিতাড়নের পক্ষপাতী আমরা নই। আবার, ব্রিটিশ-আমলের মতো ইংরেজির একাধিপতাও কদাপি কাম্য হতে পারে না। কাজেই বর্তমানে একটা মধ্যপন্থা আমাদের খুঁজে নিতে হবে। ইংরেজির গুরুত্ব স্থীকার করে নিয়েই মাতৃভাষার হাতগোরব আমরা প্নফ্রার করতে চাই। প্রথমে মত্ত্রন্থর আমরা মাতৃভাষা শিখব, তারপর ইংরেজি। আপাতত হিন্দীশিক্ষা স্বেচ্ছামূলক হোক। বর্তমান অবস্থায় বাধ্যতামূলকভাবে সকলের ওপর হিন্দীর গুরুতার চাপানোর কোনো প্রয়েজন নেই, সার্থকতাও নেই।

আসল কথা, অনূর ভবিষ্যতে ভারতরাথ্রে মাতৃভাষা ও ইংরেজি এবং হিন্দীর স্থান কীন্ধাপ হবে তা গভীরভাবে চিস্তা করার প্রয়োজন দেখা দিয়েছে— একটা সিদ্ধান্তে আমাদের পৌছতেই হবে। কোনো বিশেষ ভাষার প্রতি বিষেষ নম্ন, কোনো বিশেষ ভাষার প্রতি অন্ধমোহও নম—জাতীয় জীবনের বৃহত্তর কল্যাণই সকলের কাম্য হওয়া উচিত। গায়ের জোরে কোনো ভাষাকে চালু করতে গেলে তাতে জাতীয় ঐক্য বিনষ্ট হবে – হিন্দীপ্রচারের অভ্যুৎসাহ এবং

তজ্জনিত নানা রাজ্যে বিক্ষোভের সৃষ্টি এই স্তাটির প্রতিই অসুলিদংকেত করছে। বৈচিত্রাকে অকুন রেখে যে-ঐক্য গড়ে উঠবে তারই স্থায়িত্ব স্থানিশ্চিত। স্বতরাং ভাষার ক্ষেত্রে সামাজ্যবাদী নীতি পরিহার করা তোক। এধানে আরো একটি কথা বলা থেতে পারে। ভাষাসমস্তার চেয়ে বহু গুরুতর সমস্তা চারদিক থেকে আমাদের বিরে ধরেছে— অলবস্ত্রসমস্তা, শিক্ষার সমস্তা, বাসস্থানের সমস্তা, কৃষি ও শিল্লোরয়নের সমস্তা, ইত্যাদি। আগে এদকল সমস্তার সমাধান হোক, জাভির মানসিক হৈর্য ফিরে আস্ক, পুলীভূত ত্শিস্থার কালো মেদ কেটে যাক—জনগণের চিত্তে গুডবোধের উদ্বোধন ঘটুক। তারপর দেই অগ্রসভির মুধে ভাষাসমস্থাটিরও একটা মীমাংস। হয়ে যাবে। বড়ো কাজ সাত-ভাড়াভাড়িতে কথনো স্বস্পান হয় না। হিল্পানীতে একটি কথা আছে—'জলদীকা কাম শয়তানকা'; ইংরেজিতে वला इस-'Haste is waste'। आभाष्मित्र द्राष्ट्रित कर्नधात्रज्ञ এই প্রবচন মনে রাধলে ভারতীয় মহাজাতির উপকার হবে, আর, ইদানীং যে-তিক্ততার शृष्टि रक्षि जा-७ धीरत धीरत करम आगरत। आमार मर्वर मर्वर कथा, ক্ষমতার অপপ্রয়োগ অত্যাচারের নামান্তর-মাত্র, এবং এর প্রতিক্রিয়া হবে অত্যন্ত ভয়াবহ ও শোচনীয়। ভারতবাষ্ট্রের পরিচালকগোটা এ সত্যটি যদি মনে द्वार्थन, छ। इस्न मर्दिव मन्न ।

# বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে ভারতবর্ষের দান

বিচনার সংকেতসূত্র ঃ ভারতীয় জীবনদৃষ্টির উজ্জ্বল স্বাহস্তা—বর্তমান ভারতের রাষ্ট্রনীতি ও তার স্বতীত ইতিহা—সাম্প্রতিক পৃথিবীতে ভারতের নিরপেক্ষ নীতি—ভারতবর্ধের আচরণে ওই নীতির প্রজ্ঞাব—ভারতের অস্কুস্থত রাষ্ট্রনীতির স্ক্র্মণ্ট ঘোষণা—ভারতের বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ও বাস্তব ক্ষেত্রে এর প্রয়োগ—শান্তিরক্ষাপ্রচেষ্ট্রায় ভারতের আন্তরিকতার প্রমাণ—উপসংহার ]

ভারতবর্ষের চিস্তাধারা ও জীবনচর্যার বিশিষ্ট্র তাকে এমন একটি উজ্জ্বল স্থাতস্ত্র্য দান করেছে যা কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। তার এই বিলক্ষণ স্থতস্ত্রতার মূলে রয়েছে তার যুগপ্রাচীন সভ্যতা, সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের এক জনবচ্ছিন্ন ধারা। কথাটিকে একটু ঘূরিয়ে বললে দাঁড়ায়—ভারতের স্থদীর্ঘকালের ইতিহাস তার বিশিষ্ট মানসপ্রকৃতিরই বহিরক অভিব্যক্তি। ভাবজীবনের দিক থেকে দেখলে

ভারতীয় জীবনদৃষ্টির উজ্জল স্বাভস্তা পৃথিবীর অপরাপর দেশগুলির তুলনায় ভারতবর্ধকে
কিছুটা অধ্যাত্মপ্রবন বলা যেতে পারে। এই মানসপ্রবনতার স্বাভন্তা তাকে অন্তমুধী করে তুলেছে, ভোগদর্বস্থ

ত্বল জৈব জীবনের উধর্বচারী করেছে, পরিপূর্ণ মন্ত্বয়ুত্বের সাধনার দীক্ষা দিয়েছে। যে-জাতির ধ্যানধারণার সবচেরে বড়ো কথা হল চিরন্তন 'মানবসত্য', সে-জাতির জীবনে জিগীবা ও জিঘাংসা হান পেতে পারে না, দম্যতা ও লুঠনবৃত্তির প্রতি তার অভিকৃতি থাকবার কথা নর। তাই দেখি, পাশ্চান্তোর বিভিন্ন জাতি ষধন অতিশয় ত্থল মুখলাছেল্যের তাড়নার বাইরে নতুন নতুন দেশ-আবিদ্ধারে ছুটেছে, পররাজ্যা-আক্রমণ ও হিংশ্র লুঠনকার্যে ব্যাপৃত হয়েছে, জাতিবৈষম্য-বর্ণ বৈষম্য-ঘুণা-বিধেষের বিষরালা ছড়িয়েছে দিকে দিকে, তখন ভারতের মনীবা আত্মপ্রকাশ করেছে সাহিত্যে-দর্শনে, আধ্যাত্মিক অমুশীলনে, সাম্যা-মৈত্রী ও শান্তির বাণীতে। উচ্চতর জীবনদর্শন ভারতের জীবনাদর্শ ও সমন্ত ক্রিয়াকর্মকে নিয়ন্ত্রণ করেছে। ভারতীয় জীবনসাধনার চরম ফলশ্রুতি বিশ্বৈক্যাম্বভূতি। সাম্য, মৈত্রী, আহিংসা, পরের ধর্ম ও পরের বিশ্বাসের প্রতি অকুঠ শ্রন্ধা এবং সর্বোপরি শান্তির বাণীপ্রচার এই শকল লোকগুরু, সকল লোকনেতাই প্রচার করে গেছেন অহিংসা, তিত্তিকা, ত্যাগধর্ম, শান্তি ও মৈত্রীর বাণী। এ শিক্ষা বংশামুক্রমিকভাবে আমাদের রক্তের সংখ্যরে দাড়িয়ে গেছে। এই শ্রেষ্ঠ উত্তরাধিকারের জন্তে ভারতবাসী সতির্হুই

গৌরবাদিত। এখানে অরণ করা বেতে পারে, হিন্দ্বৌদ্ধযুগের আশ্চর্ধ সমৃদ্ধির কালে—নিঃসংশয়িত শক্তিমতার দিনেও—সাংস্কৃতিক ও ধর্মায় অভিযান ছাড়া ভারতবর্ষ সামাজ্যবাদী-মনোভাবপ্রস্থত সামরিক কোনো অভিযানে আত্মনিয়োগ করেনি।

বর্তমান ভারত অতাতের এই মহান ঐতিহেরই ধারক ও বাহক। স্বাধীন ভারতের পররাষ্ট্রনীতিতেও এর প্রভাব অতিশ্ব স্পষ্ট। শান্তিকামী প্রজাতন্ত্রী ভারতবর্ষ আধুনিক বিশ্বের রাজনীতিক ইতিহাসে এক নতুন অধ্যায় রচনা করতে চলেছে। ভারতকে শান্তির দৈনিকম্তিতে দেখে গোট। ছনিয়৷ বিশ্বয়সচকিত হয়ে উঠেছে। ভারতবর্ষের স্বাধীনতালাভ অর ক্ষেক বৎসরের ঘটনামাত্র। কিন্তু এরই মধ্যে তার মানবতাদাপ্ত বিঘোষত বাণী পৃথিবীর দ্রদ্বান্তরে পৌছে গেছে,

তার অতুলন মর্যাদ। অতিশন্ত প্রেক্ষণীয় বস্তু হয়ে উঠেছে।
বর্তমান ভারতের রাষ্ট্রনীতি
স্থাধীন হয়ে উঠবার পর থেকে আন্তর্জাতিক ব্যাপারে
ও তার অতীত ইতিহ
ভারত স্বাতর্গোজ্জন অভিনব এক নীতি অহুসরণ

করে চলেছে। উনিশ-শ সাতচল্লিশের পরবর্তী সময়ের দিকে একবার দৃষ্টি ফেরানো যাক। ভারত যখন বৃটিশের কবলমুক্ত হল তথন আন্তর্জাতিক পরিস্থিতি ধীরে ধীরে জটিল হয়ে উঠছে। বিতীয় মহাযুদ্ধে যে-আমেরিকা ও রাশিয়া পরস্পর হাত মিলিয়ে অকশক্তির বিরুদ্ধে লড়াই করেছে, গুছাবসানে সেই আমেরিবা-রাশিয়া তৃটি বিরোধী শিবিরে বিভক্ত হয়ে গেল। উভয়ের রাজনীতিক আদর্শ ও বিশ্বাদে কোনো মিল নেই। কাজেই পরস্পর পরস্পরকে দেখতে আরম্ভ করল ভীতি ও অবিখাসের দৃষ্টিতে। কণা ছিল, বুদ্ধ শেষ হয়ে গেলে তারা নিজেদের সেনাবাহিনী ভেঙে দেবে, অন্ত্রপন্তার কমিয়ে ফেলবে। কিন্তু কার্যত দেখা গেল, তারা চলেছে এর বিপরীত দিকে। এ তৃটি দেশ সাংঘাতিক যুক্কাস্ত্রনির্মাণে মেতে উঠল, রণোন্মন্ততা তাদের পেয়ে বসল— স্ক হল ঠাণ্ডা লড়াই। ষুদ্ধের উত্তেজনা ক্রমেই বেড়ে চলেছে, স্থালিত জাতিসংঘ [ U. N. O. ] একে প্রশমিত করতে সক্ষ হল না। এই স্বায়ুবুদ্ধের [ cold war ] প্রতিক্রিয়া কিন্তু দূরপ্রসারী, পৃথিবীর শান্তিকামী মান্তবের কাছে এ যেন আতহণাভুর এক তৃঃস্বপ্ন। এছেন প্রতপ্ত রাজনীতিক আবহাওরার মধ্যে অহিংসামত্তে দীক্ষিত, সাম্য ও মৈত্রীর সাধক ভারতবর্ষ অবিচলিত রইল। সে ঘোষণা করল নিজের নিরপেক্ষ-নীতি। পৃথিবীর উক্ত বৃহৎ ছটি শক্তিকে **স্পষ্টভাবে জানিয়ে দিল—কোনো শিবিরে সে যোগদান করবে না। যুদ্ধের মাধ্যমে** আত্মপ্রতিষ্ঠা যাদের কাম্য, তাদের হাতে হাত মেলানো ভারতের পক্ষে কদাণি সম্ভব নয়। সংগ্রামের পক্ষে পদক্ষেপ করে আত্মভ্রষ্ট হতে চায় না সে।

ভারতের এই নিরপেঞ্চ-নীতি [neutrality] পশ্চিমের রাজনীতিবিশারদদের ভালো লাগল না, পৃথিবীর শক্তিস্পর্ধিত কয়েকটি জাতি ভারতবর্ধের
মনোভঙ্গিকে সমাকরূপে বৃথতে পারল না কিংবা বৃথতে চাইল না। তারা বলল,
রাজনীতির ঘূর্ণীচক্রে আলোড়িত বর্তমান হ্নিয়ায় নিঃসঙ্গতার পথ বেছে নিয়ে
ভারতবর্ষ আত্মহত্যার পথটিই প্রশন্ত করে তুলছে। এর উত্তরে আমাদের
প্রধানমন্ত্রী, মহাত্মা গান্ধীর ভাবশিষ্য, জীনেহেরু উচ্চকণ্ঠে বললেন: 'India has

ৰা individuality and soul, not of today but of ভারতের নিরপেক্ষ-নীতি own and we have a soul and spirit of our

own. Regardless of what we are, some may have misunderstanding of what India has been and is going to be in future. But India will pursue her own independent policy.' কণাগুলো গভীর তাৎপর্য-মণ্ডিত। ভারতবর্ষ উপলব্ধি করেছে, যুদ্ধে কত্বিক্ষত সমগ্র পৃথিবীর পক্ষে নিক্ষেণ শান্তিই আল স্বচেয়ে কাম্য বস্তু। বিশেষ করে, যে-সব জাতি এই সবেমাত্র স্বাধীনতা অর্জন করেছে, অধুনা শান্তিপ্রতিষ্ঠার চিন্তা। ছাড়া আর কোনো চিন্তাই তাদের মনে জাগতে পারে না, জাগাটা স্বাভাবিকও নয়। ভারত দ্বিদ্র দেশ, আর্থনীতিক ক্ষেত্রে সে ত্র্বল, শিল্পের ক্ষেত্রে অনগ্রসর, বহুতর সমস্যা চারপাশ হতে তাকে ঘিরে রয়েছে। এরূপ অবস্থায়, শান্তি বিদ্নিত হলে, যুদ্ধের উন্মাদনা-গ্রন্থ হলে, কোনো সমস্থারই সমাধান সে করতে পারবে না। তা ছাড়া, তার সামরিক শক্তি নিতান্ত স্বন্ধ, এবং মারণাস্থনির্মাণের প্রতিযোগিতান্ত নামবার ইচ্ছাও তার নেই, উপকরণেরও একান্ত জভাব। স্বতরাং কী নীতির দিক দিয়ে, কী বান্তবের পরিপ্রেক্ষিত বিচার করে সর্বৈর যুদ্ধবর্জনই তার পক্ষে শ্রেয়। নিজের বলিন্ঠ আদর্শবাদের প্রেরণাবশে এবং জাগতিক পরিবেশের দিকে তাকিয়ে ভারত শান্তি, অহিংদা ও অপরাপর জাতির বন্ধুত্বের পথই বেছে নিয়েছে।

ভারতীয় সংবিধানের রাষ্ট্রনীতি-সম্পর্কীয় নির্দেশক স্থচনায় বলা হয়েছে যে,
ভারতবর্ষ আন্তর্জাতিক শান্তি ও নিরাপতা রক্ষা করতে চেষ্টা করবে, বিভিন্ন জাতির
ভারতবর্ষের আচরণে ওই
নীতির প্রভাব
করবার প্রয়াসী হবে। সংবিধানের এই স্থচনায়
ভারতের অন্সরনীয় পররাষ্ট্রনীতির স্কুম্পষ্ট ছায়াপাত হয়েছে। এই কারবে
সামরিক জোটে সে যোগ দিতে পারে না, সামরিক চুক্তিতে স্বাক্ষর দিয়ে বৃদ্ধ-

সজ্জার সজ্জিত হওয়া তার আদর্শ ও নীতির সম্পূর্ণ বিরোধী। রণোন্মাদ পৃথিবীতে শাস্তিপ্রতিষ্ঠাকল্পে ভারত 'পঞ্জীল'-নামে গঠনমূলক একটি কার্যস্চী বড়োছোট রাষ্ট্রগুলির সমক্ষে তুলে ধরেছে। একে সার্থক করে তুলবার জত্যে সে কুদ্র-বৃহৎ নান। রাষ্ট্রের সঙ্গে কথা কইছে, খ্যাতিমান রাষ্ট্রনায়কদের সঙ্গে আলাপ-আলোচনা চালিয়ে শান্তিস্থাপনের নতুন পথ সৃষ্টি করে চলেছে।

যুদ্ধের প্রধান প্রধান কারণগুলো ভারত অভিনিবেশসংকারে বিশ্লেষণ করে দেখেছে। আর্থনীতিক সামাজ্যবাদ ও শোষণ, উপনিবেশ স্থাপন করে অনগ্রসর জাতিসমূহের ওপর আবিপত্যবিস্তার এবং সাম্রাজ্যবাদী পদ্বায় তাদের শাসন, অপরের রাজনীতিক আদর্শ ও বিশ্বাস সম্পর্কে সহন-

ভারতের অনুসত রাষ্ট্রনীতির শীলতার অভাব, জাতিবিদেষ ও বর্ণ বৈষম্য— বৃদ্ধের সুস্পষ্ট ঘোষণা মূলে এগুলিই তো সক্রিয় রয়েছে। স্বাধীনতালাভের পর ভারতবর্ষ যথন নিজের নিরপেক্ষতা ঘোষণা করল তথন সে সুস্পষ্ট ভাষায় জানিয়ে দিল, কী রাজনীতিক, কী আর্থনীতিক—কোনোপ্রকার শোষণই তার সমর্থনীয় নয়। স্বায়ত্তশাসনের সমর্থক সে, পৃথিবীর প্রত্যেকটি জাতির স্বাধীনভাই তার কাম্য। ঔপনিবেশিক শাসন ও সাত্রাজ্যবাদ কিছুতেই বরদান্ত করা যায় না—এশিয়া ও আফ্রিকায় এরূপ শাসনের দিন শেষ হয়ে এসেছে, এ সত্যটি পশ্চিমী শক্তিগোষ্ঠী ষ্ণাসত্তর যেন বুঝে নেয়। সঙ্গে সঙ্গে ভারতবর্ষ এও বলেছে, সমাজজীবনে ও রাষ্ট্রিক জীবনে বিভিন্ন মতবাদের প্রতিষ্ঠা মারাত্মক কিছুই নয়। মন্তবড়ো এই পৃথিবী, এখানে গণভন্ত [Democracy] ও সাম্যবাদের [Communism] পাশাপাশি স্থান হতে পারে। এদের শান্তিপূর্ণ-সহ-অব্দ্রিতিকে সম্ভব করে তোলার বিষয়ে সচেষ্ট হওয়া চিস্তাশীল ব্যক্তিমাত্রেরই কর্তব্য। আর, এই শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি ভারতের প্রচারিত 'পঞ্চনীল'-এর অন্তর্কুক্ত একটি নীতি। উপরি-উক্ত মনোভিশির প্রেরণায় শ্রীনেংক বলেছেন: 'India does not propose to join any camp or alliance. But we wish to co-operate with all in the quest for peace and security and human brotherhood.' তারণর, 'পৃঞ্গীল' সন্থার এবং ভারতের নিঃসঙ্গতার আশকা-श्रमण्य आमारमञ्ज्ञ अधानमञ्जीत वक्तवा इन: "We welcome association and friendship with all and the flow of thought and ideas of all kinds, but we reserve the right to choose our own path. That is the essence of 'Panchashil'." এই 'পৃঞ্চশীল'-কে আনেকে নিক্সিয়তার পথ বলে ভুল করেছে, আন্তর্জাতিক রাজনীতির ক্ষেত্রে ভারতবর্ষকে নিরপেক্ষ দর্শকের ভূমিকায় অবতীর্ণ মনে করেছে। সকলের জেনে রাধা উচিত, নৈন্ধ্যা বা ক্র্রান্তি ভারতের ঐতিহ্বিরোধী। এখন ব্রবার সময় এদেছে, ভারত্বর্ধ কেবল শান্তির দৃত্যাত্র নয়, শান্তির শক্তিমান সৈনিকও সে। প্রদীপ্ত মানবতার আদর্শ যাকে প্রাণিত করেছে, দ্রুকুটিল জগতের রণান্ত্রন থেকে তার অপসরণ কথনো সম্ভব হতে পারে না, বৃহত্তর মানবগোষ্ঠার অনির্বাণ সেবার দিকেই তার সজাগ লক্ষ্য সন্নিব্দ। ভারতের পঞ্চনীল' কিংবা নিরপেক্ষতানীতি যে কোনোক্লপ নিজ্ঞিয়তা নয়, এ সম্বন্ধ আমেরিকায় বক্তৃতাকালে শ্রীনেহেক্ষ সর্বসাধারণকে জানিয়েছেন: 'Whether we want or not, we realise that we simply cannot exist in isolation. No country can, certainly we cannot. Our geography, our history, present events, all drag us into a wider picture.' ভারতের কর্মপন্থার মধ্যে বৃদ্ধের ডক্ষানিনাদ নেই, এবং বাধ করি এ কারণেই তার নিঃশব্দ অগ্রসরণ কারো কারো-বা চোখে পড়ছে না। এসব দৃষ্টিহারা মানুষকে স্মরণ করিয়ে দিতে হয়: 'Peace hath her glories no less than war'।

উচ্চতর আদর্শের ফাঁকা বুলি আওড়িয়ে ভারতবর্ষ বিখের সম্ভ্রম আকর্ষণ করতে চায়নি, তার কথায় ও কাজে এতটুকু ব্যবধান নেই। এর প্রমাণ—শান্তির উপর প্রতিষ্ঠিত, স্বকীয়তায় সম্জ্রল তার পররাষ্ট্রনীতি। কোরিয়া, ইন্দোচীন, স্থয়েজ-এলাকা—শান্তিপ্রতিষ্ঠার গুরু দায়িত যেধানে ভারতের উপর ক্রন্ত হয়েছে

ভারতের বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ও বাস্তব ক্ষেত্রে এর প্রয়োগ সেথানেই ভারত সানন্দে তা গ্রহণ করেছে। এশিয়া ও আফ্রিকার জাতীয়তাবাদী আন্দোলনে ভারতবর্ধ নীরব থাকতে পারেনি। ইন্দোনেশিয়ার স্বাধীনতা-অর্জনের

ক্ষেত্রে ভারতের নীতির দান সামান্ত নয়। অক্লান্ত চেষ্টায় ভারত ইন্লোচীন ও কোরিয়ায় রক্তক্ষরা যুদ্ধের অবসান ঘটিয়েছে। প্রজান্তরী গাম্যবাদী চীনসরকারকে ত্মীকার করে নিতে ভারতবর্ষ এতটুকু দ্বিগাছিত হয়নি। সন্মিলিত জাতিসংঘে চীনকে গ্রহণ করার জন্তে ভারত তার সর্বশক্তি প্রয়োগ করছে। পৃথিবীর চারটি শক্তিমান রাষ্ট্রের অগ্রনায়কদের নিয়ে ১৯৫৫ সালে জেনেভায় যে-আলাপআলোচনা হল ভাও ভারতের উন্মপ্রয়াসের ফল। ভারতবর্ষে করাসী উপনিবেশ কিছু কিছু ছিল। এসব উপনিবেশ ছাড়তে ভারত ফরাসীদের বাধ্য করেছে, কিন্তু এর জন্তে তাকে সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হয়নি। ভারতের বিশ্বশান্তিরক্ষার আগ্রন্থ প্রীক্ষার স্থল হল গোয়া আর কাশ্মীর। সামরিক অভিযানের আশ্রেষ নিয়ে এ ছটি স্থানকে ভারতবর্ষের অঙ্গীভূত করে নেওয়া খুব কঠিন কাজ নয়। কিন্তু অঞ্ব

প্ররোচনা সত্ত্বেও, নিজের আদর্শের দিকে তাকিষে, ভারতবর্ষ যুদ্ধের পণ বেছে নেয়নি। ব্দের মাধ্যমে যে-জয় আসে তা বৃহত্তর বৃদ্ধের বীজ রোপণ করে, এ সত্যটি ভারতের অজানা নয়। বর্তমান যুগে যে কোনো **ধণ্ড সংগ্রামের অগ্নি**-ফুলিঙ্গ বিশ্বদং গ্রামের ভয়ংকর দাবদাহে পরিণত হতে পারে, একধা কাকেও বুঝিয়ে বলার প্রয়োজন হয় না। ভারতীয় দামরিক বাহিনীকেও মূলত দে**শরকা**-বাহিনী বলা খেতে পারে। আক্রান্ত না হলে ভারত কদাচ পররাজ্য আক্রমণ করবে না, এ গুপু বার বার ঘোষণা করেই সে কান্ত হয়নি, গোয়া ও পাকিন্তান-ব্যাপারে তা বার বার প্রমাণও করেছে।

বিখশান্তিপ্রতিষ্ঠার প্রয়াদে ভারত প্রান্তিহীন। এখানে উল্লেখনীয়, ভারতীয় রাষ্ট্রনায়কগণের বিভিন্ন রাষ্ট্রে শুভেচ্ছামূলক ভ্রমণ এবং বিদেশী রাষ্ট্র-প্রধানদের ভারতে সাদর আমন্ত্রণের মধ্য দিয়ে পারস্পরিক আলাপ-আলোচনায় বহু ভীতি, শহা ও সন্দেহের নির্দন হয়েছে। পার**ন্দ**রিক **ব্রুত্ব ও ব্রাণড়ার** ব্যাপারে এই ভ্রমণ, ভভেচ্ছামিশন সাংস্কৃতিক-দলপ্রেরণ ইত্যাদির উপযোগিতা যে কত, বিগত কয়েক বছরে তা পরিদারভাবে বুঝা গিয়েছে। আরো শ্বরণ করা

আন্তরিকতার প্রমাণ

ষেতে পারে, দশিলিত জাতিসংঘে ভারতের ভূমিকা শান্তিরক্ষাপ্রচেষ্টার ভারতের বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। ভারতকে বাদ দিয়ে অধুনা বিশের टकारना वरफा जमजावर जमावान त्य मछव नध, जात आंत-

একটি নিশ্চিত প্রমাণ, মধ্যপ্রাচ্যের সাম্প্রতিক সংকট, এবং প্রস্তাবিত শীর্ষসম্মেলনে ভারতকে গ্রহণ করার জন্তে আমেরিকা ও ব্রিটেনকে রাশিয়ার অনুরোধজাপন। অল্পকালের মধ্যে ভারতবর্ষের সন্ত্রমম্যাদা কতথানি বেড়ে গিম্নেছে, এইসব ঘটনা তার নির্ভুল পরিচায়ক। ভারতের প্রচারিত 'পঞ্শীল'-এর মৌলিক ঘোষণা বালুং হতে আরম্ভ করে গোটা পৃথিবীতে ক্রমশ ছড়িয়ে পড়ছে, বহু রাষ্ট্র ওই নীতিকে অকুঠ সমর্থনও জানিয়েছে। ভারত ও নয়াচীনের প্রধানমন্ত্রীর যৌথ বিবৃতি, ভিয়েৎনাম ও ভারতের যুক্ত ঘোষণা, মার্শাল টিটো ও শ্রীনেহেরুর ষৌধ বিবৃতি, মিশর ও ভারতের প্রধানমন্ত্রীর বিবৃতি, রাশিয়ার প্রাক্তন প্রধানমন্ত্রী থুলগানিন ও শ্রীনেহেরুর সন্মিলিত ঘোষণা প্রভৃতির মধ্য দিয়ে ভারতের শান্তি-প্রতিষ্ঠার প্রয়াস স্পরিকৃট। ইতোমধ্যে কত বিভিন্ন দেশের রাষ্ট্রনায়ক শান্তিবাদী ভারতে পদার্পণ করেছেন, ভবিয়তে ভারতভূমিতে আরো কত রাষ্ট্রপ্রধানের শুভ-আগমন ঘটবে। নয়াদিলীকে বর্তমান পৃথিবীর স্থবক্ষিত শান্তিহর্গ বলা যেতে পারে। ইল্লোনেশিয়ার সোয়েকার্লো, আলী সাস্ত্রাওমিদ্জোজো, মুহম্মদ হাতা, একাদেশের থাকিন হু, ইজিপ্টের কর্ণেল নাসের, চীনের চৌ-এন-লাই এবং শ্রীযুক্তা সান্-

ইয়াৎসেন, যুগোপ্লাভিয়ার মার্শাল টিটো, নেপাল ও আরবের রাজা, রাশিয়ার নিকোলাই বুলগানিন আর নিকিতা কুশেচঙ, জার্মানীর ডিমক্র্যাটিক রিপারিকের ডক্টর ফ্রাঞ্জ রুশার, ইরানের রাজা ও রাণী ভারতের আমন্ত্রণে সাড়া দিয়ে নয়াদিলীতে এসেছেন, ভারতের সৌহার্দে মুগ্ধ হয়েছেন। তাঁরা ভারতের অক্তেন নীতির উচ্চপ্রশংসা করেছেন, এবং অধুনা সারা বিখে যে-সামরিক উত্তেজনা চলছে ভার প্রশমনে ভারতবংগর আন্তরিক প্রচেষ্টা দেখে তাঁরা কভজ্ঞতা প্রকাশ না করে পারেননি।

কী আভ্যন্তরীণ দৈরসজ্জায়, কী পররাষ্ট্রনীতির প্রয়োগে, কী বিভিন্ন দেশে ভভেজাপ্রণোদিত ত্রমণে, কী সন্মিলিত রাষ্ট্রসংঘে — সর্বত বিশ্বশান্তিরক্ষার জন্তে ভারত অতন্ত্রতাবে কাজ করে যাচছে। নিজের স্থবিধে-অস্থবিধের দিকে না ভাকিয়ে, ভারত বিবদমান আমেরিকা ও রাশিয়ার মধ্যবতী হয়ে, উভয়কে একটি শান্তিপর্ণ সৌহার্দশিশ্ব প্রিমণ্ডলের মধ্যে আনবর

উপদংহার

চেষ্টা করছে। এ যে কত বড়ো কঠিন কাজ, তা
সকলেরই বিদিত। তবু ভারত এই কঠিন দায়িত্ব এড়িযে ষায়নি। ভারতবর্ধের
এই শান্তিকামনা, তার মহিমাপ্রোজ্জল এই শুভবোধ ভারতীয় ঐতিহ্রেই আধুনিক
অভিব্যক্তি। শান্তির এই সংগ্রামে ভারতের জয়লাভ অবশুস্তাবী। যেতেতৃ
ভারতের আদর্শ সম্চ্চ, সেহেতু তার বিশ্বনেতৃত্ব স্থানিশ্চিত। প্রাচীন ভারতের
তপশ্চানিক পুরাতনী প্রজা কথনো ব্যর্থ হ্বার নয়।

অহিংসাব্রতী স্নাতন ভারতবর্ষের নীতি ও আদর্শ জয়য়ুক্ত হোক।

# পঞ্জীল ঃ শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি

্রিচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—আন্তর্ভাতিক রাজনীতির কূটিল চক্রান্ত-ইয়োরোপ ও আফ্রিকার পরিস্থিতি—নবজাগ্রৎ এশিয়া—বিভিন্ন রাষ্ট্রের মধ্যে সামরিক চুক্তি—'হিংসায় উন্মন্ত পূর্থা,''— যুদ্ধ-উন্মান পৃথিবীতে শান্তিরকার উপায়: 'পঞ্চনীল'— শ্রীনেহেক্সর কল্পিত 'শান্তি-এলাকা'— 'পঞ্চনীল'কে বহু রাষ্ট্রের সমর্থন—পঞ্চনিল ও শান্তিপূর্ণ সহ-অবস্থিতি—উপসংহার। ]

পঁচিশ বছরের ব্যবধানে সর্বনাশা তুটি বিশ্ববৃদ্ধ, পৃথিবীর সভ্য মায়ুষের

ইতিহাসে এ এক অভাবনীয় ঘটনা। তু-তুবার ধরণী রক্তর্মাত হল। যুদ্ধের অবসানে স্বস্তির নিঃশ্বাস ফেলে সকলে ভাবল—তুর্যোগের কালো মেঘ কেটে গেল বুঝি, এবার নিশ্চষ্ট শান্তির উদার অভাদয় হবে, স্বেদ ও শোণিত পৃথিবীকে আর পরিপ্রাবিত করবে না। কিন্তু বহু-আকাংকিত শান্তি ফিরে এল কৈ, নিরুপদ্রবে ও নিরুদ্বেগে জীবন্যাপন করবার উপযুক্ত প্রারম্ভিক ভূমিকা পরিবেশ রচিত হল কৈ? প্রথম-মহাযুদ্ধ গণতঞ্জের প্রতিষ্ঠা চেয়েছিল, তা হল না— একনায়কতত্ত্বের আত্মপ্রকাশ ঘটল কয়েকটি দেশে। তারপর, পচিশ বছর যেতে-না-যেতেই ছিতীয় মহাযুদ্দের ভুফ। এই যুদ্ধে ইতালী-জামানী-জাপান সম্পূর্ণ বিধ্বস্ত হল-—একনায়ক তথের স্যাধি রচিত হল। হিটলার-মুদোলিনী জগংস্মক্ষে তৃঃস্বপ্নের মতে। বিরাজ্যান চিলেন, তাঁদের অভিত্ত আজ বিলুপ্ত। মিত্রশক্তির গৌরবদীপ্ত সাফল্যে সমন্ত পুণিবী উল্লিসিত হয়ে উঠেছিল। কিন্তু সে-উল্লাস বিত্যুৎবিকাশের মতো একান্ত ক্ষণকালের, তাকে অচিরে গ্রাস করে নিল ভাবী তৃতীয় বিখবুদ্ধের ভয়াল আশংকার অমারাত্রির ঘনান্ধকার। যুদ্ধনমাপ্তির কিছুকাল পর থেকেই পুনর্বার যুদ্ধাতংক দেখা দিয়েছে, শান্তি-অভিলাধী মানবগোষী একান্ত শংকাবিজ্ঞাল হয়ে উঠেছে। অস্থায় অবস্থায় পড়ে তারা ভাবছে, তুঃস্পের হাত থেকে মাজবের কি মুক্তি নেই—দেশতে দেশতে সারা বিশ্ব যে ভয়াব্ধ প্রকাণ্ড এক বারুদ্ধানায় পরিণত হতে চলেতে! যদি কথনো বিফোরণ ঘটে ভাহলে কী প্রশাংকর রূপ ধারণ করেবে এর বহ্নিমান প্রকাশ! ভাবতে পারা যায ন। বিশ শতকের বিতীয়ার্ধে মানবসভাতা বে-নিদাকণ সংকটের সল্থীন হুরেছে, মালুষের সুদীর্ঘকালের ইতিবৃত্তে তার তুলনা কেউ খুঁজে পাবে না। সভাতার বর্বর হার আত্মবাতী এই ছিল্পন্তা-মূতি দত্যই অক্লিত।

পৃথিবী যুদ্ধান্ত, কিন্তু আন্তর্জাতিক রাজনীতি শক্তির দলে উন্মন্ত। বর্তমান বিশ্বের বহুতর দেশ দিধাবিভক্ত হয়ে গিয়ে তৃটি সশস্ত্র শিবিরে পরিণত হয়েছে। রণক্ষেত্রে এখন কোণাও তেমন বড়ো কোনো যুদ্ধ হচ্ছে না বটে, কিন্তু বিপজ্জনক সায়ুযুদ্ধ বা 'ঠাওা লড়াই' লেগেই রয়েছে। এর মূলগত কারণ হল ক্ষমতাবিভারের

আন্তর্জাতিক রাজনীতির কুটিল চক্রান্ত প্রচেষ্টা, জাতিতে জাতিতে জবিশ্বাদ-সন্দেহ-বিদেষ, রাথ্রের কাঠামো-সম্পর্কিত মতবাদের সাংঘাতিক বিরোধ, সহন-শীলতার অভাব। ফলেপুধিবীর শান্তি বিদ্নিত হচ্ছে, দিকে

দিকে পূর্ণোভ্তমে সমরপ্রস্তুতি চলছে, একের পর এক ভয়ংকর মারণাস্ত্র-তৈরীর উন্মত্ত প্রতিযোগিতা দেখা দিয়েছে। শক্তিমান রাষ্ট্রগুলি আজ জীবনসাধনায় নয়, শ্বসাধনায় রত। আজিকার ঘল্ব গণ্তন্ত্র ও একনায়ক তন্ত্রের ঘল্ব নয়—ধনতন্ত্র ও সাম্যতন্ত্রের। একদিকে আমেরিকা, অন্তদিকে রাশিয়া, উভয়ের মধ্যে যে সংঘাত দিন দিন প্রকট হয়ে উঠছে, তার যদি অবদান না ঘটে তাহলে তৃতীয় বিশ্বদ অনিবার্য। এই ভাবী যুদ্ধের ভয়াবহতা সাধারণ মাত্র্যের কল্পনারও অতীত। পাচ-সাতিটি হাইড্রোজেন বোমার বিক্ষোরণ ঘটলে যুধ্যমান দেশে মন্তব্যজাতির চিহ্নমাত্র অবশিষ্ট পাকবে না। এহেন প্রমাণু-যুদ্ধের ভীষণতার কথা ভেবে বার্ট্রণিণ্ড রাসেল, আইনস্টাইন প্রমুপ জগদিপ্যাত মনীষী উদাত্ত কঠে যে-সাবধানবাণী উচ্চারণ করেছেন, এখানে তা শাৰ্তব্য: 'Here then is the problem which we present to you, stark and dreadful and inescapable: shall we put an end to the human race or shall mankind renounce war ? ... We appeal as human beings: remember your humanity and forget the rest. If you can do so, the way lies open to a new paradise; if you cannot, there is before you the risk of universal death.' পৃথিবীর প্রধান প্রধান শক্তিগুলি এ বিষয়ে এখনে। সচেতন হয়ে উঠেছে বলে মনে হয় না। আন্তর্জাতিক পরিস্থিতিটি এক-নজরে দেখে নিলেই ব্রুতে পার। বাবে, বে-দ্বিত রাজনীতির আবর্তে পড়ে দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ সংঘটিত হয়েছিল, যুদ্ধোত্তর বর্তমান পৃথিবতৈওও সেই একই-রূপ কুটিল রাজনীতিক চক্রান্ত চলছে - যে-কোনে। মুহুর্তে সাংঘাতিক লড়াই বেধে যেতে পারে।

ইয়োরোপে পরাজিত জামানী বিধাবিভক্ত, বিচ্ছিন্ন জামানীকে ঐক্যবদ্ধ ইয়োরেপেও আফ্রিকার করার বিষয়ে রাশিয়া ও আমেরিক। অগ্রবধি একমত পরিস্থিত হতে পারেনি। সেধানে উভ্যুশক্তিই নিজ নিজ এভাব অক্ষুগ্ধ রাধতে দৃঢ়সংকল্প। শোধিত নির্ধাতিত আফ্রিকা দাস্থের শৃংধল্মোচন করবার জন্মে যেন উন্মাদ হয়ে উঠেছে। সেধানকার কেনিয়া, মরকো, আল্জেরিয়া প্রভৃতি অঞ্চলে রক্তাক্ত বিজ্ঞাহ দেখা দিয়েছে, সংগে সংগে ক্ষমতালুর ইয়োরোপের শোষণবর্বরতাও চরমে পৌছেচে। দক্ষিণ-আফ্রিকায় স্বার্থান্ধ পশ্চিমী শাসকগোয়ীর জন্ম বর্ণবিদ্বেষ ভারতীয়দের কাছে অসহনীয় হয়ে উঠেছে। শ্বেত-শোষণের বিরুদ্ধে আফ্রিকার ত্র্মর বিক্ষোভ ও তার বিপুল গণচেতনা ওপনিবেশিক-দের রীতিমতো তুর্ভাবনাপ্রস্ত করে তুলেছে।

তারপর এশিয়ার নবজাগরণের কথা। ভারত, ব্রহ্ম, সিংহল, ইন্দোনেশিয়া স্বাধীনতা পেয়েছে। তারা ইয়োরোপীয় রাষ্ট্রগুলির কূটনীতি ও অভিসন্ধিকে ছিল-ভিন্ন করতে ব্রপরিকর। মাও-সে-তুং আমেরিকার তাঁবেদার চিয়াং কাইদেককে তাড়িয়ে সমাজতপ্ত্রী রাষ্ট্র গঠন করেছেন। তাই ধনতপ্ত্রী নবজাগ্ৰৎ এশিয়া আমেরিকা চীনের প্রতি রক্তচকু হয়ে উঠেছে, বিশ্বরাষ্ট্র-সংস্থায় আমেরিকা স্বাধীন চীনকে সদস্তরূপে গ্রহণ করতে অশ্বীকৃত। এই অপমান চীনের বুকে নিদারুণ ক্ষতের স্থি করেছে। ফ্রমোসাকে ক্ষেক্ত করে যে-কোনো मगर होन ७ व्यारमित कात्र मर्था मर्था ७ ७ क्र हर पारत । है स्लाही स युक्त विद्रिण ঘটলেও সেধানে সামাজ্যবাদের জুয়াখেলা শেষ হয়েছে, এমন কথা বলা চলে না। জাপান আবার মাধা তুলছে। ব্রহ্মদেশের আভ্যন্তরীণ পরিস্থিতি উদ্বেগজনক। পাকিন্তান ও আমেরিকার মধ্যে সামরিক চুক্তি কাশ্মীরসমস্তাকে অত্যন্ত জটিল করে তুলেছে। গোয়ার মাটিতে পতু গীজ শাসকেরা আগুন নিয়ে থেলা করছে, উপনিবেশের মোহাত্কতাবশে পতুর্গাল ভারতের আঞ্চলিক অথগুতাকে পদদলিত করতে এতটুকু দ্বিধাগ্রস্ত নয়। স্থয়েজ ধালকে নিয়ে এই সেদিন যে-ভয়াবহ কাণ্ড चंदेन, जात कथा काशारक ७ ताथ कति यात्रम कतिरम मिर्ड हरन ना। त्राह्रिमरघ ७

বিশ্বরাষ্ট্রসংস্থা যদিও প্রতিষ্ঠিত হয়েছে, সদস্ত-রাষ্ট্রগুলির মতবিরোধের জ্ঞে আন্তর্জাতিক রাজনীতির উপর তা সক্রিয় প্রভাব বিন্তার করতে পারছে না। এখানেও আমেরিকার সোভিয়েট-আতংকের শেষ নেই। বোধকরি, এজতেই

আমেরিকার শুভবুদ্ধিকে এজন্ম অশেষ ধন্যবাদ।

অধানেও আমেরিকার সোভিয়েট-আতংকের শেষ নেই। বোধকার, এজপ্রেধ বিশ্বরাষ্ট্রসংস্থার পাশ কাটিরে আমেরিকা যৌথ নিরাপত্তার বিভিন্ন রাট্টের মধ্যে (collective security) অজুহাতে 'ক্যাটো', 'মেডো', 'সিয়াডো', 'আজুম' ইত্যাদি যুদ্ধজোট গঠন করে চলেছে। রাশিয়াকে চতুপ্পার্শ্ব থেকে বেরাও করবার জ্ঞে—সোভিয়েটের ক্ষমতা ও প্রতিপত্তির ক্রমবিস্তারকে প্রতিহত করবার উদ্দেশ্যে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে ঘাঁটি হাপন করছে। তা ছাড়া, আর্থনীতিক সাহায্যদানের

নাম করে আমেরিকা কতকগুলি দেশের আভ্যন্তরীণ ব্যাপারে হস্তক্ষেপ করছে। আমেরিকার এই সামরিক চক্রান্ত রাশিয়ার কাছে দিবালোকের মতে। স্থাপার। তাই রাশিয়াও চুপ করে বসে নেই, সে-ও ইয়োরোপের কয়েকটি দেশের সংগে মৈত্রীবন হয়েছে। এখানে 'ওসারশ-চুক্তি'র কথা শারণ করা যেতে পারে। এই চুক্তি উপরে বণিত চুক্তিগুলির যেন প্রাকৃত্রের।

উপরে আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির যে-সংক্ষিপ্ত পরিচয় দেওয়া হল তা থেকে বোঝা যায়, পৃথিবীর রাজনীতিক পরিবেশ শান্তির অন্তর্কল নয়, শক্তির প্রমন্ত্তা বড়ো বড়ো রাষ্ট্রগুলিকে যেন যুদ্ধোন্মাদ করে তুলেছে। আমেরিকা ও রাশিয়ার পরস্পর-বিরোধী নেতৃত্বের প্রভাবে প্রায গোটা ছনিয়া

'হিংদায় উন্মন্ত পৃথ্নী' তুটি শিবিরে বিভক্ত হয়ে পড়ছে, দিকে দিকে অস্ত্রসম্ভার-বুদ্ধির প্রতিযোগিতা চলছে। এ-ও বেশ ব্যতে পারা যাচ্ছে, যে-সব সগ্ত-সাধীন জাতি মুক্তির স্বাদ পেয়েছে তারা ঔপনিবেশিকদের শোষণ ও উৎপীড়ন আর বরদান্ত করবে না—এশিয়া ও আফ্রিকার অভ্যুত্থান এই সত্যটির প্রতি অংগুলি-সংকেত করছে। এদের স্বাধীনতা-অপহরণের চেষ্টা করা হলে নিশ্চষই রক্তক্ষয়ী যুদ্ধ বেধে যাবে। পারস্পরিক সামরিক চুক্তি, নতুন নতুন মারণাস্ত-নির্মাণের সর্বনাশা প্রতিযোগিতা কেবল সন্দেহ-অবিযাস-হিংসাকেই পরিপুট করে তুলছে, বিশের শান্তিকে ব্যাহত করছে। বর্তমানের হিংসা-উন্মন্ত পৃথিবীতে শান্তিরক্ষার সমস্তাতি যে কী গুরুতর এবং কতথানি জটিল, তা সহজেই অন্তমেয়। এই আণ্রিক ষুগে জগতের সমন্ত চিন্তাশীল মাতুষকে বে-প্রশ্নটি স্বচেযে বেশি ভাবিয়ে তুলেছে তা হল: আমরা একসংগে মরতে চাই, না, একসংগে বাঁচতে চাই? যুদ্ধের পথে পা বাড়ালে সকলের মৃত্যু অব্ধারিত সত্য, স্ব্রিধ্বংসী আণ্থিক অন্তর হাত থেকে রকা কেউ পাবে না। সকলের সামগ্রিক এই শোচনীয় বিনাশ যদি আমাদের অভিপ্রেত না হয়, আমরা বাচতেই যদি চাই, তাহলেকোন্ পথে আমরা পদক্ষেপ করব ?

ভারতের প্রধানমন্ত্রী শ্রীনেহের এই পথের সন্ধান বিশ্ববাসীকে দিয়েছেন, মৃত্যুর উল্টোপথটি তিনি সকলকে চিনিয়েছেন। সহজ কথায়, বিশ্বশান্তি কাঁ ভাবে রক্ষা

যুদ্ধ-উন্মাদ পৃথিবীতে শাভিরক্ষার উপায় : 'পুঞ্শাল' করা থেতে পারে, নেহেরজী তার উপায় নিদেশ করেছেন। তিনি সুস্পষ্ট ভাষায় বলেছেন, 'পঞ্জল'-এর প্রশন্ত পক্ষপুটে আশ্রয় নিলে বিশ্ববাসীর শোচনীয় বিনাশের আশংকা দূর হযে যাবে, সকলে সুখে-শানিতে

একসংগে বেচে থাকভে পারবে। এই যে একসংগে বাঁচার চেষ্টা, ভাকে সফল

করে তুলতে হলে নতুন বোতলে পুরোনো মদ পরিবেশন করা চলবে না, 'যৌথ নিরাপভা'র দিকে ন। তাকিয়ে 'যৌথ শান্তি'র দিকে দৃষ্টিনিবন্ধ করতে হবে, কুটচক্রান্তের নীতি বর্জন করতে হবে, পারস্পরিক সম্প্রাতি ও সহযোগিতার উপর দাড়াতে হবে। 'পঞ্জীল'-এর প্রবক্তা শ্রীনেহেরু মান্তবের সংগে মান্তবের সম্পর্ক ও আচরণের ক্যেকটি নতুন নীতি নির্ধারণ করেছেন, একে আন্তর্জাতিক আচরণ-নীতি বলা বেতে পারে। 'পঞ্জাল'-এর পাঁচটি নীতি এই:

- [১] পরস্পরের রাষ্ট্রক অবগুতা ও সার্বভৌম অধিকারের প্রতি মর্যাদা-প্রদর্শন;
  - [২] পরস্পরকে আক্রমণ থেকে বিরত থাকা;
- [৩] আর্থনীতিক, রাজনীতিক বা আদর্শগত কোনো কারণে **অপরের** ঘরোয়া ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করা;

  - [e] শান্তিপূর্ণ-সহ-অবন্থিতি।

গান্ধীজীর জীবনদর্শনের সংগে গাদের সামান্ত পরিচয় র্যেছে তাঁর। বৃথতে পারবেন, উপরে-ক্ষিত পঞ্জীল সান্ধীদর্শনের উপর প্রতিষ্ঠিত। এই নীতিপঞ্চকের মর্মক্ষা হল লোভকে আমরা মুণা করব, হিংসাকে আমরা বর্জন করে চলব,

শরমত-বিষয়ে সকলে সহিষ্ণু হব, মানবতার অপমান কথনো করবনা। বর্তমান বিষে এটিম্ ও হাইড্রোজেন বোমার একমাত্র উত্তর নেহেকজীর নির্দেশিত, নয়া চীনের প্রধানমন্ত্রী চৌ-এন্-লাই কর্তৃক প্রথম সমর্থিত পঞ্চশীল। তুই-শিবিরে-

চীনের প্রধানমন্ত্রী চৌ-এন্-লাই কর্তৃক প্রথম সমর্থিত পঞ্চশীল। তুই-শিবিরে-বিভক্ত সাম্প্রতিক পৃথিবীতে শ্রীনেহের একটি 'তৃতীয় এলাকা'র ['third area'] — তৃতীয় শিবিরের ['third bloc'] নয়—কল্পনা করেছেন, এবং তিনি এর নাম রেখেছেন—'শান্তি-এলাকা'। এই শান্তি-এলাকার পরিধিকে ক্রমশ বিস্তৃত করে তোলাই তাঁর মহৎ সংকল্প। ভারতের পররাষ্ট্রনীতির আদর্শের সংগে পঞ্চশীলের নিগৃতৃ সম্পর্কটি কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। ওই নীতি বিশ্লেষণ করতে গিয়ে শ্রীনেহের বলেছেন: 'আমরা সকল রাষ্ট্রের প্রতি ব্রুভাবাপন্ন। বিশ্রে আমাদের একমাত্র লক্ষ্য শান্তির প্রতিষ্ঠা। আমরা চাই—জাতিগত বৈষম্যের লোপ হোক, পরাধীন মান্ত্রেরা স্থাধীনতা অর্জন করুক।' উনিশ শ' চুয়ান সালের এপ্রিল মাদে নেহেরুক্সী লোকসভায় যে-বক্তৃতা দেন তাতে উক্ত নীতি আরে। স্থম্পাইভাবে ব্যাব্যাত হয়েছে: 'এশিয়ার বিশেষ কোনো হান অধিকারের অভিসন্ধি আমরা রাধি না, এশিয়াকে বিচ্ছিন্ন একটি অঞ্চলরূপে রাধারও পক্ষপাতী আমরা

নই। আমরা শুধু চাই যে, আমরা এবং অপরেরা, বিশেষভাবে আমাদের প্রতিবেশীরা, একটা শান্তি-এলাকার সংগে যুক্ত থাকি এবং বিশ্বে উত্তেজনা ও যুদ্ধের সংগে সংস্তব এড়িয়ে চলি ও পক্ষাবলম্বন-বর্জনের নীতি অন্তসরণ করি। আমাদের বিশ্বাস সে, এতেই আমাদের কল্যাণ হবে, এবং এর ফলে বিশ্বে সমরোত্তেজনা ও অন্তশস্ত্র নির্মাণের মন্তত। হাস পাবে এবং পরিণামে বিশ্বশান্তির পথ সুগম হলে উঠবে।' উক্ত ঘোষণার মধ্যে এতেটুকু অস্পষ্টত। কোপাও নেই।

বর্তমানের যুদ্ধকান্ত পৃথিবীতে জনমত যে শান্তির অন্তকৃলে প্রবাহিত, কোটি কোটি মান্ত্র যে নিরুদ্বেগ শান্তির অভিলাষী, আন্তর্জাতিক সম্পর্কের উন্নতি যে অধিকাংশ মান্ত্রেরই কাম্য, এবিষয়ে অনুমাত্র সন্দেহ নেই। তা যদি না হত,

পঞ্জীল'-কে বছ রাষ্ট্রের হুগোরোপ, আফ্রিকা, আমেরিকার জনসাধারণের মূথে এমন করে ছড়িয়ে পড়ত না। ইতোমধোই

পৃথিবীর বহু রাষ্ট্র পঞ্চনীলকে সমর্থন জানিয়েছে। এশিয়াভূমিতে চীন, ব্রহ্মদেশ, ইন্দোনেশিয়া, লাওস; মধ্যপ্রাচ্যে মিশর, দৌদি আরব; ইয়োরোপে যুগোগ্রাভিয়া, দোভিয়েট রাশিয়া, পোল্যাও প্রভৃতি দেশ এই নীতির সমর্থক। উনিশ শ' পঞ্চান্ন সালে বিশ্রুত বাদ্ধুং সম্মেলনে পঞ্চনীল এশিয়া ও আফ্রিকার উনত্রিশটি জাতির অকুঠ অনুমোদন লাভ করেছে।

পঞ্জীল-এর শেষ কথা শান্তিপূর্ণ-সহ-অবহিতি। এই নীতি বৈচিত্রের মধ্যে ঐক্যকে স্বীকার করে নিয়েছে, বিশ্বের রাষ্ট্রগুলিকে নিজে বাঁচার এবং অপরকে বাঁচতে দেওয়ার একতম পথ দেখিয়েছে। প্রকৃতির সংসারে বৈচিত্যের মধ্যে ঐক্যকে যদি আমরা মেনে নিতে পারি, তাহলে মানবসংসারেও কেন ভা পারব

পঞ্জীল ও শান্তিপূর্ণ সহ-অবস্থিতি পাকাটা অস্বাভাবিক কিছুই নয়। তা সংবঙ্গ, যদি

কোনো ত্রভিসন্ধি না পাকে, তাহলে রাষ্ট্রগুলি পারম্পরিক সহযোগিতার সূত্রে মৈজীবন্ধনে আবৃদ্ধ হতে পারে, স্বেশতে শান্তিতে অবশুই পরস্পার পাশাপাশি অবস্থান করতে পারে। আমরা যদি পর্মতস্থিক হয়ে উঠি তাহলে দেখতে পাবে। ধনতত্র [Communism] সহ-অবস্থিতির পথে সকল বাধা অপসারিত হয়ে গিছেছে। আপন আপন স্থানিদিই গণ্ডীর মধ্যে উভরে যদি আপন আপন আপন কার্যকলাপ সীমাবদ্ধ রাখতে পারে, তবে সন্দেহ-

অবিধাস-ভয়ের কোনো প্রশ্নই ওঠে না, পৃথিবীর শান্তিও আর বিশ্বিত হয় না।
এই সভাটি উপলব্ধি করে শ্রীনেহের বলেছেন: 'The peaceful co-existence of Communism and Capitalism is not only possible but is only course to adopt. The alternative to co-existence is crushing an ideology or structure of Government that one does not like, which means war on a world scale.' কিছুকাল পূর্বে সোভিয়েট রাশিয়া বিনাদিধায় খীকার কলেছে সাম্যতন্ত্র ও ধনতন্ত্রের সহ-অব্তিতি অবশ্রুই সম্ভব। এ সম্পর্কে আমেরিকার কণ্ঠ হতে কোনো স্কম্পন্ত ঘোষণা অভাবিধি শুনতে পাওয়া যায়নি। মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র, রুটেন, ফাল প্রভৃতি দেশ সহ-অব্তিতির নীতিকে যদি স্বীকৃতি জানায়, তবে আমরা জোর গলায় বলতে গারি, অনুর ভবিন্ততে বিশ্বে যুদ্ধের সম্ভাবনা আর দেখা দেবে না।

পৃথিবীর রাজনীতির আকাশ আজ ত্র্যোগের কালো মেদে ছেয়ে গেছে।

যুদ্ধের আতংক শান্তিকানী মান্তবের চিত্তদেশকে নিরস্তর পীড়িত করছে—চারদিকে

মাথা তুলে দাঁড়িয়েছে ভয়-সন্দেহ-অবিশ্বাস-বিদ্বেব-হিংসা—কুটিল কুঞীতা। এতে

মান্তৰ দিশাহারা হয়ে পড়েছে, শান্তির পথ তারা থ্ঁজে পাছে না। চতুলার্থের এই ঘনান্ধকারে ভারতের প্রধানমন্ত্রী প্রীনেহেরু বিভান্ত মান্ত্রের হাতে তুলে ধরেছেন 'পঞ্চনীল'-এর উজ্জ্বল দীপশিখা। ক্ষমতালোলুপ রাইগুলি তাকে যদি শক্তিম্পর্ধিতার প্রমন্ত ফুৎকারে নিবেয়ে না দেয় তাহলে পঞ্চনিলের শুভ্রমন্ত আলো রণশ্রান্ত পৃথিবীকে পরমাশান্তির রাজ্যে পৌছিয়ে দেবে। পুরোনো কূটনীতির দিন চলে গেছে, এখন নহুন যুগে সকলকে নতুন কূটনীতির আশ্রা নিতে হবে, তার নাম—'পঞ্চনীল'। 'শান্তিপূর্ণ-সহ-অবন্থিতি'-নীতিটিকে সমর্থন না করলে বর্তমান পৃথিবীতে রাইগুলের যে সমূহ বিপদ, এ সত্যটি উপলব্ধি করেই যুগোশ্লাভিয়ার প্রেসিডেন্ট টিটো বলেছেন: 'I believe that the world would be saved from a new war catastrophe only if peaceful co-operation is established between States and peoples with different social system.' সর্বন্ধের শান্তির দৃত' শ্রীনেহেরুর সাবধানবাণী সকলকে এখানে শ্রেণ করিয়ে দিই: তরবারির সাহায্যে যায়া বাঁচতে চাইবে, গুই তরবারিই তাদের মহানিপাতের অতল শূত্যতায় নিক্ষেপ করবে।

### সর্বোদয় পরিকল্পনা ও ভূদান-আন্দোলন

্রিচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মহায়া গালী ও সর্বোদ্য সমাজ -সর্বোদ্য পরিকল্পনায় গ্রামের প্রাধান্ত—পরিকল্পনাটির অভিনবজ্—বর্তমান পরিকল্পনার আর্থ নীতিক পটভূমির ব্রূপ —ভূদান-আন্দোলন ঃ এর উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য —ভূমিদংস্থারের ৄয়ুত্ন পছা—ভূদান-আন্দোলনের অধ্নায়ক —ভূদান-আন্দোলনের শুক, ব্রূপ ও জ্মবিভার—আচাধ বিনোধা ভাবের সংকল্প—এই আন্দোলনের বিক্লজনসমালোচনা—উজ্জ সমালোচনার সমালোচনা—উপসংহার । ]

জাতির পিতা মহাত্মা গান্ধী নতুন যুগের নতুন সমাজের নতুন মান্তবের তথা দেখেছিলেন—রামরাজ্যের অপ । স্থাধীন ভারতবর্ষে এমন একটি সমাজ গড়ে উঠবে যেথানে কোনো শ্রেণীসংঘাত থাকবে না, জাতিজেদ বা বর্ণজেদ থাকবে না, ধনী-দরিজ, শিক্ষিত-অশিক্ষিত, উচ্চনীচের মধ্যে বিভাগ থাকবে না, কোনোরূপ প্রতিযোগিত। থাকবে না, বৈষম্য থাকবে প্রারম্ভিক ভূমিকা না। অর্থাং, এই নবতন মানবসমাজটি হবে সর্বপ্রকার শোষণমূক্ত, আথবাতী ভেদবিরহিত, হিংসা-অন্তায়-অবিচারের স্পর্শসূত্ম। এর ভিত্তি হবে সমানাধিকার ও সহযোগিতা, একে অন্তপ্রাণনা নোগাবে নিতাকালের মানবসতা—গুল্লভাস স্থায়ধর্ম, অহিংসা, মৈত্রী। প্রত্যেকটি মানুষ এতে আয়ুবিকাশের স্থায়গ পাবে, অর্থনীতিক দাসত থেকে মূক্ত হয়ে আয়্মনির্ভরশীল হয়ে উঠবে, পূর্ণবিকশিত ব্যক্তিজীবন ও বলিন্ত গোন্তাজীবন পরস্পরের সংগে হাত মিলাবে। এক-কথায়, প্রভাক্তি মানুষের সাবিক কল্যাণই হবে এই সমাজের একান্ত কাম্য। এরূপ একটি সমাজেরই নাম 'স্বোদ্য সমাজ'। 'স্বোদ্য' কথাটির অর্থ—সকলের স্বাংগীণ উন্নতি।

সর্বোদয় সমাজের আদেশটি মহাত্মাজা মনে মনে কল্লন। করে গিয়েছিলেন। এর কাঠামোটি কিল্প হবে, তার মোটায়টি একটা ইংগিতও তিনি দিয়েছিলেন। কিন্তু ওই পর্যন্ত—আদর্শকে বাত্তব-রূপ দেওয়া মহাত্মাজীর পক্ষে সন্তবপর হয়ে ওঠেনি। কারণ, জীবনের প্রায় শেষমুহূর্ত পর্যন্ত তিনি ভারতের স্বাধীনতাআন্দোলনে লিপ্ত ছিলেন, তাঁর চিন্তা ও কর্মসাধনা রাজনীতিক ক্ষেত্রেই অনেকখানি সীমাবদ্ধ ছিল। স্বোদর পরিকল্লন। কিন্তু স্কুপত সামাজিক ও আর্থনাতিক
—রাজনীতির সংগে এর ঘনিষ্ঠ কোনো সম্পর্ক নেই। আক্মিকভাবে গান্ধীজী
মৃত্যুবরণ করলেন, নিজের কল্লিত স্মাজের বাত্তব ক্রপারণটি তিনি দেপে যেতে

পারলেন না। কিন্তু তাঁর স্বপ্ন শৃক্সতায় বিলীন হল না, তাঁর প্রচারিত সর্বোদয়ের আদর্শ ব্যর্থ হল না—তাঁর অন্তগামী দেশপ্রাণ কর্মীরা এক নতুন সমাজগঠনের কাজে নেমে পড়লেন। ১৯৫০ সালে সর্বোদয় সম্মেলনে একটি পরিকল্পনা গৃহীত হল এবং ওই পরিকল্পনার উদ্দেশ্য কার্যত সার্থক করে তুলবার জল্পে একটি সংঘ প্রতিষ্ঠিত হল—সর্বোদয়-সেবাসংঘ। এই সংবের অন্ধীকার, দেশে শান্তিসমৃনিপূর্ণ প্রীমপ্তিত হিংসাদেয়মৃক্র সর্বোদয় সমাজ গড়ে তুলতে হবে।

পূর্বেই বলা হয়েছে, সর্বশানবের স্বাংগীণ উন্নতিবিধানই সর্বোদয় আদর্শের লক্ষ্য। জনসাধারণের ঘণার্থ উন্নতিসাধন করতে হলে, স্মাজজীবনে বৈপ্নবিক পরিবর্তন আনতে গেলে, স্বাথে গ্রামগুলির দিকেই আনাদের তাকাতে হবে।

কারণ, ভারতবর্ধের সমাজজীবন মুধ্যত গ্রামীণ এবং গ্রেদির পরিকল্লনার গ্রামণ্ডলিই ভারতের প্রাণশক্তির সত্যিকার উৎস। তাই সর্বোদর পরিকল্লনার কেন্দ্রলের রোহে এইসব গ্রাম, এগুলিই হবে সর্বোদর সমাজের একক [unit], এখানেই এই আন্দোলনের ক্মীনলের সকল কমপ্রচেষ্টা সার্থক হযে উঠবে। প্রত্যেকটি অঞ্চল স্থাবল্ধী, স্বংসম্পূর্ণ ও বাহিরের শাসননিরপেক্ষ হবে, সমবায়ের সংহত শক্তির উপর ভর করে দাড়াবে, প্রীতিমির ও শুভবোধসঞ্জাত সহযোগিতাকে সকল ঋণির ও সিনির মূলমন্ত্র বলে জানবে।

আবার বলছি, সর্বোদ্য পরিকল্পনায় গ্রামের উপর স্বচেয়ে বেশি গুরুজ আরোপ করা হবেছে। সকল বিষয়ে স্বাবলম্বী গ্রামগুলি জনসাধারণের প্রাত্যহিক প্রয়োজনের সমন্ত খালুসামগ্রী, বস্ত্র ইত্যাদি উৎপাদন করবে এবং গ্রামের

সর্বোদয় পরিকল্পনার

অভিনবত

ভাতনবত

ত্ত্তিংপাদিত বস্তু আবেশুক-মতো স্থানীয়

অধিবাসীদের হাতে তুলে দেবে। গ্রামের শাসনভার

ভাতনবত

ভাত্ত থাকবে পল্লীপঞ্চায়েতের উপর এবং সংগৃহীত

রাজন্বের অন্তলকে অর্থেক তাঁদের হাতেই থাকবে—শাসনকার্যের বায়ভার তো কম নয়! শুভবুদ্ধির উরোধন না হলে, মহুদ্ধতের জাগরণ ঘটাতে না পারলে শোধণ্হীন, সরকারের শাসনহীন নতুন সমাজগঠন কথনো সন্তবপর নয়। এই উদ্দেশ্যসাধনের জন্তে চাই উপযুক্ত শিক্ষাবিধি। যথার্থ শিক্ষাই বল্যাণ্যুদ্ধি ও মহুদ্যতের উদোধক, প্রকৃত শিক্ষার আলোকেই মানুষ বৃহত্তর মংগলের পথটি চিনে নেয়। এতেতু সর্বোদয় পরিকল্পনায় সম্পূর্ণ নতুন একটি শিক্ষাপদ্ধতি স্থান পেয়েছে —'নত্বি-তালিম' নামে তা পরিচিত। উক্ত শিক্ষাবাব্যা কেতাবী নয় অর্থাৎ পুঁথিবেধা নয়—কাঞ্গশিল্পকেক্তিক। এতে মাতৃভাষারই প্রাধান্ত । 'নত্ব-তালিম' শিক্ষার্থীর স্বজনীশক্তিকে উদ্বোধিত করবে, তাকে স্বাবলম্বী করে তুলবে, দেশকে চিনতে শেখাবে, সেবাধর্মের প্রেরণা যোগাবে, মানবতার ফুরণ ঘটাবে।

এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, দর্বোদয় পরিকল্পনার পটভূমিতে যে আর্থ-নীতিক আদর্শ রয়েছে তা গান্ধাজার ব্যাখ্যাত অর্থনীতির দার। অঞ্প্রাণিত। একে বিকে ক্রিকে অর্থনীতি বলা যেতে পারে। এই অথ্নীতি উৎপাদনের ক্ষতা মুঠিয়ের

মান্তবের হাতে তুলে দিতে অস্বীকৃত। ক্ষমত। এভাবে কন্দ্রীভূত হলে সমাজে শোষণ বৈষমা, তুনীতি দেখা দিতে বাধা। বিকেন্দ্রীকরণ-পদ্ধতির সাহাষ্যে কায়েনী

স্বার্থের উংকট আত্মপ্রকাশকে রোধ করা যায়, অবৈধ শোষণের হাত থেকে সমাজকে রক্ষা করা যায়, তথন সামাজিক দাবিদ্য ঘুচানোর কাজটি সহজ্তর হয়ে ওঠে। বুঝতে কষ্ট হয় না, ধনতন্ত্রের শোষণ দূর করবার জক্তেই গান্ধী জী উৎপাদন-ব্যবস্থার বিকেঞীকরণ চেয়েছিলেন। সর্বোদয়-অর্থনীতি এই পদ্ধতিরই আশ্রয় নিয়েছে। সর্বোদয় পরিকল্পনায় কেন্দ্রীভূত ও বিকেন্দ্রীভূত শিল্প উভয়েই স্বীকৃত হয়েছে। তবে শেষোক্ত শিল্প নিষ্ত্তিত হবে স্বাধীন কর্পোরেশন দারা, পুঁজির মালিকের দারা নয়। মুষ্টিমেয় বিত্তবান মান্তবের স্বেচ্ছাচারকে সমূলে উৎপাটিত করতে না পারলে সমাজে সাম্যনীতির প্রতিষ্ঠালাভ যে অসম্ভব, একথা কাকেও ব্ৰিয়ে বলা নিপ্রাজন। অবশ্য এগানে মনে রাধতে হবে, সর্বোদন-অর্থনীতি মূল আদর্শের দিক থেকে সমাজতান্ত্রিক হলেও, এতে জোর-জবরদন্তির, বল-প্রয়োগের, হিংসাত্মক কার্যকলাপের হান নেই। স্বোদয়-আদর্শের আবেদন মানুষের উচ্চতর নীতিবোধের কাছে, নৈতিক চেতনা উদ্বোধিত হলে মানুষ আপনা থেকে ব্যক্তিগত স্বার্থ পরিহার করে সমষ্টিগত স্বার্থের দিকে তাকাবে। জন-সাধারণের কল্যাণ্যত্মিকা বৃদ্ধির প্রেরণায়—সমবেত ইচ্ছায়—সমানাধিকারের ভিত্তিতে যে-সমাজ গড়ে উঠবে তা-ই সর্বোদর সমাজ। এ সমাজ শ্রেণীহীন, শোষণমুক্ত, প্রীতি ও মৈত্রীর দ্বারা সঞ্জাবিত।

উপরে বর্ণিত সর্বোদয় পরিকল্পনার সংগে ভ্লান-আন্দোলন ঘনির্ভাবে
জড়িত। সর্বোদয়ের আন্দর্শিটি সামাজিক বৈষমা দ্ব করতে চায়, মালুসের ছঃখলারিদ্রোর অবসান ঘটাতে চায়—য়েত্রে সমানভ্লেশ্র ও লক্ষ্য অধিকারের ভিত্তিতে ঐক্যবন সমাজগঠনই তার প্রধান
লক্ষ্য। এরূপ সমাজক্ষ্টের পথে বল্ভর সমস্যা স্থতীক্ষ্
কণ্টকের মতো বিশ্বমান। তারমধ্যে ভ্মিসংস্কার—ভ্মির পুন্র্বন্দ্রসমস্য - অন্তক্ষা

এ সমস্থাটিকে এড়িয়ে গিয়ে সামাজিক ও আর্থনীতিক, কোনোরূপ পরিবর্তনসাধনই সম্ভবপর নয়—বিশেষত ভারতবর্ধের মতো একটি দেশে। ভারতবর্ধ ক্ষিকে ক্রিক, ভারতের অর্থনীতি নিঃসন্দেহে কৃষিভিত্তিক। গ্রামেগাঁথা এই দেশটির কোটি কোটি দরিদ্র মান্তবের জীবিকা-অর্জনের একমাত্র উপায় হল ক্ষি। স্ক্তরাং বর্তমানে আমাদের প্রধান সমস্থা হল কী ভাবে ক্ষিপ্রপালীকে উন্নত করে তোলা যায়, ফসলের উৎপাদন বাছানো যায়, চাষীর দারিদ্রামোচন করা যায়। এই গুরুতর কৃষিসমস্থা ভূমিসমস্থারই রামান্তর-মাত্র। এর স্কুছ্ সমাধানের জন্ত অচিরে ভূমিসংস্কার প্রয়োজন, ভূমির পুনর্বন্টনের কাজে হাত লাগানো অত্যাবশ্রক। আমাদের ভূমিব্যবস্থা যে মোটেই সন্তোষজনক নয় এ সত্যটি সকলেরই বিদিত। ক্ষি-উন্নয়ন—ভূমিসংস্কারের গোড়ার কথা হওয়া উচিত—মাটির সংগে যার সম্পর্কনিবিভ্তন তাকেই জ্মির মালিক বলে ঘোষণা করা; আমরা সকলে বিনাহিধায় যেন স্বীকার করে নিতে পারি—লাঙল যার জ্মি তার—জ্মির মালিকানা ক্ষকের। মাটির সংগে মান্তবের যথার্থ সংযোগ ঘটাতে না পারলে এদেশের ক্রিব্যবস্থার উন্নতি স্কুরপরাইত।

দেশে মাঝে মাঝে কিছু কিছু ভূমিসংস্কার হয়েছে এবং সাম্প্রতিক কালে তৎসম্পর্কিত কয়েকটি আইনও লিপিবদ্ধ হয়েছে। কিন্তু বহুবিধ আইন প্রণীত হওয়া সন্ত্বেও অভাবিধ চাষীর তেমন লক্ষণীয় কোনো উন্নতি সাধিত হয়নি। ক্ষক-সম্প্রদায়ের প্রতি শুভেচ্চাটুক্কেই আমরা যথেষ্ট বলে

ত্নিদংশ্বরের নতুন পথা সনে করি না। এ সত্যটিও কার অজানা যে, আইন যেঅধিকার এক হাতে দেয় অন্তহাতে আবার সেই অধিকার সে কেড়ে নের? তা
ছাড়া, আইন ক্যায়ের মর্যাদা সব সময় রক্ষা করে চলে না, দীন তুর্গত মাথ্রষ
কদাচিৎ আইনের সহায়তায় নিজ অধিকার অক্ষুগ্র রাখতে সমর্য হয়। স্কতরাং
সমস্ত দাবীদাওয়ার মীমাংসার ভার সরকারী বিধি-বিধানের উপর ছেড়ে দেওয়া
সমীচীন বলে মনে হয় না। সেজক্তই বলতে হয়, যে-কোনো সংস্কারকে স্থায়ী
ও সার্থক করে তুলতে হলে স্বাগ্রে প্রয়োজন জনসাধারণের দৃষ্টিভংগীর
পরিবর্তন, বিবেকের জাগরণ, নৈতিক চেতনার উজ্জীবন। আইনের সাধিত
সংস্কার মান্তবের অন্তরকে তেমন স্পর্শ করে না, কল্যাণবৃদ্ধিকে জাগিয়ে
তোলে না—যেহেতু তা একান্ত বাইরের জিনিস। মান্ত্য স্বেভার যে-অধিকার
ছাড়তে চায় না, যেখানে বিনা-প্রতিবাদে কারো স্থায়ে দাবী মেনে নিতে সে
স্বীকৃত হয় না, রাষ্ট্রের প্রণীত আইন সেখানে তার রক্তচকুর উত্যত শাসন
জানায়। আইনের পিছনে বলপ্রয়োগের হুম্কি রয়েছে বলেই তাকে লংঘন

করতে আমরা ভর পাই। কিন্তু জাগ্রৎ বিবেকের প্রেরণায়, শুভবোধের ঘারা অন্প্রাণিত হয়ে স্বেচ্ছায় মে-সংস্কারের কাজে আমরা হাত লাগাই তা দীর্ঘয়ায়ী ও ফলপ্রস্থান হয়ে পারে না।

জনসাধারণের এই শুভবোধ ও তাদের বিবেকচেতনার উপর আছা ,রংশই সবাদেষ সেবাসংঘ ভারতের ভূমিসংস্থারে হাত লাগিবেছে,—'ভূদান-আন্দোলন' শুরু করেছে। এই আন্দোলনের অগ্রনারক হলেন আচার্য বিনোকা ভাবে।

ভূদান-আন্দোলনের সহচর তিনি। অগ্রনায়ক সহচর তিনি।

সতা ও কহিংসার পুজারী মহাত্ম গানীর অন্তরংগ সহচর তিনি। ভূমিহীনকে ভূমি দেওয়াই তাঁর বড়ো কাজ। ভূমি তিনি সংগ্রহ করবেন, কিন্তু বলপ্রযোগে

নয়, হিংসাত্মক বিপ্লবের সাহায়ে নয়—মান্ত্রের ছাল্যের পরিবর্তন ঘটিলে। অধ্যাত্মপ্রতী ভারতবর্ষ বহুক্তেরে অভিনব পদায় অসাধ্যসাধন করেছে, সমস্ত পৃথিবীকে বিশ্বিত করে দিখেছে। বিনোবাজী-ও এক অভিনব উপায়ে তাঁর আন্দোলন চালিয়ে যাচ্ছেন। একে সত্যাগ্রহ বা রক্তপাতহীন শান্তিপূর্ণ বিপ্লব বলা থেতে পারে।

ভূদানযক্ত'-নামে পরিচিত এই আন্দোলন প্রথম শুরু হয় হায়দ্রাবাদের তেলেকানা অঞ্চল—১৯৫১ সালে। সেধানে ভূমিহীন দুরিদ্র চাষীরা বিক্লুর হয়ে উঠল, সাম্যবাদীদলের কার্যকলাপ বিদ্রোহের রূপ ধারণ করল, ভূম্যধিকারীর কাভূথেকে ভূমি ছিনিয়ে নিয়ে নিংম্ব কুষকদের মধ্যে বিলিয়ে দেওয়া হতে লাগল। চারদিকের সামাজিক আবহাওয়া ভীবণ ছুর্যোগপূর্ণ, বিদ্রোহের স্বনাশা আগুন

ভূদান-আন্দোননের জলে উঠতে আরম্ভ করেছে। এমন এক অশাস্ত শুরু, বরূপ ও ক্রমবিস্তার পরিবেশে আগগের বিনোবা ভূমিদান-আন্দোলন ['ভূদান-যজ্ঞ'] শুরু করলেন। যাঁবা ভূম্যধিকারী, প্রচুর জমির

মালিক, তাঁদের কাছে তিনি গেলেন; আবেদন জানালেন মানব্তার খাতিরে কিছু স্থার্থত্যাগ করতে—নিজেদের প্রয়োজনাতিরিক্ত জমির একটি অংশ তাঁর। যেন নিঃসংল সর্ববিক্ত ক্ষকের হাতে তুলে দেন। এতে তাঁদের হয়তো সামাল ক্ষতি হবে, কিন্তু অসংখ্য কুধার্ত মান্ত্য বাঁদেবে,—দরিদ্রের মুখে অন্ন তুলে দেওধার মতো বড়ো ধর্ম আর কী ? এভাবে বিনোবাজী ন্তায়নীতির বাণী, প্রেমের বাণী, মন্ত্যুত্বের বাণী প্রচার করতে লাগলেন; উদ্দেশ্য—হদয়ের পরিবর্তন-সাধন করা, মানুষকে উচ্চত্র মানবভাধ্যে দাক্ষিত করা এবং অহিংস প্রণিলীতে ভূমির অসম-বন্টন-জনিত সামাজিক বৈষ্ম্য দ্র করে সাম্যের স্বৃদ্ ভিত্তি রচনা করা। ভূ-দানের দান' কথাট লক্ষ্য করবার মতো। এখানে

'দান'এর প্রকৃত অর্থ—সমবিভাগ। আমাদের ভূমিব্যবহায় সমবিভাগের নীতি বাস্তবিক পক্ষে স্বীকৃত হর্যান বলেই সমাজে আজ এতথানি অস্তায়-অবিচার মাধা তুলে দাঁড়িয়েছে —একদিকে সম্পদের অগাধ প্রাচুর্য ও অস্তদিকে অবিশ্বাস্ত দারিদ্রা পাশাপাশি বিরাজ করছে। হীন স্বার্থবৃদ্ধি ও অপরিমিত লোভ গোটা সমাজকে আজ মানিপংকিল করে তুলেছে। প্রকৃতির অনুপণ দানকে ব্যক্তিগত ভোগের সামগ্রীতে পরিণত করার জন্ত অবিরাম সংঘাতে সমাজব্যবহা একেবারে ভেঙে পড়বার উপক্রম হয়েছে। আচার্য বিনোবা তাঁর আন্দোলনের লক্ষ্য কি, তা ব্যাতে গিয়ে বলেছেন: 'In a just and equitable order of society land must belong to all. That is why we do not beg for gift but demand a share to which the poor are rightly entitled.' কথাগুলি স্বিশেষ প্রবিধান্যোগ্য। এখানে বিনোবাজী স্তাই এক নতুন সমাজদ্দেশনের প্রবিভা।

বিনোরাজী গান্ধীরাদে বিখাসী, তাই তাঁর ভূমিসংস্কারের প্রণালা অভিংস। হিংম্ম বিপ্লবের পথে তিনি পা বাড়াননি, পশ্চিমের বস্তবাদী রক্তমুখী সাম্যতন্ত্রের সমর্থক তিনি নন। তাঁর সংকল্প, ক্যায়ধর্মকে পাথেয় করে সারা ভারতবর্ষে তিনি

আচার্য বিনোবা ভাবের সংকল্প ঘুরে বেড়াবেন, মাহমকে স্বার্থত্যাগে প্রবৃদ্ধ করবেন; ভূম্যবিকারীগণ স্বেচ্ছায় যে-জমি দান করবেন, তা বিলিয়ে দেবেন ভূমিহীন ক্ষমকদের মধ্যে। তাঁর বিশাস,

১৯৫৭ সালের মধ্যে পাঁচ কোটি একর জমি তিনি সংগ্রহ করতে পারবেন। উক্ত পরিমাণ জমি যদি সংগৃহীত হয় ভাহলে বিশাল ভারতের প্রতিটি গ্রামের প্রতিটি ভূমিহীন চাধীপরিবারকে কমপক্ষে পাঁচ একর করে জমি দান করা সন্তব হবে। তাঁর উদাত্ত আহ্বান ইতোমধ্যেই গোটা ভারতবর্ষে ছড়িয়ে পড়েছে, তাঁর মহৎ আদর্শের বাণী অনেকের হৃদয়ে সাড়া জাগিয়েছে। এ পর্যন্ত বহুলক্ষ একর জমি তাঁর হাতে এই জমি তিনি তুলে দিয়েছেন। বিভিন্ন রাজ্যসরকার বিনোবাজীর আন্দোলনকে সকল করে তুলবার জন্মে সচেষ্ট হয়েছেন। তাঁর এই আন্দোলন যদি সক্ষলভামিওত হয় তাহলে অদ্র ভবিছতে গ্রামের ভূমি গ্রামেরই হবে, সমাজের প্রত্যেক্টি মাল্তমের তাতে সমান অবিকার থাকবে—এরপ একটি আশা মনে মনে আমরা অবশুই পোষণ করতে পারি। তবে এ সত্যটিও মনে রাখতে হবে যে, ভূদান-আন্দোলন এখনো প্রাথমিক স্থরে রয়েছে, এর পরিবিকে বহু-বিশ্রেণি করে ভূলতে হবে।

ভূদানযুজ্ঞের বিরুদ্ধ-সমালোচক যে না আছেন, এমন নয়। তাঁদের বক্তব্য,

বিনোবাজী যে-প্রণালীতে ভূমিসংস্কার করতে চাইছেন তা থ্ব ফলপ্রস্থ হবে বলে তাঁরা মনে করেন না—রাষ্ট্রের প্রণীত আইনের সাহায় ছাড়া ভূমিসম্ভার স্ত্যিকার সমাধান কিছুতেই হবে না। কারণ, বাধ্য করা না হলে ভূমির উপর অধিকার অনেকেই ছাড়তে চাইবে না, কায়েমী স্বার্থের কাছে নৈতিক আবেদন

এই আন্দোলনের বিক্লন্ত-সমালোচনা ব্যথ । তাঁরা আরো বলছেন, আছ পর্যন্ত আচার্য ভাবে ব্য-জমি সংগ্রহ করেছেন তা উৎপাদিকা-শক্তিহীন পড়ো জমি, চাবের অযোগ্য বলেই জমির মালিকরা

শেগুলিকে দানে বিলিয়েছেন। তা ছাড়া, বিনোবাজীর জমিবতন-বিনয়েও বিরূপ-সমালোচনা হয়েছে। কেউ কেউ এরপ অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, অসংখ্য চাষীপরিবারকে বিচ্ছিন্নভাবে জমি দেওয়ার জন্মে জোত ক্রমশই থণ্ডিত হয়ে পড়ছে—থণ্ড থণ্ড ক্লুড়াকার জমি কৃষি-উন্নতির মন্ত বড়ো একটি প্রতিবন্ধক; সমবায়-কৃষিপ্রধা অথবা যৌথকৃষিপ্রধার ভিত্তিতে জমি বিলানো হলে ওই ক্ষতির সম্ভাবনা আর থাকত না।

এরপ সমালোচনাকে সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন কিংবা অযৌজিক বলে আমরা উড়িয়ে দিতে চাই না। তবে এখানে আমাদের বক্তব্য এই যে, পড়ো জমিকেও চাষের উপযোগ করে তোলা সম্ভব, এবং এই আন্দোলন-সম্পর্কে স্বচেয়ে বড়ো

উক্ত সমালোচনার
সমালোচনার
সমালোচনা
পরিমাণ আর গুণের দিকেই গুণু আমরা তাকাব, তার

পেছনে সে মহতী প্রেরণা রয়েছে সেদিকে কি দৃষ্টিপাত করব না? বিনে'বাজী এক অপরীক্ষিত নতুন পথে পা বাড়িয়েছেন, এই পথ আমাদের কোথায় নিয়ে গিয়ে পৌছায়, ধৈর্যসহকারে তাদেখতে হবে। তাঁর আন্দোলন এ সত্যটি কিছুটা প্রমাণিত করেছে যে, উপযুক্ত পরিবেশের স্ষ্টিহলে মাল্লম হীন স্বার্থের উপের উঠতে পারে— অবিমিশ্র পশুক্রের দাস সে নয়। আচার্য বিনোবা মাল্লমের অন্তনিহিত আধ্যাত্মিক শক্তির প্রতি আহা হারাননি, ওই শক্তির প্রতি আমরাও আহারান। জটিল ভূমিসমন্তার সমাধান এ পথে না-ও যদি হয় তাতে ক্ষতি কী? এই আন্দোলনের ফলে আমরা যদি সামাজিক বৈষম্য সম্পর্কে সচেতন হয়ে উঠি, সাম্যনীতির প্রতি আমাদের চিত্তে যদি শ্রদ্ধা জাগে এবং সেবাধর্মে কিছুটাও যদি আমরা প্রবৃদ্ধ হই, তা-ও কি কম লাভ? বিনোবাজীকে নতুন পথের পথিকতের সম্মান আমাদের জানাতেই হবে।

ष्ट्रान-प्यात्नालन प्यामाप्तत पृष्टिङ्शीत मर्पा लक्ष्मीय পतिवर्षन अत्न

দিয়েছে। তাই অধুনা আমরা সেবার মহৎ উদ্দেশ্যে সম্পত্তিদান, বুদ্ধিদান, শ্রমদান, প্রেমদান, জীবনদান ইত্যাদির কথাও ভাবতে পারছি। প্রকৃত মান্ত্রয় যদি হই, তাহলে আমরা নিজেদের বস্তুগত সম্পদ ও আন্তর সম্পদকে সংকীর্ণ ব্যক্তিগত সীমার মধ্যে আবদ্ধ করে রাথব না, সমাজের অপর দশজনের সংগে মিলে-মিশে তা ভোগ করব। ত্যাগগুদ্ধ ভোগই মান্ত্রের যথার্থ ভোগ, সমাজকে বঞ্চিত করে যে ভোগ তা মান্ত্র্যের নয় পশুর। মহাআজীর শিয় আচার্য বিনোবা ভাবে আমাদের সকলকে এই পশুধ্মের উপ্পের্ট গুলে ধরতে চাচ্ছেন, এজন্ত তাঁকে স্থান্ধ প্রবাম।

#### ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা

িরচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিক।—পরিকল্পনা-কমিশন—পরিকল্পনা রচনার উদ্দেশ্য

— মূলধন সংগ্রহের সূত্র—পঞ্বার্থিকী পরিকল্পনায় কৃষি—জ্মি ও কৃষক—পঞ্বার্ধিকী পরিকল্পনায় শিল্প—
কুলারতন শিল্প ও কুটারশিল্প—শিল্পশাকিসমন্তা।—পরিবহন ও বোগাবোগবাবন্থা—শিক্ষা—জনপাস্থা—
পুনর্বাসন—খনিজ সম্পদে—সমাজ-উন্নয়ন-পরিকল্পনা—পরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনা— পরিকল্পনার অগ্রগতি

— সরকারী প্রাস—উপসংহার।

বর্তমান জগতে যে-কোনো রাষ্ট্রের রাজনীতিক স্বাধীনতা ও স্ক্রিয় সার্বভৌমত্ব নির্ভর করে উহার আর্থনীতিক সমৃদ্ধি ও বৈষয়িক উন্নতির উপর। এই কারণে প্রত্যেক স্বাধীন ও মর্যাদাসম্পন্ন দেশই আপনার আথিক ব্যবস্থার উন্নয়নে একাস্ত যন্ত্রশীল। উন্নয়নকার্য কিন্তু যুধেচ্ছভাবে সম্পাদন করা যায় না, ইহার জন্ত

প্রারম্ভিক ভূমিনা প্রের্জন স্থার তি ও স্থানিয়ন্ত্রিত একটি পরিকল্পনা। দেশের সর্বাংগীণ উন্নতিবিধায়ক এই পরিকল্পনাটি স্বল্পনালাপক হইলে ইহার দোষ-ক্রটি সহজে সংশোধন করিতে পারা যায়, ফলে সফলতার পথ প্রশন্ত হইরা উঠে। এজন্ত পরিকল্পনা-কার্যচালনাকে সাধারণত পাঁচ বৎসরকাল পরিধির মধ্যে সীমাবদ্ধ করা হয়। বিপ্লবোত্তর সোভিয়েট রাশিয়া সর্বজনবিদিত পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার সাহায্যে দেশের যে-প্রভূত উন্নতিসাধন করিয়াছিল, বোধকরি সেই উজ্জ্বল আদর্শ সভ-স্থাধীন ভারতবর্ষকে পঞ্চবার্ষিকী একটি পরিকল্পনাগ্রহণে প্রেরণা যোগাইয়াছে। বিপুল প্রাকৃতিক সম্পদ ও অমেয় জনশক্তি লইয়া নবীন ভারত এক-একটি পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার বলিষ্ঠ পদক্ষেপে

স্থেসমৃদ্ধিপূর্ণ ভবিষ্যতে পা বাড়াইবে — আলোচ্যমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্লন। তাহার প্রথম পদক্ষেপ।

পরিকল্পনা-কমিশনটি গঠিত ইইয়াছিল ইংরেজি ১৯০০ সালে। কলখো-পরিকল্পনার সহিত সম্বন্ধ ও সংযোগ নিংগরিবের জন্ম ইহার কার্য কিছুকাল তুগিত

পাকে। তারপর উক্ত বৎসরের শেষদিক হইতে কমিশন পরিকল্পনার কাজ পুনরায় আরম্ভ করেন। ১৯৫২ সালের ডিসেম্বর মাসে ভারতীয় পালামেন্টে বর্তমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনাটি উপস্থিত করা হয় এবং যথাবিধি গৃহীত হয়।

এই পরিকল্পনার প্রধান উদ্দেশ্য হইল জনসাধারণের জীবনহাত্রার মান উন্নত্ত করা এবং সকল কর্মজম ব্যক্তির জন্ম বিধি কর্মের স্থাোগ করিয়া দেওয়া। দেশের আসংখা পোক ও অজ্ঞ সম্পদের মথোপ্যুক্ত ব্যবহারে আগিক সমৃদ্ধি বৃদ্ধি পাইবে, ভ্যাবহ বেকারসম্ভা কমিয়া আসিবে, দেশবাসীর আরের অসাম্য দ্র হইবে। কিন্তু কেবল সরকারী পরিচালকদের চেষ্টায় ইহা হওয়া সন্তব নয়। দেশের জ্নসাধারণ যদি স্ক্রিয় সহায়তা না করে তাহা হইলে এই পরিকল্পনার স্ফলতা স্থ্রপ্রাহত।

পরিকল্পনাটির বাতবে রূপায়ণের জন্ম বিপুল মূল্যন প্রয়োজন। খসড়াপরিকল্পনায় ইহার আফুমানিক বায় ধরা হইয়াছিল প্রায় এক হাজার আট শত কোটি টাকা। কিন্তু চূড়ান্ত বা সংশোধিত পরিকল্পনায় ইহার পরিমাণ দাঁড়াইয়াছে কিঞ্চিদ্ধিক ২০৬৯ কোটি টাকা। এই টাকার মধ্যে কেল্রীয় সরকার ও রাজ্য-সরকারের রাজন্থ-উন্ত হহতে সংগৃহীত হইবে ৫৬৮ কোটি টাকা, রেলসমূহের উন্ত হইতে ১৭০ কোটি টাকা, সরকারী ঋণসংগ্রহস্তে ১১৫ কোটি টাকা,

মুলধন-সংগ্রহের পুত্র

ইত্যাদি বিভিন্ন তহবিল তইতে ১০৫ কোটি টাকা, আনানভা ইত্যাদি বিভিন্ন তহবিল তইতে ১০৫ কোটি টাকা, আন্তর্জাতিক ব্যাস্ক আর কানাডা-অস্ট্রেলিয়:-নিউজিল্যাণ্ড প্রভৃতি বৈদেশিক পুত্র হইতে :৫৬ কোটি টাকা। অবশিষ্ট ৬৫৫ কোটি টাকার মধ্যে ১৯০ কোটি টাকা ঘাটিত তহবিল হইতে আনা তইবে। বাকী ৬৬৫ কোটি টাকা প্রফোজন ও স্থবিধামতো বৈদেশিক পুত্র হইতে অথবা আভান্তরীণ কর স্থাপন করিয়া সংগ্রহ করা হইবে। এখানে উল্লেখ করা ঘাইতে পারে, বেকারসমন্তা সম্ধানের জন্ত করা হইবে। এখানে উল্লেখ করা ঘাইতে পারে, বেকারসমন্তা সম্ধানের জন্ত করা হইবে। এখানে উল্লেখ করা ঘাইতে পারে, বেকারসমন্তা সম্ধানের জন্ত করা হইবে। এখানে উল্লেখ করা ঘাইতে পারে, বেকারসমন্তা সম্ধানের জন্ত করাশন্ম ৭৪ কোটি টাকা অতিরিক্ত বর্দে করিতে স্থীকৃত তইলাছে। এক্রপ ছ্-একটি কারণে পরিকল্পনার জন্ত বর্দেক্ত ২০৬৮ কোটি ৭৮ লক্ষ টাকা বৃদ্ধি পাইয়া ২২৪৪ কোটি টাকা হইলছে।

কৃষি, শিল্প ইত্যাদি ক্ষেত্রে কি ভাবে উন্নয়নকার্য চলিবে, এইবার তাহার কিছুটা পরিচয় লিপিবদ্ধ করিতেছি।

বর্তমানে ভারতবর্ষের একটা বিরাট সমস্তা হইতেছে খাত্যসমস্তা। শস্তোৎপাদনের জমি ও চাষ্মাবাদ করিব'র লোকের অভাব এদেশে নাই। তথাপি
থাতাবিষয়ে আমরা স্বরংসম্পূর্ণতা অর্জন করিতে পারি
ক্ষি নাই। এদেশের বিপুল কৃষিসম্পদ-সম্ভাবনা স্বষ্ঠ
পরিকল্পনা ও পরিচালনার অভাবে বিনষ্ট হইয়া
যাইতেছে। তাই পঞ্চামিকী পরিকল্পনায় কৃষির উপর স্বাধিক গুরুত্ব আরোপ
করা হইয়াছে। কৃষি, স্মাজ্জল্লমন, সেচ, বিতৃৎেশক্তি ইত্যাদি পরিকল্পনা
পরম্পারের সহিত জড়িত। আলোচ্যমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার ব্যয়বরাদ্দ
অন্সারে কৃষি ও স্মাজ্জল্লমন-খাতে ৩৬০ ৪০ কোটি টাকা অর্থাৎ মোট ব্যয়ের
১৭ ৪ শতাংশ ভাগ এবং সেচ ও বিতৃৎেশক্তি থাতে ৫৬১ ৪০ কোটি টাকা অর্থাৎ
২৭ ৪ শতাংশ ভাগ ব্যয়িত হইবে।

কৃষির উন্নতি করিতে ংইলে জমির উন্নতিবিধান প্রয়োজন। ইহার জন্ত দরকার বৈজ্ঞানিক সার, সেচকার্য ইত্যাদির ব্যবস্থা করা। অন্তদিকে দরকার জমিগুলির বিক্সিপ্তভাবে অবস্থান দূর করিয়া জমিকে যান্ত্রিক চাষের উপযুক্ত করিয়া

তোলা। একসংগে অনেকথানি জমি না হইলে সমবায়জমিও কৃষক
প্রথায় চামকার্য চালানো দস্তব নয়। এত দ্তিম উন্নত ধরণের
বীজসরবরাহ এবং কৃষিশিক্ষার ব্যবস্থা করাও প্রেরোজন। স্বচেয়ে বড়ো কথা
হইল, ভূমিব্যবস্থার পরিবর্তন সাধিত না হইলে কৃষির যথোচিত উন্নতিবিধান
সম্ভবপর হইয়া উঠিবে না। কারণ, চাষের উন্নতি বহুলাংশে চাষীসম্প্রদায়ের
ভিন্তি ও কর্মশক্তির উপর নির্ভর্নীল।

পরিকল্পনাতে এদিকে তীক্ষ দৃষ্টি দেওয়া হইয়াছে। দেশের সর্বত্রই ভূমিব্যবস্থার পরিবর্তন হইতেছে। চাষীর হাতে যাহাতে টাকা যায় তত্দেশে স্বর্গমাদীদীর্ঘমেয়াদী নানা ধরণের ঋণদানের ব্যবহা ইইয়াছে। সার যাহাতে পথাপ্ত
পরিমাণে পাওয়া যায় তাহায়ও ব্যবহা করা ইইয়াছে। সবচেয়ে উল্লেখযোগ্য
হইতেছে সেচপরিকল্পনা। কমিশন সর্বাপেকা অধিক পরিমাণ অর্থ বরাদ্দ
করিয়াছেন সেচব্যবহার জন্ত। ইহাতে বহুলক্ষ একর জামি সেচের স্থবিধা
পাইবে। ইহার অতিরিক্ত স্থবিধা হইল বিহাৎশক্তির সম্প্রসারণ। এতয়াতীত,
কৃষিজ্ঞাত দ্বা বিক্রয়ের জন্ত বাজারের ব্যবহা করাও এই পরিকল্পনায়
স্থান পাইয়াছে।

এদেশের কৃষিকে উন্নত করিয়া ভুলিতে হইলে স্বাত্রে প্রোজন উদ্ভ জনশক্তিকে [ অর্থাং কৃষিক্মকে অযথা আঁকড়াইয়ারহিয়াছে এরূপ বহুসংখ্যক অিরক্তি
লোককে ] শিল্প ও অক্তাক্ত কার্যক্ষেত্রে সরাইয়া আনা। এজক্ত কৃষির সংগে সংগে
দেশের শিল্পস্থাসারবের জক্তও পরিক্রনা-ক্মিশন স্থারিশ করিয়াছেন। শিল্পর
উন্নতিবিধান করিতে না পারিলে বেকারসমস্তাও ঘুচিবার নয়। সরকারী
নিয়ন্তবের দিক হইতে শিল্পগুলিকে এইভাবে বিভক্ত করা য়ায়: অমুশদ্নির্মাণ,
আগবিক শক্তির উৎপাদন ও নিয়ন্ত্রণ, রেলপথ ইত্যাদি ষোল আনা কেন্দ্রীয়
সরকারের নিয়ন্তবাধীন। ক্ষলা, লৌহ ও ইস্পাতশিল্প, বিমানপাত ও জাহাজ-

পঞ্বার্ধিকী পরিকল্পনায়
প্রতিল তিংপাদন ইত্যাদি সরকার নিয়ন্ত্রণ
করিবেন — এক্ষেত্রে বেসরকারী সহযোগিতাকে সরকার

সাদরে আমন্ত্রণ জানাইবেন। বাকি সব শিল্প বেসরকারী দায়িত্বে পরিচালিত হইবে। পরিকল্পনার শিলোন্ত্রন্ধ বাতে ব্যয় বরাদ করা হইল্লাছে ১৭০ কোটি ট্রলক্ষ টাকা। ইহা ছাড়া শিল্পসম্প্রদারবের ক্ষেত্রে যে-মূলধনের প্রয়োজন হইবে তাহাতেও সরকার অংশ গ্রহণ করিবেন—১৪ কোটি টাকা সরকার যোগাইবেন। বেসরকারী সাধারণ শিল্পোভমকে সরকার যথাসম্ভব উৎসাহিত করিবেন। শিল্পসম্প্রসারবের অন্তর্কুল পরিবেশ-রচনা-ব্যাপারে সরকার সাহায্য করিলে বেসরকারী শিল্পপ্রয়াস অবশুই সাফল্যমন্তিত হইবে।

ক্ষায়তন শিল্প এবং কুটারশিলের উন্নতির জন্মও পরিকল্পনায় ব্যবস্থা করা ইইয়াছে। গ্রামীণ শিল্পগুলির পুনর্গঠন ও উন্নতিবিধান-উদ্দেশ্যে এইলপ স্পারিশ করা ইইয়াছে: কুটারশিলপণ্যের উৎপাদনব্যবস্থার সংরক্ষণ বৃহৎ শিল্পদাত সামগ্রীর উপর কর ধার্যক্রণ, বিবিধ কুটারশিল্পে কাঁচামাল-সরবরাহ, এবং গ্রেষণা ও

কারিগরী শিকা দার। ইহার সমৃদ্ধিসাধন। নিয়'লখিত শিল্প শিল্প ভালের জন্ম বিস্তৃত কার্যস্চী প্রণয়ন করা ইইয়াছে: কি আমের তৈলশিল, [ধ] সাবান নিমাণ, [গ]

ধানভানা, [ঘ] থেজ্ব ও তালগুড়, [৬] চমশিল, [চ] পশম-কম্বল, [ছ] হাতের তৈরী কাগজ, [জ] মফিকাপালন, [ঝ] দিয়াশলাই-শিল্প। বর্তমান পরিকল্পনায় কুটীরশিল্পের উন্নতির জন্ত পনর কোটি টাকা বায় ধার্য হইরাছে। পল্লীভারতের আর্থিক জীবনে কুটারশিল্পের একটি বড়ো স্থান রহিয়াছে।

শিল্পশ্রিমককে বাদ দিয়া শিল্পোন্নরনের কথা ভাবা যায় না। কারণ, শিল্পের প্রাণকেলে বিরাজমান রহিয়াছে শ্রমিকদল—যাহাদের উপর প্রোংপাদন একান্ত- ভাবে নির্ভরণীল। পরিকল্পনা-ক্ষিশন শ্রমিকগণের মজুরী, কর্মকাল, বাসন্থান,
শিক্ষা, স্বাহ্য প্রভৃতি বিষয়ে কতকগুলি মূল্যবান স্থপারিশ
করিয়াছেন। মালিক-শ্রমিক-সরকারের সম্পর্ক কি
রকম হওয়া উচিত, এ সম্বন্ধেও ক্ষিশন স্থনিদিপ্ত মতামত দিয়াছেন। শ্রমিকমালিক-বিরোধ আধুনিক ব্যন্তিক জীবনে একটি গুরুতর সমস্যা হহয়া দাঁড়াইয়াছে।

দেশের বৈষয়িক সমৃদ্ধির সহিত ইহার পরিবহন ও যোগাযোগবাবস্থা ঘনিষ্ঠ-ভাবে জড়িত। পরিকল্পনায় এ বিষয়ে খুব গুৰুত্ব আরোপ করা হইয়াছে। পরিবহন ও বোগাযোগ-খাতে ব্যৱবরাদ গ্রহাছে ৪৯৭ কোটি ১০ লক্ষ টাকা। ইহার মধ্যে চারিশত কোটি টাকা ব্যয়িত হইবে রেলপ্থ পুন্গঠনের জন্ম। মূল শিল্পের জন্ম

পরিবহন ও যোগাযোগ-ব্যবস্থা পরিতে হয় বলিয়া প্রায় পনর কোটি টাক। ব্যয়ে

চিত্তরপ্তান কারথানা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। পথঘাট-নিমাণ সহন্ধে স্থির করা হইয়াছে যে, যে-পথগুলি তৈয়ারার কাজ আরম্ভ হইয়াছে সেগুলি শেষ করিতে হইবে, এবং পাচ বংসরে প্রায় ১০০০ মাইল নতুন পথ নিমাণ করিতে হইবে। জাহাজ-নিমাণ, বিমান-চলাচল-ব্যবস্থার উন্নয়ন সহন্ধে পরিকল্পনায় স্থনিদিট স্থপারিশ আছে। টেলিফোন ও টেলিগ্রাফের উন্নতিবিধানের জন্ম ৫০ কোটি টাকা ব্যয় করা হইবে।

শিক্ষাউন্নরন-খাতে মোট ব্যন্তিত ইইবে ২৫৫'৬৬ কোটি টাকা। উচ্চশিক্ষা, বুনিয়াদি শিক্ষা ইত্যাদি বিষয়কে ইহার আওতার ফেলা হইরাছে। কারিগরী

শিক্ষা ও গবেষণাকার্যে উৎসাহ দেওয়া ছাড়াও গ্রন্থাগারাদি প্রতিষ্ঠা এবং নানা আহুষ্ঠানিক সাহিত্যিক-

আন্দোলনের জন্তও কমিশন স্থপারিশ করিয়াছেন। জাতীয় জীবনে যুগোপযোগী শিক্ষার স্থান যে থুবই গুরুত্বপূর্ণ এ কথাটি কাহাকেও বুরাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই।

জনস্বাস্থ্য-বিবয়েও পরিকল্পনায় কতকগুলি নিটি কার্যক্রমের উল্লেখ করা হইয়াছে। ইহার মধ্যে জলসরবরাহ ও স্বাস্থারকার ব্যবস্থা, ম্যালেরিয়া-নিয়ন্ত্রণ,

জনৰাস্থা পল্লী এঞ্চলে স্বাস্থাকেন্দ্র ও ভ্রাম্যমাণ চিকিৎসকদল-গঠন, প্রস্তি ও শিশুকল্যাণ, স্বাস্থাবিষয়ক শিক্ষা ও প্রচারকার্য, ঔষধাদিতে স্বয়ংসম্পূর্ণতা প্রভৃতি বিষয়কে অগ্রাধিকার দেওয়া হুইয়াছে। পুন্ধাস্ন-বিষয়টিও পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত করা হইয়াছে। প্রথমে এই খাতে
মোট ব্যয়ের পরিমাণ ৮৫ কোটি টাকা ধরা ইইয়াছিল। পরে ইইার পরিমাণ
কি শিদ্ধিক আরও বিশ কোটি টাকা বাড়াইয়া দেওয়া
হইয়াছে। গৃহনিমাণ, বিশেষ করিয়া শিল্লাঞ্চলে, একটি
শুরুত্বপূর্ব ব্যাপার। এই উদ্দেশ্যে পরিকল্পনায় ৪৮ কোটি ৬৯ লক্ষ টাকা ব্রাদ্ করা
হইয়াছে।

ভারতের অমৃল্য ধনিজ সম্পদের জন্থ বৈজ্ঞানিক পদ্তি অনুসারে অনুসর্নান, ধনিজ গশপদ
বিষয়ে পরিজ্ঞানি হারা প্রয়োজনীয় তব্য
তৈয়ারী ইত্যাদি বিষয়ে কমিশন স্থপারিশ করিয়াছেন।
পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার অন্তর্ভু একটি অন্তত্ম প্রধান বিষয় হইল সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা। ইহার কাজ মুখ্যত গ্রামাকলেই সীমাবদ্ধ। প্রতিটি প্রজেন্ত্রণ
বা কেন্দ্রে ৪৫০ হইতে ৫০০ বর্গমাইল জ্জিয়া ০০০ গ্রাম
সমাজ-উন্নয়ন-পরিকল্পনা
লইয়া কাজ হইবে। এইসব গ্রামের মোট জনসংখ্যা
হইবে প্রায় তুই লক্ষ করিয়া, এবং চাবের আওতায় আদিবে প্রায় দেড় লক্ষ একর
পারিমাণ জমি। উক্ত প্রতিটি কেন্দ্র আলাকাবীন গ্রামের সংখ্যা ইইবে একশত
—লোকসংখ্যা আনুমানিক ৬০।৭০ হাজার। এ সব উপকেন্দ্রের অধীনে পাঁচটি
করিয়া প্রামের সমষ্টি এককভাবে কাজ করিবে। আলোচ্য পরিকল্পনার মেরাদের
মধ্যে মোট প্রায় এক লক্ষ বিশ হাজার গ্রামে সমাজ উন্নয়নের কাজ ইইবে।

সমালোচকের চক্ষে পঞ্চবাধিকী পরিকরনার লোষক্রতির অন্ত নাই। ইংগাদের বজব্য-লেশের সম্পদাদির হিসাব এথানে ভুলভাবে লওয়া ইইয়াছে, সরকারের করনীতির কোনো ঠিক নাই, আধিক ব্যাপারে ও সংগঠন-বিষয়ে অতিমাত্রায় আশাবাদীর কথা বলা ইইয়াছে, শিল্পের প্রতি স্থবিচার করা হয় নাই, ইত্যাদি।

পরিকলনার বিরুদ্ধ-সমালোচন। উক্ত অভিযোগগুলিকে খুব বড়ো ক্রটি বলিয়া মনে ইইবে না। কার্ণ, এই পরিকল্লনা একদিকে যেমন সরকারের

হাতে দেশের আর্থনীতিক পুনর্গঠনের বৃহত্তর দায়িত্ব তুলিয়। দিয়াছে, তেমনি ক্টীরশিল্প ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্পগুলির প্রদার-ব্যাপারে উৎসাহ দিয়। জনসাধারণের কর্মশক্তিকে উজ্জীবিত করিবার প্রয়াস পাইয়াছে। মধ্যবিত্ত-বেকারসম্প্রাস্থানার কিছুটা ইংগিতও ইহাতে মিলিবে। থুব স্ক্ষভাবে বিচার করিলে বুঝিতে পারা যাইবে, বর্তমান পরিস্থিতিতে শিল্পের তুলনায় ক্ষরির প্রতি অধিক

#### ভারতের প্রথম পঞ্চবার্মিকী পরিকল্পনা

দৃষ্টি নিবন করিয়া পরিকল্পনা-কমিশন থব ভল করেন নাই। কৃষির উন্নতিবিধান করিয়া খাত্তশত্তের উৎপাদন বাড়াইতে পারিলে দেশের বিরাট খাগুসমত্তা "अरनकथानि प्रित, विराम । हेर्ड थालमण आमानानित अस अत्रकात्रक अधि বংসর বহু কোটি টাকা বায় করিতে হুইবে না। ওই টাকা দিয়া শিল্পের জন্ম यक्षानि वामनानि कता मध्य बहैमा देशित। हेश छाड़ाख बना याम, क्रिय फेशिक क्ट्रेंट्ल कें। जीयाल डेर्पामर नत्र पत्रियां व व्यवस्थे वाहित. हेटाएक चिरावत নিশ্চয়ই উপকার সাধি ১ইবে। তচপরি সরকারের ঘোষিত বর্তমান শিল্পনী বিও বেসরকারী শিল্পপ্রাসকে নানাভাবে সাহায্য করিবে। দেশের गर्वारणान छेन्न छिन्न व व र दान अकि शतिकत्तना अक्तार किन्न वहेरत. अपन आणा करा फेहिन नम। व्यामतः এই ভাবিদা আখত हहेट भावि ए। দিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্লনায় উক্ত দোষক্রটিগুলি দুরীকরণের ঘ্রথাসাধ্য চেষ্টা क्वा व्हेर्द !

ইতোমধ্যে পরিকল্পনা-অভ্যায়ী কাজও কম অগ্রসর হল্প নাই। আর্থিক क्षा अक्टो लक्षीय देवरि १३ (य. अड्बाजा समाकी डि रक्स इहेगार्छ। क्षित्र

বাস্থ্য কোন্তে এই পরিকলনার অগ্রগতি

निक व्हेट विहास कतिला (मधा गांस (य. त्यांहास्ति जागीत्वत (मर्ल श्रांश्रामात्रात अधिक कलन इहेशार्छ। কতকওলি সেচব্যবস্থা চাল হওয়ায় নিঃসন্দেহে জমির

উৎপাদিকা-শক্তি বাডিয়াছে। ভারতসরকার সম্প্রতি থাগুনিষয়ণ প্রত্যাহার करिशास्त्र । एमह ध्वर विकारमदवताइ-:कल्मभएवत काञ्च ३ जान इरेशास्त्र । हैन्या १, मिरमन्हें, वश्व हे गामि क एक धनि चिल्लानात छे शामन १ तुक्ति लाहेशारह ।

সরকারা উভ্যের মধ্যে নিম্লিখিত শিল্পপ্রেটিল বিশেষভাবে • उत्तर्थाणाः कि मिक्षा-माव्युडेशान्न (कञ्च, श्रि। विख्यक्षन-देखिननियान-

কারথানা, [গ] হিলুস্থান জাহাজকোম্পানী। চিন্তর্ঞ্জন-সরকারী উভ্যমের সাকলা कांत्रथानाय ध्यावर २०० है है किन निर्मिष्ठ इहेशारह, হিল্ডান জাহাজকোম্পানী দশগানা ভাহাজ নির্মাণ করিয়াছেন।

পরিকল্পনাটিকে বাত্তবমূখী এবং সমযোপযোগী বলিতে হইবে। বিশেষ একটি রাজনীতিক দৃষ্টিভংগা লইয়া—বিশেষ করিয়া সোভিয়েট রাশিয়ার আর্থনীতিক পুনর্গঠন-পরিকল্লনার প্রেক্ষাপ্রে—ইতাকে বাঁহারা বিচার করিতে বদেন, তাঁহাদের চোথে ইহার বহুতর ত্রুটি প্রকট হইয়া উঠে। কিন্তু মনে রাখিতে হইবে, সব জ্বিনিসেরই স্থানকাল বহিয়াছে, বস্তুকে বিচ্ছিন্নভাবে দেখা যথার্থ দেখা নয়। বাশিয়ার সংগে বর্তমান ভার তবর্ষের পার্থকাটি ভূলিলে চলিবে না। সে

28.11.2008

ষাহা হোক, ভারতের শাসনবাবহা গণভান্থিক বলিয়া, সরকারী উভ্ননপ্রচেষ্টার সহিত জনসাধারণের আভারিক সহযোগিতার উপরও এই পরিকল্পনার সাফল্য অনেক্রানি নিউরশীল। সরকারী ক্যান্রীগণ যদি কেবল্যাত্র চাকরি না করিলা, জনকল্যান্র্রিকতে উদ্বূদ্ধ হইয়া কর্ত্তরা সম্পাদনে আত্মনিয়েণ করেন, এবং জনসাধারণ যদি সহায়ভার জন্য আগাইয়া অ'সেন, ভাহা ইইলে ক্রিয়ুক্ত হওসা সম্বেও এই পারকল্পনা স্ফল্ভানিত্তি হইতে বাধ্য। দোষ্ট্রক নয়, এ সভাটি স্বীকার করিয়া লইয়াও বলা ধার যে, দিতীয় পঞ্চবার্ত্তিশী পরিক্রনাকে সার্কিকর লক্ষ্যান্ত্রীয়ার করিয়া দিবার বলিন্ত ভূমিকা ইহা দ্বা অবশ্রু রচিত হইয়াছে। জাতায় জাবনের সার্কিক উন্নতির প্রশন্ত প্থে প্রথম পদক্ষেণ বলিষ্ণ ইহা অগ্রদ্বের শ্রন্ধা ও স্থান পাইবে।

## ভারতের দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা

্বিচনার সংক্তেন্ত্রে ৪ বিদেশীশানিত ভারতের হত ছী মূর্তি—এদেশে দারিস্তা ও প্রাচুর্বের অভাবনীয় একত্র সমাবেশ—আমাদের স্থাপন মানুর হয়ে উঠতে হবে—প্রাকৃশ্বাধীনতামূলে ভারতের আর্থনীতিক পরিকল্পনা—প্রথম পর্কল্পনার কাবকাল, লক্ষ্য ও ব্যায়বরাদ্ধ—এর ফলাকল—বিতীয় পকবার্থিকী পরিকল্পনা—দ্বিতীয় পরিকল্পনার প্রথম ভিদ্যেশ্য —বরাদ্দ্রকৃত টাকার ব্যয় ও বিনিয়োগের হিনাব—সরকারী অংশের অর্থনংগ্রহের উৎন—দ্বিতীয় পরিকল্পনাম উৎপাদ্ধনের লক্ষ্য—জাতীয় আয় ও কর্মশংস্থান কিরাপ বাড়বে—প্রথম ও বিভীয় পরিকল্পনার মধ্যে পার্থকা—উপসংহার।]

অবশেষে ইংরেজ-জাতিকে বাধা হয়ে এদেশ ছেড়ে মেতে হল -প্রায় ড্-শ বছর পরে ১৯৪৭ সালে ভারতবর্ষ হৃত স্বাধীনত। ফিরে পেল। বিদেশী শাসক ভারত তাাগ করল বটে, কিন্তু পিছনে রেধে গেল অস্থনীয় দারিদ্যের হাহাকার,

বিদেশীশানিত ভারতের

হতঞ্জী মৃতি

ক্ষিতিত কোটি কোটি জীবক্ষুত মানুস, দেশক্ষোড়া

দীনতাব আবর্জন'—মহাশাশানের ভগ্নসূপ। এ শুধুন্ম,

বিটিশের চক্রান্তে ভারতবর্ষ দ্বিখাণ্ডত তল, দেশবিভাগের ফলে নতুন নতুন জটিল সমস্তার উদ্ভব হতে লাগল, শর্ণাণীর প্রাব্দ দেশা দিল, চঞ্চিকে আ্যাপ্রকাশ করল নিদাকণ বিপর্যয়। দেশের উপর দিতীয় বিশ্বযুদ্ধের মারাত্মক প্রতিক্রিয়ে কণা এখানে ছেড়েই দিলাম। হিধাবিভক্ত হওয়ার দরণ কৃষিকেন্দ্রিক ভারত তার এতকালের কৃষিপ্রাধানত হারাল। স্বাধীনতা আমরা পেলাম, কিন্তু শাসরোধকারী বছতর সমস্তার চাপে পড়ে এই স্বাধীন তালাভের আনন্দ উপভোগ করার অবকাশ আমাদের মিলল না। যাদের সন্মুখে হোরতর তুর্দিন—নানা সমস্তার কৃটিল ভ্রুকৃটি —স্বাধীনতা পেলেও, নির্বাধ আনন্দের স্রোতে গা ভাসিয়ে দেওয়া তাদের পক্ষে অসম্ভব।

কত বড়ো দেশ এই ভারতবর্ষ। অজ্প তার প্রাকৃতিক সম্পদ, বিপুল তার প্রাকৃতি । অথব ভারতবাসীর দারিদ্রের সীমা নেই। যেখানে এত প্রাচ্ন, কেন দেখানে এতথানি দৈত্বের লাঞ্চনা? এক-কথার প্রশুটির উত্তর দেওরা সম্ভব নয়। তবে এখানে এইটুকু বলা যায়, ইংরেজ-শাসকের তুঃশাসনে ও অবিরত নিচুর শোষণে আমরা আজ এহেন শোচনীয় দারিদ্র বরণ করতে বাধ্য হয়েছি—পরাধীনতার অভিশাপেই আমাদের এতথানি তুগতি। প্রকৃতির প্রসন্থানা পাকলে দেশকে সমৃদ্ধিশালী করে ভোলা কঠিন, সদেহ নেই। কিন্তু দেশের স্বাক্ষীণ শ্রীর্দ্ধির ক্ষেত্রে

প্রাকৃতিক সম্পদের প্রাচ্র্যই স্বকিছু নয়। ওই সম্পদ এদেশে দারিজ্ঞা ও প্রাচ্র্যের আহরণ করে কাজে লাগাতে হবে, তার স্কুটু ব্যবহারের দিকে তীক্ষ নজর রাখতে হবে, তাকে প্রয়োগ করার

কৌশল শিখতে হবে; শ্রমশক্তির ষ্পাযোগ্য ব্যবহারের দিকে এবং ষেন উহার অপচয় না হয়, সেদিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করতে হবে—তবেই দেশ শ্রীসম্পন্ন হয়ে উঠবে। কিন্তু এতকাল আমরা পরাধীন ছিলাম বলে, উৎসাহ ও উন্থম থাকা সম্বেও, প্রাকৃতিক ঐশ্বর্যকে কাজে লাগাতে পারিনি, আমাদের বিপুল শ্রমশক্তি অপচিত হয়েছে, কৃষি ও শিল্প অনুনত থেকে গেছে, ব্যবসায়-বাণিজ্যে দেশ পিছনে পড়ে রয়েছে। ব্রিটিশ-শাসনের আমলে ভারতবর্ষ ছিল পুলিশি রাষ্ট্র, ইংরেজ সরকারের দৃষ্টি ছিল শৃদ্ধালাবদ্ধ শোষণের দিকে। এক্ষপ অবস্থায় আর্থিক ও আর্থনীতিক উন্ধতির পথে পদক্ষেপ করা কী কঠিন, তা সহজেই অনুনেয়। এসব কারণে, পরিকলিত উন্থয়নপ্রচেষ্টার অভাবে, ভারতবর্ষের দারিদ্রা উত্তরোত্তর বেড়ে গিয়েছে। ইংরেজরা যথন এদেশ ছেড়ে গেল তথন আমাদের কী অসহায় অবস্থা —কৃষি একল্প ধ্বংসপ্রাপ্ত, কৃটীরশিল্পগুলি বিশ্বন্ত, যন্ত্রশিল্প একান্ত অনগ্রসর, অভাবে-দৈন্তে-অশিক্ষায়-কৃশিক্ষায় জাতির নেক্ষণ্ড ভগ্ন। পরাধীনতার অভিশাপ কী ভয়ংকর!

য়া তোক, স্বাধীনতা আমাদের করায়ত্ত হয়েছে, এখন আমাদের স্বতোভাবে স্বাধীন মাত্র হয়ে উঠতে হবে। যদি আমরা আর্থনীতিক ক্ষেত্রে স্বাধীন হবে উঠতে না পারি তাহলে আমাদের রাজনীতিক স্বাধীনত। নিরর্থক। সত্যিকার স্বাধীন মান্ত্রের গৌরব সেদিনই আমর। অর্জন করব যেদিন আমাদের আধিক জীবনে পরনির্ভর্নীলতা থাকবে না, সমাজে সর্বনাশা দারিদ্রোর পাড়ন থাকবে না, কমসংস্থানের অভাবে প্রমশক্তির অপ্রয়োগজনিত অপচয় ঘটবে না, সকলে নিজ নিজ কর্মশক্তির প্রকাশ ও প্রয়োগের যুখাযোগা স্থযোগ-ক্তবিধা পাবে,

আমাদের স্বাধীন মামুধ হয়ে উঠতে হবে त्म (१८० नित्रक्षत्त्वः) मूर्ह यार्त्, मञ्जाद्वत्त म्याभीन উদ্বোধন ঘটবে, সমাজ्य भ्रवस्थत्त्वत् नत्ननात्तीत कीवनमान উন্নত হয়ে উঠবে। মোটকপা, রাজনীতিক

ষাধীনতার ফলপ্রস্তার নিরিথ হল আর্থিক অবস্থার ব্যাপক উন্নতি। কিন্তু দেশের এরপ উন্নতিবিধান সহজ্পাধ্য ব্যাপার নয়। এর জল্পে স্কৃতিন্তিত ও স্থরচিত আর্থনীতিক পরিকল্পনার প্রয়েজন, এবং এরপ পরিকল্পনার সাহায্যে দেশবাসীর দারিদ্রা দ্র করা সন্তব। এর উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত সমাজতল্পী রাশিয়া—পরিকল্পিত উন্নয়নপ্রচেষ্টা সেখানে অসাধ্যসাধ্য করেছে। পর পর ক্ষেক্টি পরিকল্পনার সাহায্যে রাশিয়ায় কৃষি ও শিল্পের যে-উন্নতি সাধিত হয়েছে তা সত্যই বিশায়কর। প্রবল উৎসাহ ও প্রেরণা নিয়ে সেখানকার সরকার কাজে নেমেছে এবং অল্প ক্ষেক বংসরের মধ্যে জাতীয় আয় বাড়িয়েছে, জনসাধারণের জীবন্যাত্রার মান উন্নত করেছে।

এরপ পরিকল্পনার প্রয়োজন আমরা যে অন্তত্ত্ব করিনি এমন নয়। কিন্তু ইংরেজ শাসকের প্রতিক্রিয়াশল নীতি আমাদের সমস্ত উভামপ্রচেষ্টাকে বারে বারে

আক্-সাধীনতাযুগে ভারতের আর্থনীতিক পরিকল্পনা বান্চাল করে দিয়েছে। প্রাক্-সাধীন গ্র-যুগে—১৯৩৮ সালে—তৎকালীন কংগ্রেদের সভাপতি ত্রীবৃক্ত স্থভাষচন্দ্র বস্তু ভারতের আথিক অবস্থার উন্নতিকরে বলিত আর্থনীতিক পরিকল্পনা রচনার জন্তে একটি ক্মিটি গঠন করেন

শংগৃহীত হয়। কিন্তু রাজনীতিক বাধা-বিপত্তির জতে উক্ত সংস্থার কাজ বেশিবৃর প্রণাতে পারেনি। এর পর ১৯৪৪ সালে বিপাতে 'বোঘাই পরিকল্পনা' প্রকাশিত হয়। নানাকারনে এ পরিকল্পনাটও কার্যকরী হয়ে উঠতে পারেনি। এ প্রসঙ্গে প্রাথম এন. রায়ের রচিত 'পিপলন্ প্রানা, শ্রীশাগার ওণালের 'গান্ধীপ্রানাই ত্যাদির নাম স্মরণ করা যেতে পারে। এসনত পরিকল্পনা বাত্তবে রূপায়িত হয়ে না উচলেও, এগুলি দেশের আর্থিক পুনর্গঠন বিষয়ে ভারতবাদীকে সচেতন করে তুলেছে, ভারীকালের জাতীয় পরিকল্পনা রচনার অনেকথানি প্রেরণা যুগিয়েছে।

তারপর কঠোর সংগ্রামের পর ভারতবর্ধ স্বাধীন হল, বিদেশী শাসনের অভিশাপ ঘূচল। কিন্তু স্বাধীন হালাভের পরও আমাদের জাতীয় সরকার বছবিধ সমস্তার প্রতিকূলতার জন্তে প্রথম ত্-তিন বছর পরিকল্পনা রচনার কাজে হাতদিতে পারেননি। একাজে তাঁরা নামলেন ১৯৫০ সালে। প্রথম পঞ্বার্ধিকী পরিকল্পনা প্রানিং কমিশন' নিযুক্ত হলেন, উদ্দেশ্য—পঞ্বার্ধিকী পরিকল্পনা মারফৎ ভারতের আথিক পুন্র্বাঠনের ব্যবস্থা করা। পরিকল্পনা-কমিশন প্রথম পরিকল্পনাটির একটি থস্ডা পেশ করলেন ১৯৫০ সালে। তারপর মথোচিত আলোচিত ও সংশোধিত হয়ে ১৯৫২ সালের ডিসেম্বর মাসে উহা প্রকাশিত এবং

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার কার্যকাল ১৯৫১ সালের এপ্রিল মাস থেকে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাস পর্যন্ত বিভ্ত। দেশের অব্যবহৃত সম্পদ স্ফুট্ভাবে কাজে লাগিয়ে, উৎপাদন বৃদ্ধি করে দেশবাসীর জীবনধাতার মান উন্নীত করাই হল এর

প্রথম পরিকল্পনার কার্যকাল, লক্ষ্য ও বায়বরান্দ

গুহীত হল।

প্রধান লক্ষা। প্রথম পরিকল্পনাটি দীর্ঘ মেয়াদী পরি-কল্পনারই অন্তর্ভুক্ত, স্কুতরাং আর্থিক পুনর্গঠনের ক্ষেত্রে প্রথম পদক্ষেপ মাত্র। ওই দীর্ঘ মেয়াদী পরিকল্পনা যদি কার্যকরী হয় তাহলে আশা করা যায় যে, আগামী

সাতাশ বংসরে [১৯৫০ সাল পেকে] এদেশের জনসাধারণের মাথাপিছু আয় ছিন্তণ হবে। ভারতে আর্থনীতিক উন্নতিবিধানের উদ্দেশ্যে প্রথম পরিকর্ননিতিতে যে-কার্যস্তা গ্রহণ করা হয়েছে তার মধ্যে কৃষি ও গ্রামোন্নয়ন, সেচ্বাবস্থা ও বিত্যুৎশক্তি-উৎপাদন, শিরোন্নতি, সমাজসেবা, পুনর্গাসন ইভ্যাদি সবিশেষ উল্লেখ-যোগ্য। এ সমন্ত উন্নয়নপ্রচেষ্টার জন্ত মোট ব্যয় নির্দিষ্ট হয়েছে ২০৫৬ কোটি টাকা। কোন্ জিনিস কত পরিমাণ উৎপাদিত হবে তৎসম্পর্কে, অর্থাৎ জিনিস উৎপাদনের লক্ষ্য সম্পর্কে পরিকল্পনায় স্কুম্পষ্ট ইন্দিত দেওয়া হয়েছে। এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে যে, প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় প্রাধান্ত লাভ করেছে কৃষি—শিল্লোন্নয়নের ওপর এতে তেমন জোর দেওয়া হয়নি। এই হিসাবে পরিকল্পনাটিকে কৃষিকেন্দ্রিক বা গ্রামকেন্দ্রিক বলা যায়। ওতে কৃষির ওপর অভ্যবিক গুরুত্ব আরোপ করার কারণগুলি আমরা যথান্তানে বিশ্লেষণ করব।

প্রথম পরিকল্পনার পাঁচ বছর মেয়াদ পূর্ণ হয়েছে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাসে। এর ফলাফল জানবার জন্মে দকলের মনে নিশ্চয়ই ঔৎস্কার জাগবে। সরকারের প্রকাশিত হিসেব থেকে বোঝা যায়, পরিকল্পনাটি মোটাম্টি কলপ্রস্থ হয়েছে। অধিকাংশ ক্ষেত্রে পরিকল্পনায় নির্ধারিত উৎপাদনের লক্ষ্য বা 'plan target'
আমরা অতিক্রম করেছি। ক্ষিজাত ত্রুবা, ধাল্লশন্তা, শিল্পদ্রাই ত্যাদির উৎপাদনপরিমাণ আশানুরূপ বেড়েছে। জাতীয় আয় বেড়েছে
এর ফলাফল
শতকরা আঠার ভাগ এবং জনপ্রতি আয় শতকরা দশ
ভাগ। তবে এ সভাটিও ফাকার করতে হবে, এই প্রথম-পাঁচসালা প্রচেষ্টা বেকারসমন্তার উল্লেখনায় কোনো সমাধান করতে পারেনি। পাঁচ বছরে মাত্র পাঁরতাল্লিশ লক্ষ লোকের কাজেব সংস্থান হয়েছে। স্কুতরাং দেশব্যাপী দারিত্য যে থেকেই গিয়েছে, এর উল্লেখ নিস্থয়েজন।

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার মেস্কাদ শেষ হয়েছে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাসে,
এবং ধারাবাহিকভাবেই দ্বিভীয় পরিকল্পনা চালু হবার কথা এপ্রিল মাস থেকে।
১৯৫৬ সালের ফেব্রুরারী মাসে পরিকল্পনা-ক্মিশন দ্বিভীয়
পঞ্চবার্ষিকী পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার সংশোধিত খসড়া প্রকাশ করেন
পরিকল্পনা
এবং আরো ভিন্মাস পরে এর চুড়ান্ত রূপ্রেগ। প্রকাশিত

হয়। কেন্দ্রীয় ও বিভিন্ন রাজ্যসরকারের বহু ব্যক্তি এবং দেশের বহু চিন্তার্থাল ও জনকল্যাণ্কামী নায়কের অকৃষ্ঠ পরিশ্রেমের ফলে দিন্তীয় পরিকল্পনাট রচিত হয়েছে। প্রথম পরিকল্পনার অভিজ্ঞতা, ক্রটিবিচ্যুতি, বান্তব ক্ষেত্রে স্থবিধা-অম্বিধা এবং ইহার সাফল্য ও ব্যর্থতা দিত্যয় পরিকল্পনা রচনাকালে অবশ্রুই দিশারীর কাজ করেছে।

ষিতীয় পঞ্বার্ষিকী পরিকল্পনার প্রধান উদ্দেশ্য বর্ণনা করতে গিয়ে পরিকল্পনা-ক্মিশন বলেছেন—জাতীয় আয় যথাসাধ্য বৃদ্ধি করে [ শতকরা পচিশ ভাগ ] জন-শাধারণের জীবন্যাত্রার মান-উন্নয়ন, মূল ও ভারী শিল্পুলির ওপর সুমধিক গুরুত্ব

আরোপ করে জত শিলায়ন, যথাসন্তব কমসংহানের প্রোগ্রহিদ, ধনসম্পদ ও আয়ের অসমতা হ্রাস করা ও আর্থনি উদ্বেশ আর্থনীতিক ক্ষমতার অপেকাকৃত স্থাম বন্টনের দিকেই প্রতাবিত পরিকল্পনার দৃষ্টি বিশেষভাবে নিবদ্ধ। দিতীয় পরিকল্পনার আদর্শটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য—সমাজতাল্লিক ধাঁচে সমাজগঠন অর্থাৎ উৎপাদনী ব্যবহার ধারা পরিবর্তন প্রচলিত আবিক ও সামাজিক কাঠানোকে কিব রেখে যেখানে স্ফল লাভের আশা কম, সেথানে সামাজিক ও আর্থনীতিক কাঠানোকে ভেঙে নতুন করে গড়ে তুলতে হয়। এ বদি করতে না পারা বাষ তাহলে জাতীয় আয় ও কর্মশংহান বৃদ্ধি পাওয়া সর্বেও সম্পদের বন্টনে অসাম্য প্রেক মেতে বাধ্য। সমাজতাল্লিক সমাজে ব্যক্তিগত লাভকে উল্লেখনের মাপকাঠিরাপে ধরা হয় না, গোটা

সমাজের সামগ্রিক লাভকেই একমাত্র মাপকাঠি বলে গণ্য করা হয়। দ্বিতীয় পরিকল্পনায় উল্লিখিত উদ্দেশুটি খুবই তাৎপর্যমণ্ডিত।

দিতীয় পরিকল্পনায় উন্নতিমূলক কাজের জত্যে মোট ব্যয় ধরা হয়েছে ৭২০০ কোটি টাকা। এর মধ্যে সরকারী অংশে ব্যয়িত হবে ৮৮০০ কোটি টাকা এবং বেসরকারী অংশে ব্যয়িত হবে ২৪০০ কোটি টাকা। প্রথমোক্ত ৪৮০০ কোটি

বরাদক্ত টাকার ব্যয়
ত বিনিয়োগের হিমাব

সরকারী হিসাবের বরাদ্ধৃত টাকা [ ৪৮০০ কোটি ]

কোন্ কোন্ খাতে বিনিষোগ করা হবে ভার একটা ভালিকা নীচে দেওয়া হল। এই তালিকার সঙ্গে প্রথম পঞ্চার্বিকী পরিকল্পনায় বে-যে খাতে যে-পরিমাণ টাকা বিনিষোগ করা হয়েছে, ভারও হিসাব লিপিবদ্ধ হল। এতে ঘটি পরিকল্পনার তুলনামূলক আলোচনা করার স্থবিধে হবে :

|                      | প্রথম পঞ্চবার্ষিকী প | রিকল্পনা<br>মোট |        | দ্বিতীয় পঞ্চবা<br>মোট | র্ষিকী পরিকল্পনা<br>শতাংশ |
|----------------------|----------------------|-----------------|--------|------------------------|---------------------------|
| [ কোটি টাকার হিসাব ] |                      |                 |        | [ दकां है              | াকার হিসাব ]              |
| [٤]                  | কৃবি ও সমাজ-উল্লঃন   | ৩৫৭             | 26.2   | ৫ ১৮                   | 77.4                      |
| [२]                  | দেচ ও বিছাৎ-শক্তি    | ৬৬১             | źħ.?   | 270                    | \$9.0                     |
| [0]                  | শিল্প ও ধনি          | 198             | 9'5    | * 6 4                  | · >p.a                    |
| [8]                  | পরিবহন ও যোগাবোগ     | @@9             | ২ গ- ৬ | 3000                   | 54.9                      |
| [e]                  | ্<br>শমাজনেবা        | 600.            | 55.2   | 284                    | \$314                     |
| [७]                  | . বিবিধ              | 49 -            | 9.0    | 25                     | 5.7                       |
|                      | মোট:                 | 2028            | >      | 8000                   | >                         |

'কৃষি ও সমাজ-উন্নয়ন' খাতের প্রধান কর্মসূচী হল—কৃষি, জাতীয় সম্প্রদারণ ও সমাজ-উন্নয়ন পরিকল্পনাসমূহ, স্থানীয় উন্নয়ন, গ্রাম্য পঞ্চায়েৎ ইত্যাদি। 'সেচ ও বিত্যংশক্তি' খাতে প্রধান কর্মস্থানী—সেচ, বিত্যংশক্তি, বক্তানিয়ন্ত্রণ, গবেষণা ইত্যাদি। 'শিল্প ও খনি' খাতের প্রধান কর্মস্থানী—বৃহৎ এবং মাঝারি শিল্প, খনিজ- উনয়ন, গ্রাম্য ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্প। 'পরিবহন ও যোগাযোগ' খাতের প্রধান কর্মহাটী—রেলপপ, রাস্তা, রাজপথ-পরিবহন, বন্দর, নৌ-চলাচল, অসামরিক বিমান-চলাচল, অপরাপর পরিবহন, ডাক ও তারবিভাগ, অক্তাক্ত যোগাযোগ, বে তার। 'সমাজদেবা' বা 'জনকল্যাণ' খাতের প্রধান কর্মহাটী—শিক্ষা, স্বাস্থ্য, গৃহনির্মাণ, অফ্রাত শ্রেণীর উন্নয়ন, সমাজকল্যাণ, শ্রমিক ও শ্রমিককল্যাণ, পুন্র্বাসন, শিক্ষিত বেকারদের কর্মসংস্থানের নৃতন পরিকল্পনা।

বেদরকারী বিনিয়োগের পরিমাণ ২৪০০ কোটি টাকা—নিম্নলিধিতভাবে এ টাকা বিনিয়োগ করা হবে:

- [>] বড়ো শিল্প ও খনিজদ্রব্য উৎপাদন ৫৭৫ কোটি
- [২] কৃষি এবং গ্রাম্য ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্প ৩০০ ,,
- [৩] চা, কফি প্রভৃতি শিল্প, বিদ্যুৎ, ও রেলপথ ব্যতীত অপরাপর যানবাহন
- [8] शृह हेजानि निर्मानकार्य >००० ,,
- [৫] মজুত হিসাবে

খরচ মেটানো হবে।

800 ,, মোট: ২৪০০ কোটি

256

মোডঃ ২৪০০ কোটে
বর্তমান পরিকল্পনাটিকে কার্যকরী করে তুলতে হলে বিভিন্ন রাজ্যসরকারকৈ
মেয়াদী সময়ের মধ্যে মোট ৪৮০০ কোটি টাকা ব্যুর করতে হবে। এই বিপুল
পরিমাণ অর্থ কি ভাবে সংগৃহীত হবে, পরিকল্পনাসংগ্রহের উৎস
টাকা পাওয়া যাবে, এবং নতুন কর বসিয়ে ও করের
হার বাজিয়ে অতিরিক্ত ৪৫০ কোটি টাকা উঠবে। দেশবাসীর থেকে ঋণ ও
স্কল্পক্ষ থেকে ১২০০ কোটি টাকা পাওয়া যাবে, এরূপ আশা করা যায়। রেলের
লাভের অংশ ও প্রভিডেও ফাণ্ডে জমান টাকা থেকে উঠবে ৪০০ কোটি টাকা।
বৈদেশিক সাহায্য থেকে ৮০০ কোটি টাকা পাওয়া যাবে। নোট ছাপিয়ে সংগ্রহ

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার আমলে কৃষি ও শিল্প-উৎপাদনের পরিমাণ কিছুটা বেড়েছিল, তা আমরা দেখেছি। এখন, দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় বিভিন্ন প্রধান প্রধান জিনিসের উৎপাদনের লক্ষ্য সম্পর্কে যা বলা হয়েছে, সংক্ষেপে তা উল্লেখ করব। পরিকল্পনা-কমিশন আশা করেন, ১৯৫৫-৫৬ সালের তুলনায়

করা যাবে ১২০০ কোটি টাকা। এখন বাকি থাকছে ৪০০ কোটিটাকা। এ টাকা-সংগ্রহের স্ত্র স্থির হয়নি, পরে কোনো-না-কোনো উপায়ে তা সংগ্রহ করে ১৯৬০-৬১ সালে ধাত্তশক্তোৎপাদনের ক্ষেত্রে উন্নতির হার হবে শতকরা ১৫ ভাগ, পাটের ক্ষেত্রে ২৫ ভাগ, তূলার ক্ষেত্রে ৩১ ভাগ, চায়ের ক্ষেত্রে ৯ ভাগ, তৈলবীজের ক্ষেত্রে ২৭ ভাগ, চিনির ক্ষেত্রে ২৯ ভাগ। ১৯৬০-৬১ সালে ইম্পাতের উৎপাদন দাড়াবে কিঞ্চিদধিক ৪০ লক্ষ টন। বর্তমানে ভারতে প্রতিবছর ৪০ লক্ষ টন সিমেণ্ট ও ৩ কোটি ৮০ লক্ষ টন কয়লা উৎপন্ন হচ্ছে, দিতীয় পরিকয়নার শেষে এই তুটি জিনিসের উৎপাদন বেড়ে গিয়ে যথাক্রমে ১ কোটি ৩০ লক্ষ টন ও ৬ কোটি

বিতীয় পরিকল্পনায় উৎপাদনের লক্ষ্য টন হবে। এখন আমাদের দেশে বছরে ১৭৫টি রেল-ইঞ্জিন নির্মিত হচ্ছে, প্রস্তাবিত পরিকল্পনার মেয়াদ-অন্ত বছরে ৪০০টি করে ইঞ্জিন তৈরী হবে। এই সময়ে বিতাৎ-

উৎপাদনের পরিমাণ এখনকার ৩৪ লক্ষ কিলোওয়াট থেকে বৃদ্ধি পেয়ে ৬৯ লক্ষ্ কিলোওয়াট-এ গিয়ে দাঁড়াবে, এবং এল্মিনিয়াম উৎপাদিত হবে ২৫ হাজার টন। তা ছাড়া, রাসায়নিক সার, সালফিউরিক এসিড ইত্যাদির উৎপাদনও লক্ষ্ণীয়ভাবে বাড়বে। এতয়াতীত সমাজসেবা ইত্যাদি কার্যের পরিধি বিস্তৃত হবে, দেশে চিকিৎসক ও নার্সের সংখ্যা বৃদ্ধি পাবে। দিতীয় পরিকল্পনার শেষে দেশের ৬ থেকে ১১ বছর বয়সের ছেলেমেয়েদের শতকরা ৬০ ভাগ ও ১১ থেকে ১৪ বছর বয়সের ছেলেমেয়েদের শতকরা ২২ই ভাগের শিক্ষাব্যবহা হবে। এই পরিকল্পনাকালে সরকারের প্রচেষ্টায় ১০ লক্ষের মতো বাসগৃহ নির্মিত হবে, এল্প আশা করাষায়। এ সময়ে ভারতে তিনটি নতুন ইস্পাত-কার্থানা ও তিনটি নতুন সার-উৎপাদন-কার্থানা গড়ে উঠবে। সিদ্ধার সার-উৎপাদন কার্থানাটিকেও সম্প্রসারিত করা হবে।

এই প্রসঙ্গে জাতীয় আয় ও কর্মসংস্থান সম্পর্কে ছ-একটি কথা বলা যেতে পারে। দ্বিতীয় পরিকল্পনার মেয়াদকালে বিভিন্ন উন্নয়ন-খাতে প্রচুর অর্থ

বিনিয়োগ করবেন সরকার। এর ফলে জাতীয় আয় জাতীয় আয় ও কর্মন সংস্থান কিরপ বাড়বে ১৯৫৫-৫৬ সালের ১০৮০০০ কোটি টাকা থেকে বেড়ে ১৯৫৫-৫৬ সালে ১০৪৮০০ কোটি টাকায় দাঁড়াবে। ১৯৫৫-৫৬ সালে ভারতে জনগণের মাথাপিছু আয় ছিল ২৮১ টাকা, ১৯৬০-৬১ সালে তা বেড়ে গিয়ে ৩০০ টাকায় দাঁড়াবে। অর্থাৎ মাথাপিছু আয় শতকরা ১৮ ভাগবাড়বে—প্রথম পরিকল্পনার ফলে বেড়েছিল শতকরা ১১ ভাগ। সেচপরিকল্পনা, জামিসংস্থার, শিল্পসম্প্রারণ, নানা কলকারখানাবৃদ্ধি ইত্যাদির ফলে পূর্বের চেয়ে আনেক বেশি কর্মসংস্থান হবে—আফুমানিক এক কোটি লোক কাজ পাবে। এতে জনসাধারণের জীবনযাত্রার মান উন্নীত হবে।

প্রথম পরিকল্পনা ও বিতীয় পরিকল্পনার মধ্যে যে লক্ষণীয় পার্থ করে রেছে, সেদিকে এবার পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করব। প্রথম পরিকল্পনায় ক্ষরি ওপর বেশি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছিল, দ্বিতীয়টিতে অধিক জোর দেওয়া হয়েছে শিল্পের

ওপর। প্রথম পঞ্চবাধিকী পরিকল্পনার হয় তখন দিতীয় মহাযুদ্ধ ও দেশবিভাগের দ্রুন সমগ্র মধ্যে পার্থক্য ভারতে একটা ভয়াবহ বিপর্যয় দেখা দিয়েছে, মুদ্রা-

স্ফীতির প্রকোপ বেড়েছে, দেশের সর্বত্র খাছাভাব প্রকট হয়ে উঠেছে। খাছ কত বড়ো একটি গুরু হপূর্ণ জিনিস তা কাকেও বুঝিয়ে বলার প্রয়োজন নেই। একেত্রে সচ্ছলতা বজায় না রাধলে অসন্তোষজনিত নিদারণ বিপর্যয়ের সন্তাবনা। এরূপ অবস্থায় প্রথম পরিকল্পনার রচয়িতাগণকে খাছশশু ও অ্যান্ত কৃষিজাত প্রোর উৎপাদ্মর্দ্ধির দিকে বিশেষভাবে দৃষ্টিনিবদ্ধ করতে হয়েছিল। তাছাড়া. শিল্প গড়ে তুলতে হলে বিদেশ থেকে যন্ত্রপাতি আমদানী না করে উপায় নেই। সে-সময় খালশস্ত আমদানী করতে গিয়ে এত টাকা ধরচ হত যে তাতে বৈদেশিক মুদ্রাতহবিলে কিছুই আর থাকত না। যন্ত্রপাতি আমদানী করা তথনই সম্ভব যথন আমরা থাত্তশক্তের ব্যাপারে স্বয়ংসম্পূর্ণ হয়ে উঠব। এ সকল দিক বিবেচনা करत्रहे अथम পরিকল্লনাকে কৃষিকেন্দ্রিক করা হল। তার ফল মোটামুটি ভালোই হয়েছে। এখন আমাদের খাভাভাব ঘুচে গিয়েছে, ক্ষিজাত পণাের উৎপাদন (बाइ) हित्म (धरक थाण्यण अभागानीत आशासन आह तरे। अवहाठी व কাঁচা মালের উৎপাদন বুদ্ধি পাওয়াতে শিল্পেরও কিছুটা স্থবিধে হয়েছে, আর কৃষিজ পণ্য কিছু কিছু এখন বিদেশে রপ্তানী করতে পারছি বুলে আমাদের বিদেশী মুদ্রার সংস্থানও বাড়বার সন্তাবনা দেখা দিয়েছে। স্কুতরাং বলা থেতে পারে, পাচ-ছয় বছর পূর্বেকার তুলনায় বর্তমানে দেশের আর্থনীতিক অব্স্থা অনেকটা ভালো। এখন আমরা দেশে শিল্পস্প্রসারণের দিকে মন দিতে পারি।

তাই পরিকল্পনা-কমিশন বিতীয় পরিকল্পনায় ক্রত শিল্পোন্থনের ওপর খুব বেশি জোর দিয়েছেন। অবশ্য কৃষিব্যবস্থাকে একেবারে উপেক্ষাকরা হয়নি। একটু লক্ষ্য করলেই বুঝতে পারা যায় যে, দিতীয় পরিকল্পনাটিতে মৌলিক শিল্প ও যন্ত্রনির্মাণশিল্প সমধিক প্রাধান্য লাভ করেছে। যন্ত্রপাতি তৈরী না হলে জিনিস তৈরী হয় না, ভোগ্যপণ্যশিল্পের উৎপাদন ব্যাহত হয়। এ কারণে আগে মৌলিক শিল্পগুলিকে দৃঢ় ভিত্তির উপর দাড় করানো প্রয়োজন। তাই এবার লোহা ও ইম্পাত, ভারী ইঞ্জিনিয়ারিং এবং ভারী রাসায়নিক নাইট্রোজেনাস সার ইত্যাদি বেশি প্রাধান্ত পেয়েছে। প্রথম পরিকল্পনায় মোট ব্যয়ের মাত্র শতকরা

সাত ভাগ শিল্প ও ধনিজ-পাতে ব্রাদ্দ করা হয়েছিল; দ্বিতীয় পরিকল্পনায় মোট বায়ের শতকরা ১৯ ভাগ শিল্প ও পনিজের উন্নতিবিধানের জক্ত ব্রাদ্দ করা হয়েছে। শিল্পসম্প্রদারণ ব্যতিবেকে-যে দেশের আর্থনীতিক উন্নয়ন সম্ভব নয়, এ সভাটি পরিকল্পনা-কমিশন বিশ্বত হননি। কুটারশিল্প এবং কুদায়তন শিল্পের প্রসারের দিকেও তাঁদের দৃষ্টি স্তত স্জাগ রয়েছে। বেকারসমস্তা-স্মাধানের ক্ষেত্রে কুদ্শিলের ভূমিকা খুবই গুরুত্বপূর্ণ।

षि और शक्ष्यायिकी পরিকল্পনার বিক্ষ-স্থালোচনাও বেমন হয়েছে, তেমনি ইহা অনেকরই সমর্থন লাভ করেছে। কেউ কেউ উৎপাদনের লক্ষ্যগুলিকে অবান্তব বলেছেন, অর্থ-সংগ্রহের ব্যবস্থা সম্পর্কে বিদ্ধাপ মন্তব্য করেছেন, বেশি নোট ছাপিয়ে বাজারে চালু করলে মুদ্রাফীতি দেখা দেবে বলে উপদংহার আশন্ধা প্রকাশ করেছেন, বিকেন্ট্রীকৃত গ্রামীণ অর্থনীতির বদলে এই পরিকল্পনা যান্ত্রিক ধনতল্পের প্রতিষ্ঠা করতে যাচ্ছে মনে করে এঁদের কেউ কেউ তেমন উৎসাহিত বোধ করছেন ন।। অনেকে বলেছেন, দেশের বেকারসমস্থা এতেও দূর হবে না। উক্ত বিরূপ-সমালোচনা যে একেবারে ভিত্তিংশীন, এরূপ একটি কথা আমরা বলতে চাইনে। তবে বর্তমান পরিকল্পনা যতই ক্রটিপূর্ণ হোক, এর মধ্যে যে একটা বলিছতা রয়েছে, সমাজতান্ত্রিক অর্থ-নীতির দিকে এর যে প্রবণতা আছে, তা অম্বীকার করলে চলবে না। জাতীয় পরিকল্পনার সমালোচনা করবার অধিকার সকলেরই রয়েছে, কিন্তু এই উত্তমকে আমাদের স্থ্যোগিতার ধারা কার্যকরী করে তুলতে হবে। জনসাধারণের সক্রিয় সংযোগিতা ছাড়া কোনো পরিকল্পনাই ফলপ্রস্থ হতে পারে না। সরকারের কর্মতৎপরতা ও দক্ষতা এবং গণসহযোগিতার ওপরই দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিক পরিকল্পনার

# বাস্তহারার পুনর্বাসনসমস্যা

সাফল্য নির্ভর করে।

্রিচনার সংকেতস্থত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—হিন্দুম্নলমানের সাম্প্রণায়িক বিরোধ—
সাম্প্রদায়িকভার শোচনীয় পরিণাম—হিন্দুদের অসহায় মনোভাব—ভারতবিভাগের ফলেই বাস্তহারাসমস্তার
উদ্ভব—বাস্তহারাসমস্তার সমাধানকল্পে ভারতসরকারের প্রচেষ্টা—রাজ্যদরকারের অসুস্তত নীতি ও
পরিকল্পনা তেমন সাস্ভোবজনক নয়—ইচিস্তিত পরিকল্পনার অভাব—কেন্দ্রীয় সরকারের দায়িত্—সমস্তাটির
শুক্তর—উপসংহার।

বহুদিনের মুক্তিসংগ্রাম এবং বহু বৈঠকী রাজনীতিক আলাপ-আলোচনার পর ভারতবাসী তাহার স্থচিরবাঞ্ছিত সাধীনতা লাভ করিল বটে, কিন্তু সেই নবলক স্বাধীনতাকে কলংকিত করিল হিল্মুস্লমানের আত্মঘাতী সাম্প্রদাধিকতার তিক্তা। ফলে এতকালের অথও ভার এবর্ষ বিধাবিভক্ত হইয়া গেল—স্টু হইল পাকিস্তান ডোমিনিয়ান ও ভারতীয় যুক্তরাট্রের। সাম্প্রদায়িকতা যে গণতন্ত্র ও স্বাধীনতার বিরেশ্বী এ সত্যটি অনেকে উপলব্ধি করিলেও, ধমের ভিত্তিতে দেশবিভাগের প্রচেষ্টাকে তথন অবস্থাগতিকে প্রতিহত করা সন্তব হয় নাই। অবশেষে সামাজ্যবাদী বিটিশের ক্টনীতিই জয়য়্ক হইল। পাজাব আর বংগবাবচ্ছেদ ভারতবিভাগেরই শোচনীয় পরিণতি। এই অস্বাভাবিক পরিন্থিতির কলে দেশে আজ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে জটিল আশ্রপ্রধীসমস্তা বা বাস্তবারাসমস্তা।

ইংরেজ শাসকবর্গ ভারতবর্ষ ছাড়িয়া ষাইবার প্রাকালে ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে হিন্দুমূলনানের মধ্যে রক্তক্ষয়ী দাংগাহাংগামা হরু হয়। তারপর প্রবল উত্তেজনার মধ্যে ভারতভূমি বিভক্ত হইয়া গেল। এরপ কিন্দুমূলনানের সাপ্রদায়িক অবস্থায় পাঞ্জাব ও বাংলাদেশকে আর অবিভক্ত রাথা বিরোধ বাজ্নীয় বলিয়া মনে হইল না। সেদিন অনেকে হয়তো ভাবিয়াছিলেন, হিন্দুমূলনানের সংখ্যাগরিষ্ঠতার ভিত্তিতে ভারতবিভাগ হইলে সাম্প্রদায়িক কলহের অবসান ঘটিবে। কিন্তু সে ধারণা যে কতথানি ভূল তাহা প্রমাণিত হইতে বিলম্ব ঘটিল না।

পাঞ্জাব বিভক্ত হওয়ার সংগে সংগেই ঐ প্রদেশের পশ্চিম অঞ্চলে সুক্র হইল সাম্প্রদায়িক বিদেশের তাওব লীলা। উত্তর-পশ্চিম সীমাস্ত প্রদেশেও দেখিতে দেখিতে সাম্প্রদায়িক তার বিষাক্ত প্রভাব ছড়াইয়া পড়িল। এই উন্মন্ত জিবাংসার প্রতিক্রিয়া দেখা দিল পূর্ব-পাঞ্জাবে ও দিল্লীতে। সেধানকার মুসলমানকে বিপর্যন্ত করিয়া হিল্বা প্রতিশোধ গ্রহণ করিল। এহেম সাম্প্রদায় ভিন্নর প্রতিশোধ গ্রহণ করিল। এহেম সাম্প্রদায় ভিন্নর জন্ত পশ্চিম-পাঞ্জাবের হিল্ ও শিথরা পূর্ব-পাঞ্জাবে, এবং পূর্ব-পাঞ্জাবের মুসলমানর। পশ্চিম-পাঞ্জাবের হিল্ ও শিথরা পূর্ব-পাঞ্জাবে, এবং পূর্ব-পাঞ্জাবের মুসলমানর। পশ্চিম-পাঞ্জাবে চলিয়া আসিতে ব্যাকুল ইইয়া উঠিল। পাকিস্তান ও ভারতসরকার নিরুপায় ইইয়া লোকবিনিময়ের গুরুদায়িত্ব গ্রহণ করিলেন। লক্ষ লক্ষ শিব ও হিল্ পশ্চিম-পাঞ্জাব এবং উত্তর-পশ্চিম দীমান্ত প্রদেশ ত্যাগ করিল, অন্তদিকে কয়েক লক্ষ মুসলমান দিল্লী ও পূর্ব-পাঞ্জাব ছাড়িয়া আসিতে বাধ্য হইল।

নানা কারণে, বিশেষ করিয়া আর্থনীতিক অনিশ্চয়তার জন্ত, পশ্চিম-পাকিস্তানের সিল্পুপ্রদেশের হিন্দুগণ সেধানে আর বস্বাস করা নিরাপদ মনে করিল না। নিজেদের একান্ত অসহায় ব্রিয়া অশেষ ঘূর্ভাবনায় তাহারাও দলে দলে ভারতভূমিতে আসিয়া আশ্রয় লইতে লাগিল। সাম্প্রদায়িক বিপর্বয়হেতৃ বাস্তত্যাগের যে-ফ্চনা দেখা দিল পশ্চিম-পাকিন্তানে, তাহারই পুনরার্ত্তি ঘটিল পূর্ব-পাকিন্তান অঞ্চলে। পাকিন্তানরাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই পূর্বংগের হিন্দুগণ নিজেদের বহুকালের বাস্তভিটা ছাড়িয়া হাজারে হাজারে পশ্চিম-বংগে আসিয়া আশ্রয় ভিক্ষা করিতেছে। অন্থমান করা যায়, এ পর্যন্ত এক কোটির মতো লোক পাকিন্তান ত্যাগ করিয়া ভারতে আশ্রয়প্রার্থী হইয়াছে। ভারত হইতে যে-সব মুসলমান পাকিন্তানে চলিয়া গিয়াছে, তাহাদের সংখ্যা আন্থমানিক তিরিশ হইতে প্রত্তিশ লক্ষ। স্থতরাং পাকিন্তানের ভূলনায় ভারত আশ্রয়প্রার্থীসমন্তায় অধিকতর পীডিত।

বাস্তহারাসমস্তা যে ভারতবিভাগের ফলেই উদ্ধৃত হইয়াছে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। কংগ্রেস মুসলিম লীগের ধর্মভিত্তিক দেশবিভাগ-প্রস্তাব মানিয়া না লইলে আজ ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র, পূর্ব-পাঞ্জাব এবং পশ্চিমবংগ-সরকারকে শরণার্থীদের সমস্তা লইয়া এতথানি বিত্রত হইতে না। রাজনীতিক, আর্থনীতিক, সাংস্কৃতিক ইত্যাদি কারণে নিজেকে বিপন্ন বোধ না করিলে মানুষ্ক্র ক্ষন্ত তাহার পিতৃপিতামহের বাস্তভিটা ফেলিয়া অনিশ্চিতের পথে পদক্ষেপ করে না। ইংরেজের কূটনীতির কাছে আমরা আত্মসমর্পণ করিলাম, আন্তভানিক ধর্মকে রাষ্ট্রিক স্বাধীনতার উধ্বে তুলিয়া ধরিলাম, অথও দেশের শির্বাণিজ্যের বিপুল সম্ভাবনাকে বিসর্জন দিলাম,—এতিকছু হারানোর মহামূল্যে পাইলাম

তৃইটি রাষ্ট্রই যে শক্তিহীন হইয়া পড়িল, তাহাতে দলেহ নাই।
ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রে আশ্রয়প্রার্থীসমন্তা বর্তমানে গুরুতর একটি সমস্তারূপে
দেখা দিয়াছে। কেন্দ্রীয় সরকার এই সমস্তা সমাধানের কিছুটা চেষ্ট্রাও যে না

অভিশাপগ্রন্ত স্বাধীনতা। ইহাতে হিন্দুমুসলমান কেহই লাভবান হয় নাই, উভয় সম্প্রদায়ই একরূপ আত্মহত্যা বরণ করিয়া লইয়াছে। দেশ দ্বিখণ্ডিত হইবার ফলে

করিয়াছেন—তাহা নয়। পশ্চিম-পাঞ্জাব হইতে আগত বাস্তহারাসমন্তার সমাধানকলে ভারতসরকারের প্রচেষ্টা দিয়াছেন। কয়েক লক্ষ মুসলমান ভারত ত্যাগ করিয়া

পাকিস্তানে চলিয়া গিয়াছে—তাহাদের শৃ্মস্থানে কিছু-সংখ্যক শরণাগতকে বসবাসের ব্যবস্থা করিয়া দেওয়া হইগাছে। বাকী অংশের জন্ম সরকার আশ্রয়- শিবির নির্মাণ করিয়াছেন। যে-সব কৃষিজীবী বাস্তত্যাগ করিয়াছে তাহাদের জনেককে পূর্বপাঞ্জাব-সরকার ও কেন্দ্রীয় সরকার কৃষিসরঞ্জাম এবং শশুবীজ ক্রয় করিবার নিমিত্ত ঋণ মঞ্র করিয়াছেন। পশ্চিম-পাকিস্তান হইতে লোক জপসারণের দায়িছ ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র লইয়াছিলেন বলিয়া দেখানকার বাস্তহারাদের সম্পর্কে কেন্দ্রীয় সরকার জনেকথানি কর্তব্য পালন করিয়াছেন। শরণার্মাদের সাহায্য ও পুনর্বস্থিত-ব্যাপারে তাঁহারা একেবারে উদাসীন থাকিতে পারেন নাই।

কিন্ত পূর্ব-পাকিস্তান হইতে আগত আশ্রয়প্রার্থী সম্পর্কে রাজ্যসরকার তথা কেন্দ্রীয় সরকারের অমুস্ত নীতি তেমন সন্তোষজনক নয়। পাঞ্জাবের লক্ষ্

রাজ্যসরকারের অনুসত নীতি ও পরিকল্পনা তেমন সম্ভোহজনক নয় লক্ষ উৎথাত হিন্দু ও শিথের জন্ম সরকারী চাকুরীতে অগ্রাধিকার দান, বাসস্থান-নির্মাণ জীবিকানির্বাহের উপায় করিয়া দেওয়া ইত্যাদি বিষয়ে কেন্দ্রীয় সরকার যতথানি তৎপরতা প্রদর্শন করিয়াছেন, ততথানি ব্যগ্রতা

ও তৎপরতা পূর্বপাকিন্তানের উদান্তদের সম্পর্কে দেখা যার না। সামান্ত মৃষ্টিভিক্ষা এবং কয়েকটি আশ্রমদিবির নির্মাণের দারা ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রে আশ্রয়প্রাধীর গুরুতর সমস্তার সমাধান কথনও হইতে পারে না,—তাহাদের সকলের জন্ত স্থায়ী বাসস্থানব্যবস্থা ও কর্মসংস্থান করিয়া দিতে হইবে।

পশ্চিমবংগ-সরকার পূর্ব-পাকিন্তানের বাস্তত্যাগীদের জন্ত অল্লকালীন কিংবা দীর্ঘকালীন স্কৃচিন্তিত কোনো পরিকল্পনা আজও প্রস্তুত করেন নাই। সম্প্রতি

কুচি**ন্তিত প**রিকল্পনার অভাব পশ্চিমবংগ সরকার বাস্তহারার পুনর্বাসন-সম্পর্কিত একটা আইন প্রণয়ন করিয়াছেন। আন্দামানেও কয়েক শত পরিবারকে বসতি স্থাপন করিবার জন্ম পাঠানো

হইয়াছে, ও অন্তান্ত কয়েকটি স্থানে আশ্রয়শিবির নির্মিত হইয়াছে। কিন্ত ইহাতে বাস্তহারাসমস্তার বাস্তব সমাধান কতথানি হইবে তাহাই ভাবিবার বিষয়। মাঝে মাঝে ভারত আর পাকিস্তানের মধ্যে এ সম্পর্কে চুক্তিও স্বাক্ষরিত হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে কোনো কার্যকরী ফল পাওয়া যায় নাই। উভয় রাষ্ট্রে লোকবিনিময়ের ব্যবস্থাও সরকার সমীচীন বলিয়া মনে করেন না। এরপ একটা জটিল পরিস্থিতি সতাই উদ্বোজনক।

এই বাস্তহারাসমতার সমাধান করিবার প্রধান দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের, রাজ্যসরকারের পক্ষে এরূপ প্রকাণ্ড একটা সমতার মীমাংসা করা সম্ভব নয়। স্কুতরাং সর্বভারতীয় ভিত্তিতে ইহার সমাধান হওয়া উচিত। কোনো বিশেষ একটি রাজ্যে অক্সরাষ্ট্র হইতে আগত সমস্ত আশ্রয়প্রার্থীর স্থানসংকুলান হইতে পারে না।

নানাকারণে ছশ্চিস্থাগ্রন্থ ইইয়াই হতভাগ্য বাস্ত্রগাণীগণ ভারতীয় যুক্তরণথ্রে আসিয়া ভিড় করিতেছে। তাহাদিগকে নিজেদের পরিত্যক্ত বাস্তভিটায় ফিরিয়া যাইবার উপদেশ দেওয়া বৃথা। পূর্ব-পাকিস্তানের আশ্রয়্রার্থী সম্পর্কে বলা য়ায়, কেন্দ্রায় সরকারের লায়িছ পশ্চিমবংগ-সরকার এইসব অসহায় নরনারীর জীবনমরণ সমস্তার গুরুত্ব সমাক্ উপলব্ধি করিতে পারেন নাই; কিংবা পারিশেও রূঢ় বাস্তবের সন্থীন হইবার কোনো সক্রিয় উভাম-উভাগ প্রদর্শন করেন নাই। বাস্তহারাকে বাস্ত ও বৃত্তিদানের মুখ্য দায়িত্য যদিও কেন্দ্রীয় সরকারের, তথাপি ভারতস্রকারকে এই বিষ্যাসম্পূর্ণ আবহিত করিবার দায়িত্য বে পশ্চিমবাংলা-সরকারের, এ সত্যটি বিশ্বত হইলে চলিবে না।

পাকিন্তান ইইতে লক্ষ লক্ষ সহায়-স্থলহীন মান্তব প্রতিদিন প্রাম ও শহর ছাজিয়া নিরণায় অবস্থায় ভারতে আদিয়া আশ্রা লইতেছে। বর্তনান সংক্টময় সম্ভাটির শুক্ত পরিস্থিতিতে পাকিন্তানে ফিরিয়া যাওয়া ভাহাদের পক্ষে একবারে অসন্তব। স্থতরাং একটি স্থপরিকল্পিত পুনবাসন-পদ্ধতি অনুসারে এই সম্ভাটির স্মাধান করিতে ইইবে। বাস্ত্তগাগাদের প্রতি বিশ্বপ মনোভাব প্রকাশ করিলে এই বিপুল বিপন্ন জনতা একটা ভ্যাবহ বিপ্রব বাধাইয়া রাষ্ট্রের অন্তিম্বক পর্যন্ত সংক্টাপন্ন করিয়া ভূলিতে পারে। এইসব ছিন্ন্ল উল্লেখ্য করিয়া আশ্রা, রভি, আর নাগ্রিক অধিকার। এত্তদেখ্যে নতন আইন

রাষ্ট্রের আওখনে প্রত প্রকাশন কার্য়া তুলিতে পারে। এংসব ছিন্স্ল ভ্রাস্তরা চায় হায়ী আশ্রা, বৃত্তি, আর নাগরিক অধিকার। এতহ্দেশে নৃতন আইন প্রণয়নের প্রয়োজন, নৃতন নৃতন শহর ও গ্রামপত্তনের প্রয়োজন। বিভিন্ন শ্রেণীর বাস্ত্ত্যাগীকে তাহাদের নিজ নিজ বৃত্তি অহ্যায়ী শহরে এবং গ্রামে বাসহান নিদিষ্ট করিয়া দিতে হইবে। তাহাদের জন্ম নিরাপদ স্মাজজীবন চাই, স্পাক্ষার ব্যবস্থা চাই, জীবিকার নিশ্তিত সংস্থান চাই।

ভারতে অক্ষিত জ্মির অভাব নাই—সেগুলিতে চাষ-আবাদের ব্যবস্থা করা হইলে, বিবিধ শিল্পের সম্প্রারণ সাধিত হইলে বহুসংখ্যক লোকের জ্ঞীবিকার্জনের পথ প্রশন্ত হইয়া উঠিবে। সম্বায়পত্ততিতে ক্ষ্বিব্যবস্থা ও শিল্পপ্রতিষ্ঠান যদি গড়িয়া উঠে তবে আশ্রয়প্রার্থীর জ্ঞীল সমস্থার কিছুটা সমাধান হইতে পারে। ক্ষ্বিখণ, শিল্পণ, কৃষি ও শিল্পের উপক্রণ-সর্ব্রাহ ইত্যাদির মধ্য দিয়া রাজ্য ও কেন্দ্রীয় সরকার পুন্বাসন-প্রেচ্ছাকে নিশ্চয়ই সাফল্যমণ্ডিত ক্রিয়া তুলিতে পারেন। নানা জনক্ল্যাণমূলক প্রিকল্পনাকে বাস্তবে ক্ষপদানের মাধ্যমেও সরকার উদ্বাস্থদের জন্ম নৃতন জ্ঞীবিকার

পথ থুলিয়া দিতে পারেন। বাস্তহারার দল ধদি পুনর্বসতি ও জীবিকা অর্জনের স্থোগ লাভ করে, তাহা হইলে গলগ্রহ হওয়ার পরিবর্তে অল্ল কয়েক বৎসরের মধ্যেই তাহারা রাষ্ট্রের বিপুল শক্তির উৎস হইয়া উঠিবে। শরণার্থীদের এতবড়ো জটিল সমস্রার আশু-সমাধান অবশ্র সহজ-সাধ্য ব্যাপার নয়। কিন্তু স্ন্তিভিত্ত পরিকল্পনা, সহায়ভ্তি ও দূরদৃষ্টির অভাব না ঘটিলে ধীরে ধীরে এই সমস্যা সহজ হইয়া আসিতে বাধ্য। আবার আমরা বলিতেছি, আশ্রয়প্রার্থীসমস্যা ভারত-বিভাগেরই অনিবার্য পরিণাম, এবং ইহার সমাধানের প্রধান দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের।

সর্বশেষে উল্লেখ করা যাইতে পারে, শরণার্থীর পুনর্বাসনের জন্ম এ পর্যন্ত ভারত-সরকার প্রায় তিন-শ' কোটি টাকা ব্যয় করিয়াছেন। কিন্তু এই অর্থের বেশীর ভাগ ব্যয়িত হইরাছে পশ্চিম-পাকিন্তান হইতে আগত উদ্বান্তগণের পুনর্বাসন-খাতে। পূর্ব-পাকিন্তান হইতে আগত আশ্রয়প্রাথিদের প্রতি ভারতসরকারের মনোভাব যে কিছুটা অনুদার, একথা বলিলে সত্যের অপলাপ হইবে কি? সুখের বিষয়, পঞ্চণার্থিকী প্রিকল্পনায় বাস্তহারার পুনর্বাসন-সম্ভার উপর অঞ্জ্ব আরোপ করা হইয়াছে।

### সমাজউন্নয়ন পরিকল্পনা

রিচনার সংকেতসূত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিক। পঞ্চবাধিকী পারকল্পনা ও সমাজভন্নরন-পরিকল্পনা—পরিকল্পনার রূপরেখা : [ক] গ্রান-একক—[থ] 'মণ্ডি' বা বাজারকেন্দ্র—[গ] উন্নয়ন ব্রক—পরিকল্পনাকেন্দ্র—মোলিক ও মিশ্র পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত কাব্যক্রম—পরিকল্পনার কেন্দ্রীয় পরিচালনা—রাজ্যপরিচালক সংস্থা—অর্থের যোগান—পরিকল্পনা অমুসারে কাজকর্মের অগ্রগতি—পরবর্তী কার্যাবিলী—লাতীয় সম্প্রারশ্বিভাগ—বিকল্পন-মালোচনা—উক্ত সমালোচনা-বিশ্রেধ্ব ভ্রপনংহার।]

জাতির জনক মহাত্মা গান্ধী ভারতে 'রামরাজ্য' প্রতিষ্ঠা করিতে চাহিয়া-ছিলেন—সার্বজনীন প্রেমে উন্বৃদ্ধ, সত্যাশ্র্মী, সর্বপ্রকার শোষণমূক্ত, বিকেল্রীকৃত রাজনীতিক ও আর্থনীতিক ব্যবস্থার উপর প্রতিষ্ঠিত এক স্থন্দর ব্লিষ্ঠ গ্রাম্য-

শমাজের খগ্ন দেখিয়াছিলেন। মহাপ্রাণ গান্ধীজির সেই উজ্জল খ্ব তাঁহার উত্তরসাধক অনুগামীগণ কী ভাবে গ্রহণ করিয়াছেন, কোন্ দৃষ্টিকোণ হইতে পুনরবলোকন করিয়াছেন, এখানে তাহার বিচার না করিয়াও একথা নিঃসংশ্য়ে বলা যায় যে, গান্ধীজির ভাবশিষ্ণগণের মধ্যে ধাঁহাদের হাতে ভারতের দায়িত্বপূর্ণ শাসনভার রহিয়াছে, তাঁহারা সমাজভীয়ন-পরিকল্পনার মধ্যেই জাতির চিরম্মরণীয় মহান অধিনায়কের সেই অচরিতার্থ স্থাকল্পনাকে প্রত্যক্ষ বাস্তবে রূপায়িত করিয়া তুলিবার একটা পথ খুঁজিয়া পাইয়াছেন। বোধ করি, এ কারণেই ভারতসরকার ১৯৫২ সালের ২রা অক্টোবর—গান্ধীজির জন্মদিবসে—বিশাল ভারতবর্ষের বিভিন্ন রাজ্যে আলোচ্য সমাজভীয়য়ন-পরিকল্পনার আন্তর্গানিক উদ্বোধন করিয়াছেন।

দেশের বৈষয়িক উন্নতিকে ত্রাঘিত করিবার উদ্দেশ্যেই প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা রচিত হয়। কিন্তু কেবল এই পরিকল্পনার সহায়তায় পল্লীভারতের সর্বাংগীণ উন্নতিবিধান সম্ভবপর নয় বুঝিতে পারিয়াই ভারতসরকার সমাজ্জন্মন-

প্রকল্পনাটি গ্রহণ করেন। ভারতবর্ষ পল্লীপ্রধান, এখনও দমাজউন্নন্ত্রনালিকল্পনা ইহাদের জীবিকা-অর্জনের প্রধান উপায় করি। কাজেই

সর্বতোভাবে প্রামের প্রীর্কিলাধন করিতে না পারিলে যথার্থ বৈষয়িক উন্নতি কিছুতেই আশা করা ঘাইতে পারে না। এজন্ত সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার অংগীভূত হইয়াছে। তবে এখানে একটি কথা মনে রাখা দরকার। পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনাকে সাফল্যমণ্ডিত করিয়া তুলিবার প্রধান দায়িত্ব সরকারের, কিন্তু সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার সাফল্য প্রায় পনর আনাই নির্ভর করিতেছে জনসাধারণের সহযোগিতার উপর।

ভারতের গ্রামগুলির অবস্থা সত্যই শোচনীয়। এই গ্রামগুলিকে উন্নত করিয়া তুলিবার জন্মই সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা রচিত। স্থতরাং এই পরিকল্পনা যে স্বরূপত গ্রামকেন্দ্রিক, ইহা কাহাকেও ব্যাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। বর্তমান

পরিকল্পনা অনুখারী ভারতীয় পল্লীপুনর্গঠনের যে-ব্যবস্থা পরিকল্পনার রূপরেখা হইয়াছে, তাহাতে প্রতিটি গ্রাম-এককে [Village Unit] ১০০টি পরিবারে অনুমান ৫০০ শত জনের মতো

অবিবাদী থাকিবে। পানীয় জলের ব্যবস্থার জন্ম হাটি পাতক্ষা বা নলকৃপ কিংবা পুকুরের ব্যবস্থা থাকিবে। চাষ্যোগ্য জমির অর্ধেকের সেচব্যবস্থা থাকিবে এবং গ্রামের এক-তৃতীয়াংশ জায়গা গৃহনির্মাণ, গোচরভূমি, জালানি কাঠের বন ইত্যাদির জন্ম নির্দিষ্ট থাকিবে। প্রাথমিক বিদ্যালয়ের ব্যবস্থা রাধা হইবে। বড়ো রাস্থা থাকিবে উন্নয়নকেন্দ্রের প্রধান কার্যালয়ের সহিত সংযোগ রাখিবার জন্ম। গ্রামে চাষ্ট্রী, কৃষিমজুর, কুটারশিল্পী, কারিগর, গৃহনির্মাণশিল্পী, বণিক, পরিবহন-

কর্মী, লোকানদার, শিক্ষক, স্বাস্থ্যরকাক্ষী, নাপিত, মুচি, প্রতিরক্ষাক্ষী ইত্যাদি বিভিন্ন রত্তির পরিবার থাকিবে।

জনসংখ্যা অনুসারে ২৫ হইতে ২৫টি গ্রাম লইরা এক-একটি 'মণ্ডি'
[Mandi] বা বাজারকেন্দ্র প্রতিন্তিত হইবে। ইতা হইবে গ্রামগুলির প্রধান বাজার
ও অন্তান্ত কার্যের মুখ্য কেন্দ্র। এখানে মাধ্যমিক
[খ] 'মণ্ডি' বা বাজারকেন্দ্র বিদ্যালয়, ছোট চিকিৎসাকেন্দ্র, সম্প্রদারিত ক্ষিব্যবস্থার
প্রধান কার্যালয়, ডাকঘর, টেলিগ্রাফ আপিস, পরিবহন-কর্মকেন্দ্র, প্রমোদ্যর, পশুচিকিৎসালয় ও আদর্শ-গোলাঘর থাকিবে। অব্শ্
অর্থাভাবের জন্ত 'মণ্ডি'কেন্দ্র সম্প্রতি চালুকরা হয় নাই।

মণ্ডির উপর থাকিবে উন্নয়নমণ্ডল বা উন্নয়ন-ব্লক [Development Block]।
চার-পাচিট 'মণ্ডি' লইয়া এক-একটি মণ্ডল গঠিত হইবে।
পি উন্নয়ন-ব্লক
কোনো একটি 'মণ্ডি'কেন্দ্রে এই মণ্ডলের প্রধান কার্যালয়
বিদিবে। ইহা হইবে শহর ও গ্রামের মাঝামাঝি ধরণের একটি কার্যস্থল।

তিনটি উন্নয়নমণ্ডল লইয়া গঠিত হইবে একটি পরিকল্পনাকেনা । এক-একটি কেন্দ্রে পাকিবে ৩০০ শত গ্রাম, কেন্দ্রের আয়তন হইবে ৪৫০ হইতে ৫০০ বর্গমাইল,

লোকসংখ্যা থাকিবে দেড় লক্ষ হইতে চুই লক্ষ, আর ছা পরিকল্পনাকল চাষের জমির পরিমাণ হইবে কমবেনী দেড় লক্ষ একর। এখানে বুনিয়াদি-শিক্ষকশিক্ষণকেন্দ্র, বিচারালয় ও সালিশি আদালত, ট্রাক্টর-সরবরাহকেন্দ্র, যন্ত্রনির্মাণকারখানা, হাসপাতাল, সমাজসেবক বা গ্রামসেবকদলের শিক্ষাকেন্দ্র, পশুপক্ষীপালনকেন্দ্র, ক্ষিগবেষণা-কার্যালয় ও মৃত্তিকা-গবেষণাগার ইত্যাদি প্রতিষ্ঠিত থাকিবে।

সমাজ উন্নয়ন-পরিকল্পনা আবার ছুইভাগে বিভক্ত—মৌলিক ও মিশ্র।
মৌলিক [Basic] ধরণের পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত গ্রামগুলির মুখ্য কাজ কৃষিজ
উৎপাদনবৃদ্ধি। অবশ্য ইহার সংগে জনস্বাস্থ্য, শিক্ষা ও বাস্তনির্মাণ প্রভৃতি কর্মস্থতী
থাকিবে। মিশ্র [Composite] পরিকল্পনার প্রধান
পরিকল্পনার ছুইট ভাগঃ কাজ হইল কুদ্র কুদ্র শিল্পের উন্নতিসাধন ও ক্ষিউন্নয়ন।
মৌলিক ও মিশ্র
বর্তমানে আমরা যে-সব স্থেম্প্রবিধা শহরে ভোগ করি,
শ্রামেও তাহার বাবহা করা এই মিশ্র ধরণের পরিকল্পনার একটি বিশেষ অংগ।
এতদ্বাতীত ক্রমীদিগকে গ্রামোন্নয়নকার্য শিক্ষা দিবার জন্ত শিক্ষাকেন্দ্রগঠনও এই
পরিকল্পনার একটি বড়ো কর্তব্য।

আলোচ্যমান পরিকল্পনার কার্যাবলী--[ক] কৃষি, [থ] যোগাযোগ, [গ] শিক্ষা,

[च] স্বাস্থ্য, [ঙ] ট্রেনিং, [চ] নিয়োগ, [ছ] গৃহনির্মাণ, [জ] সমাজকল্যাণ—এই আটটি
মুখাভাগে বিভক্ত। উক্ত কাজগুলি নিম্নলিধিত ভাবে সম্পাদিত হইবে বলিয়া হির
করা হইয়াছে: [ক] ক্রিসম্পর্কিত কাজ হইবে খাল্লশশুও অক্সান্থ শস্তোৎপাদনর্দ্ধি,
এবং এই উদ্দেশ্যে পতিত জমি সংস্কার ও কর্যণযোগ্য নতুন জমিসংগ্রহ, সেচব্যবস্থা,
ভালো বীজ, সার ও আধুনিক চাষের সর্পাতি-সংগ্রহ, পশুচিকিৎসা, মাছের চাষ,
সন্ধীবাগান, পশুপ্রজনন ও পালনাদির ব্যবস্থা করা। [খ] যোগাযোগক্ষেত্রের

পরিকল্পনার অস্ত*র্ভু'ক্ত* কাথাবলী কাজ হইল রান্তানিমাণ, পাকা রান্তার সংখ্যাবৃদ্ধি ও পরিবহন তথা পশুবাহিত যানবাহন ইত্যাদির উন্ধৃতি-সাধন করা। [গ] শিক্ষাব্যবস্থাতে আবস্থিক অবৈত্নিক

শিক্ষাদানের এবং মধ্য ও উচ্চবিভালয়প্রতিষ্ঠা ও পরিচালনার কথা আছে। সেই সংগে সমাজসেবামূলক শিক্ষাদানের ও গ্রন্থানর সম্প্রসারণের কথাও রহিয়াছে। [ঘ] পরিকল্লনা-রচরিভাগণ জনস্বাস্থ্যের প্রতি তাঁহাদের দৃষ্টি বিশেষভাবে নিবদ্ধ করিয়াছেন। প্রতিষেধক টীকার ব্যবস্থা, হাসপাতাল-প্রতিষ্ঠা, ঔষধ বিতরণের ব্যবস্থা এবং প্রস্থতিকল্যাণ প্রভৃতি বিষয়ে খুব বৈশী নজর দেওয়া হইয়াছে। [৬] ট্রেনিং-ব্যবস্থায় কারিগর, শিক্ষক ও সমাজের অন্যান্ত সমস্ত কর্মীকে যাবতীয় কাজ হাতেকল্যে শিক্ষা দেওয়ার কথা বলা হইয়াছে। [চ] আমাদের দেশের শতকরা ষাট জন লোক বেকার। এই পরিকল্পনায় ক্ষুদারতন শিল্পে, নানান্ ব্যবসায়ে এবং অন্যান্ত গ্রামোন্তর্যনকর্যে এইসব বেকার মান্ত্র্যক নিযুক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করা হইয়াছে। [ছ] পরিকল্পনা-রচ্যিতারা স্থন্দর ও মজবুত নৃতন নৃতন গৃহনির্যাণের কথাও বলিয়াছেন। [জ] সমাজকল্যাণক্ষেত্রে গ্রামবাসিদের জন্ম নানান্ধপ আমোদপ্রমোদের ব্যবস্থার কথা বলা হইয়াছে। নিজ নিজ কচি অন্ন্যারে জনসাধারণ নৃত্য-গীত-যাত্রার আনন্দ উপভোগ করিবে, রেডিও শুনিবার স্থ্যোগ পাইবে, বিচিত্র খেলাধূলায় অংশ গ্রহণ করিতে পারিবে।

উপরে যে-বিষয়গুলি বর্ণিত হইল, এগুলি বাস্তব রূপ পরিগ্রহ করিলে, সরকার মনে করেন, গ্রামে শতকরা ৫০ ভাগ খাছোৎপাদন বৃদ্ধি পাইবে এবং লোকের আয় শতকরা ৩৫ ভাগ বাড়িয়া যাইবে।

এই পরিকল্পনার কর্মসূচী তুইটি অংশে বিভক্ত। প্রথম অংশ পরিচালনা করিবেন ফোর্ড-প্রতিষ্ঠানের [Ford Foundation] পরিকল্পনার পরিচালনা-ভার ভার দপ্তর; দ্বিতীয় অংশের পরিচালক সমাজ্উন্নয়নসংস্থা

[Community Development Administration], —ভারত-মার্কিন-কারিগরী-

সহযোগিতা-চুক্তি অনুসারে আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্র এই সংস্থাকে আর্থিক সাহায্য করিবে। সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার সাফল্য অনেকধানি নির্ভর করে রাজ্যসরকারের উপর। তবে প্রয়োজন হইলে কেন্দ্রীয় সবকার রাজ্যসরকারকে সহায়তা করিবেন। অবশ্য পরিকল্পনার কাজ ঠিকমতো চলিতেছে কিনা তাহা তদারক করিবার দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের। সে যাহা হোক, বর্তমান পরিকল্পনার নির্ম্থণক্ষমতা এইভাবে বর্ণন করা হইয়াছে:

উপরে আমরা যে-সমাজ্জন্নয়নসংস্থার কথা বলিয়াছি, ভাহাকে একটি কেন্দ্রীয় কমিটি বা সমিতি বলা যাইতে পারে। ইহা সমাজ্জন্নয়ন-পরিচালক [Administrator] ও সমাজ্জন্নয়ন নিম্নত্তকের সমাজ্জন্নয়ন সংস্থা [Director] অধীনে কাজ করিবে। এই নিম্নত্তক ইইবেন আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের প্রতিনিধি। পরিকল্পনার পরিচালক ও নিম্নত্তক কেন্দ্রীয় কমিটির পরামর্শ শুনিয়া চলিবেন। ভারতের প্রধানমন্ত্রী ইইবেন এই কেন্দ্রীয় কমিটির সভাপতি, এবং পরিকল্পনা-কমিশনের সদ্পুর্বল ও প্রসিদ্ধ বিজ্ঞানী ও কারিগরী-শিক্ষানিপুণ বিশিষ্ট ব্যক্তিগণ ইহার সভ্য ইইবেন।

রাজ্যগুলিতে একটি রাজ্যজন্তন্তন্ত্র কমিটি [State Development Committee] থাকিবে। মুখ্যমন্ত্রী ইহার সভাপতি হইবেন, এবং প্রধান পরিচালক হইবেন উন্নয়ন-কমিশনার। এতদ্বাতীত উন্নয়নমন্ত্রী, ক্ষি ও পূর্তমন্ত্রী, অর্থমন্ত্রী ও অক্তান্ত বিশেষজ্ঞগণ থাকিবেন। বিভিন্ন প্রধান বিভাগের কর্মসচিবদের লইরা উপদেষ্টাকমিটি গঠিত হইবে। ইহা ছাড়া পরিকল্পনার প্রয়োগক্ষেত্রে পার্লামেন্টের স্থানীয় সদস্ত, জেলাবোর্ডের চেয়ারম্যান ও অন্তান্ত প্রভাবশালী ক্ষীদের লইয়া উপদেষ্টাসমিতি থাকিবে।

এই পরিকল্পনার জন্ম যে-বিপুল অর্থের প্রয়োজন তাহা সরবরাহ করিবার উৎস হইল যুগপৎ দেশী ও আমেরিকান তহবিল। এই তুইটি তহবিল মিলিয়া অর্থের পরিমাণ দাড়াইবে ৬৫ কোটি টাকা। ইহা ছাড়া ফোর্ড-প্রতিষ্ঠানের অছিগণ ভারতকে তুই দফায় এক কোটির কিছু বেশী টাকা আধিক সাহায্য মল্পুর করিয়াছেন। এখানে মরণ করা যাইতে পারে, পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় সমাজউন্নয়ন-খাতে ৯০ কোটি টাকা ধরা হইয়াছে। কিন্তু সমগ্র পরিকল্পনাটি এক সংগে গ্রহণ করা অত্যন্ত কঠিন বলিয়া ১৯৫২ গ্রীস্টান্দের ২রা অক্টোবর কেবল ভারতের কিঞ্চিদ্ধিক এক-তৃতীয়াংশ অঞ্চলে [৫৫টি উন্নয়নকেল্রে]

ইহার কাজ আরম্ভ হইয়াছে। প্রথম ছয়মাদ কার্য অধিকদ্র অগ্রদর হয় নাই। কারণ, প্রাথমিক নানা কাজের জন্ম কর্মীদল মধার্থ উয়য়নকার্যে হাত দিতে পারেন নাই। ইহার পর হইতে কাজগুলি স্থনিশ্চিতভাবে অগ্রদর হইতেছে।

পূর্বে আমরা বলিয়াছি, সমাজউন্নয়ন পরিকল্পনার কার্যক্রম ছুইটি পৃথক অংশে বিভক্ত হইয়াছে। নিম্নে আমরা তাহার পরিচয় লিপিবন্ধ করিতেছিঃ

| ভারত-মার্কিন-কারিগরী-সহযোগিতা-তহবিল<br>ও সমাজউন্নয়নদংস্থা কতুর্ক<br>প <b>রিচালিভ</b> |                            |              | বৌধ প্রচেষ্টা | ফোর্ড-প্রতিষ্ঠান ও কেন্দ্রীয় খাছ<br>ও বুধিদপ্তর দারা পরিচালিত |                                  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------|---------------|----------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| রাজ্যসমূহ                                                                             | পরিকল্পনা-<br><b>অঞ্চন</b> | উর্য়ন-ব্লুক | শিক্ষাকেন্দ্ৰ | পরিকল্পনা-<br>ভঞ্জ                                             | শিক্ষাকেন্দ্রসহ<br>উন্নয়ন-অঞ্চল |  |
| 'ক' রাজ্য                                                                             | <b>ં</b>                   | 36           | 34            | •                                                              | - 8                              |  |
| 'থ' রাজ্য                                                                             | 22 .                       | 9            | 6             | 8                                                              | 3                                |  |
| 'গ' রাজ্য                                                                             | ٩                          | <b>b</b>     | ٥             | 0                                                              |                                  |  |
| মোট                                                                                   | 84                         | 26           | 58            | >-                                                             | ¢                                |  |

১৯৫২-৫০ সালে যে-কাজ ৫৫টি উন্নয়নকেন্দ্রে ৮১টি ব্লুকে আরম্ভ হইয়াছে,
তাহাদের সামগ্রিক আয়তন ২৬, ৯৫০ বর্গমাইল। মোট গ্রামসংখ্যা ১৮,৪৬৪ এবং
পরবর্তী কার্যাবলী গ্রামবাসিদের সংখ্যা প্রায় এক কোটি ৫২ লক্ষ।
১৯৫০-৫৪ সালে আরও ৪৮টি ব্লুক কার্যের প্রয়োগাধীনে
আনা হইয়াছে, এবং ইহাদের অন্তর্ভুক্ত গ্রামের সংখ্যা চারি হাজার আট শত।
পরিকল্পনা-কমিশন সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, শীঘ্রই বাকি সাতটি ব্লুক খুলিয়া দিবেন।
ইহার সংগে পরিকল্পনা-কমিশন একটি জাতীয়-সম্প্রসারণ-বিভাগের
[National Extension Service] গঠন অন্নমোদন করিয়াছেন। ১৯৫০ সালের
ব্যা অক্টোবর হইতে জাতীয়-সম্প্রসারণ-বিভাগ কাজ
আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। মনে রাখিতে হইবে, এই
বিভাগের সরকারী কর্মচারিগণ বেদরকারী প্রতিষ্ঠানের প্রতিনিধিগণের সহিত
মিলিয়া মিশিয়া কাজ করিতেছেন। সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার কর্মীগণকে প্রয়ো-

জনীয় শিক্ষায় শিক্ষিত করিয়া তুলিবার জন্ম বিভিন্ন অঞ্চলে শিক্ষাকেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। এই শিক্ষাকেন্দ্রগুলি বৃর্তমানে পরিকল্পনার অন্ততম অংগ।

সমগ্র সমাজউনয়ন-পরিকল্পনাটির প্রতি বহু সমালোচক কটাক্ষণাত করিয়াছেন। কেং কেই ইহাকে আমেরিকার কাছে ভারতবাসীর মর্যাদা, এমন কি, ভারতকে বিজ্ঞান বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন। আবার, কেহ কেই মন্তব্য করিয়াছেন, ইংগ দারা ভারতে শিল্লোন্নতি ব্যাহত পরিকল্পনার বিজ্জ-সমালোচনা ইইবে। ইংগাদের মতে, ভারতকে ক্ষরির উপর নির্ভরশীল করিয়া রাখিবার জন্ম ও আমেরিকায় উৎপাদিত শিল্পপণ্য ভারতে চালাইবার উদ্দেশ্যে ইহা আমেরিকার একটি কৌশল। আবার, কাহারো মতে কৃষির প্রধান সমস্যা জমি, কিন্তু জমি সম্বন্ধে কোনো কথা ইহাতে উল্লেখ করা হয় নাই।

এ রকমের বিক্ল-সমালোচনা অনেক আছে, এবং তাহার প্রগুলিই যে অসার ও অন্যেক্তিক, এমন নয়। তবে উক্ত সমালোচনা-বিষয়ে ত্-একটি কথা বলা ষাইতে পারে। ইং। সত্য যে, সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনাকে কার্যকরী করিয়া তুলিতে श्रेटल আমাদিগকে মাকিন সাহায়্যের উপর অনেকধানি নির্ভর করিতে হইবে। কিন্তু আমরা আমেরিকার অর্থ গ্রহণ করিতেছি শমালোচনা-বিল্লেষণ ঋণ-হিসাবে। বিদেশী ঋণগ্রহণকে বিদেশীর কাছে আত্মবিক্রম্বলা যায় কি ? যে-দেশে পর্যাপ্ত খাতা উৎপন্ন হ্ম না, যে-দেশে শতকরা ৮০ জনেরও অধিক পল্লীর অধিবাদী এবং কৃষি যাহাদের প্রধান উপজীবিকা, সে-দেশে কৃষিউন্নয়নের প্রতি যত্নীল হওয়া দোষজনক কিছুই নয়। কৃষিব্যবস্থা উন্নত না হইলে ভারতের আর্থিক অসচ্ছলতা কিছুতেই ঘুচিবে না--এমন কি, ব্যাপক শিল্পায়ন সত্ত্বেও। ভূমিবাবস্থা পরিবর্তনবিষয়ে সরকার উদাদীন রহিয়াছেন, धमन कथा वना ठला ना। अभिनाती श्रथा वर्डमान मण हरेए विन्ध हरेए চলিয়াছে। স্বতরাং জমির মালিকানা সম্পর্কে কোনো কথা সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনায় না থাকিলেও তজ্জ্য সরকারের প্রতি তেমন দোষারোপ করা **टिश मा**।

বস্তুত এই পরিকল্পনার আসল ক্রিটি ইইল জনসাধারণের সমর্থন লইয়।
দেশবাসী বর্তমান পরিকল্পনাকে নিজেদের কাজ বলিয়া ঠিক আন্তরিক ভাবে যেন
আগল ক্রিট প্রহণ করিতে পারিতেছে না। অথচ সমাজ্যটন্নয়নপরিকল্পনার সাফল্য প্রায় পনর আনা নির্ভর করে
দেশবাসীগণের স্ক্রিয় স্থ্যোগিতা ও স্বিচ্ছার উপর। স্রকারী কর্মচারীদের

আমলাতন্ত্রী মনোভাব একেত্রে স্থানিশ্চিত ব্যর্থতার কারণ হইয়া দাঁড়াইবে। অবশু পরিকল্পনা-কমিশন তাহা বুঝিয়াই কর্মী তৈয়ারী করিবার জন্ত অনেকগুলি শিকাকেন্দ্র হাপন করিয়াছেন। কেবল সদিচ্ছা নয়, — নৈপুণ্য, অভিজ্ঞতা, ধৈর্য ইত্যাদি গুণ লইয়া ক্মীদল যদি এই পরিকল্পনা সার্থক করিয়া তুলিতে সচেই হন, তবে হ্যতো সমালোচকের বহু আশংকা দ্রীভূত তইবে।

মনে রাখিতে হইবে, বর্তমানে ভারতের প্রধান সমস্তা ইইতেছে বিপুল জনসংখ্যা ও ইহাদের কর্মসংস্থান। এই বিপুল জনশক্তিকে স্থৃণ্থলভাবে কর্মে নিযুক্ত করিতে পারিলে আমাদের ভবিশ্বং যে স্কর হইয়া গড়িয়া উঠিবে, সে-বিষয়ে কোনো সংশয় থাকিতে পারে না। এজন্য য্গপং কৃষি ও শিল্পের উন্নতি-

বিধান আবশুক। আর, ষেত্তে ভারতের লোকতপ্সংহার সংখ্যার দশ ভাগের আট ভাগ গ্রামেরই অবিবাসী,
সোহেতু আমাদের উন্নয়নপ্রচেট। গ্রামকেন্দ্রিক হইতে বাধ্য। ক্রমি, কুটারশিল্প,
শিক্ষা, স্বাধ্য ইত্যাদির নানাদিকে দৃষ্টি রাখিয়া একই সংগে কার্য আরম্ভ করিবার
জন্ম এমন একটি বিরাট পরিকল্পনার যে প্রয়োজন ছিল ভাহ। অবশ্রমীকার্য।
ভারতসরকার সদ্ব্দ্নিপ্রণোদিত হইয়াই এরপ একটি সময়োচিত কার্যে হস্তক্ষেপ
করিয়াছেন। এখন ইহার ক্রটিবিচ্যুতি সংশোধন করিয়া ইহাকে সফলতামপ্তিত
করিয়া ভোলার দায়ির অনেকখানি জনসাধারণের। আশা করি, এই দায়িরবিষয়ে দেশের জনগণ সচেতন হইয়া উঠিবেন, এবং ভাহা হইলেই পলীভারতের
সর্বাংগীণ উন্নতি আমাদের স্থাকল্পনারই বস্তু হইয়া থাকিবে না—বাত্তব সর্বোণ্ডিত হইবে।

# পশ্চিম বঙ্গে জমিদারীপ্রথালোপ

্রচনার সংকেতস্ত্ত ও প্রার্থিক ভূমিকা—জ্মিদারীপ্রথা বা চির্ম্বায়ী বন্দোরপ্রের প্রবর্তন

—ইহাতে জ্মিদারগণের ভাগা কিরিল, কিন্তু দেশের জ্মংগল হইল—জ্মিদায়ীপ্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন—

—সাম্প্রতিক কালে সরকার কতৃ ক 'ভূমিরাজ্ম-ক্মিশন' নিয়োগ—১৯৫০ সালে জ্মিদ্রণল আইনের

শ্রম্বর্তন —মধ্যম্বন্তাগী কাহারা—কোন্ কোন্ জ্মি সরকার নিজ দুখলে আনিবেন—জ্মি হস্তান্তর করার
বিষয়ে সরকারী ঘোষণা —সরকারের দায়িত্ব ও কর্তব্য-ক্ষতিপূরণের কথা —উপসংহার।

মনীষী বঙ্কিমচক্র তাঁহার 'সাম্য' নামক প্রবন্ধের এক জারগায় মন্তব্য করিয়াছেনঃ 'এই পৃথিবীর ভূমিতে রাজার যে-অধিকার, ভিক্ষুকেরও সেই

অধিকার। ভূমি সকলেরই, কাহারও নিজস্ব নহে।' সর্বশোষণ্মুক্ত, দেশকাল-নিরপেক ভাবী সমাজবাবস্থার যে গেস্তার আহ্বানমন্ত্র এই উক্তির মধ্যে উদ্ধোষিত হইয়াছে, পশ্চিমবন্ধ জমিদার্গ্ন-উচ্ছেদ-আইন দেই শোষণ-

প্রারম্ভিক ভূমিকা मुख्यित नित्क त्य धकि विवर्ष्ट भारक्षभ, डाहाट भारत्मह নাই। ইহা ক্টিবিচ্ছতিহান নয়, নিপুঁত নয়, একপা যেমন সভ্য,—আবার উচ্চ আদর্শের নিভূলি পথে অগ্রগতির দিকে ইছা প্রথম প্রশংসনীয় প্রয়াস, তাহাও তেমন সতা।

যে-বৃদ্ধ জনিদারীপ্রধার শাশানভূমিতে দাঁড়াইয়া আজ আমরা নৃতন ভূমিব্যবস্থার উজ্জল স্বপ্ন দেখিতেছি, তাহার স্থদীর্ঘ ১৬০ বংসরাধিক জাবংকালের প্রভাব বাঙালীর আর্থনীতিক জীবনের বছ ভালোমন্দের সহিত মিশিং৷ স্থায়ী है जिलास्मत जिल्लान वहेशा तिल्लाहि । धारे अधिमाती अधात जिल्ला प्रतिभूष्टि छ অবক্ষারে প্রেকাপটে বর্তমান ও ভবিস্ততের ম্ল্যায়ন করিতে হইবে।

প্লাশার যুদ্ধের পরবর্তাকালের রাজনীতিক অনি\*চয়তা, দেশাময় ঘোর অরাজকতা, ছিয়ান্তরের মধ্যর – এই বিপর্যন্ত অবস্থার মধ্যে, মুখ্যত কোম্পানীর লাভের দিকে নজর রাধিয়াই, লর্ড কর্ণগুয়ালিশ ১৭৯৩ খ্রীফীন্দে চির্প্তায়ী ব্দোব্তের প্রবর্তন করেন। অবশ্র তিনি ইতাও মনে করিয়াছিলেন যে, এই वावशाय क्रिमात ও প্রकामाधात्र म्कटलत्रहे छेपकात

किनावी श्रवा ता विश्वाशी इहेर्य। वित्र इहेल, स्मृहे नभर्य निर्मात्रिक निर्मिष्ठ वान्भावास्त्रत्र क्षव हैन बाह्यत हें । बाक्य हिमाद (काणांभी वा मतकात পাইবেন, আরু বাকি ु । এংশ পাইবেন জমিদার। তথ্ন জমির বার্ষিক মোট আয় ছিল চার কোটি ঢাকার মতো। এই টাকার উপরই ওই হিসাব ইইরাছিল। ইহার উপর ঘাহা-কিছু আস বাড়িবে, তাহার স্বটাই জমিদারের - উহাতে সরকংরের কোনো অংশ থাকিবে না। শুধু নিদিষ্ট তারিখে রাজ্য পৌচাইয়া দিতে পারিলেই জ্মিদার নিফটক জ্মিদারী ভোগ করিতে পারিবেন।

ফলে জমিদারগণ আয় বাড়াইবার দিকে দৃষ্টি দিলেন। প্রথম প্রথম গ্রামের उना कनमाबादरपद किकृते। উপकाद इहेन। धामधनि ममूक इहेश छेठिन।

স্থাদার প্রামেই পাকিতেন। তারপর নাগরিক ইहाट स्थाना तगर्पत सागा कीरत्नत याकस्ता क्यामात्रभग मध्य भरतत्र मित्क থিবিল, কিছু দেশের शांविड इटेलिन, आम उला माधात्राचेत ज्त्रमृष्टे प्रथा मिल জন-গল হটল ত্বন इই তেই। জমি ও জমিদারী ত্বন इইল যেন

অর্থনোহনের ক্পিলেখরী গাভী। প্রজাসাধারণের অবস্থা ক্রমশ শোচনীয় হইয়া

উদিল। বাংলা দেশে অমিদারীর আন বাড়িখা দাড়াইল প্রায় প্রর কোটি টাকার মতো, অথাৎ প্রথম দিকের বাংস্রিক আসের প্রায় ৮০০। তংবাং এগার কোটি টাকার কাড়াকাডি দাড়াইফাছিল জামিদারদের নিজস্থ আমে ন্যালার একটা প্রসাও সরকারী রাজ্পে ঘাইত না। বিভিশ্নর ৩-এপাকার মেটে উনিশ্ ভাগ ভূমি চির্লায়ী ব্যব্ধার আওতায়। কাজেট, গুদু প্রসাদের দে অস্তবিধা হইতেছিল, তাতা নয় -বিটিশ সরকারও পোক্সানটা বেশ অস্তব্ধ করিং তিলেন।

এই সুদীবকালের মধ্যে প্রজ্ঞাদের অধিকার লইয়া দেশ্মস নানা ধরণের আন্দোলন ইইয়াচে, এবং ইহার ফলে প্রজ্ঞানের অন্তর্গে প্রজ্ঞান্ত-সম্পতি হ বিবিধ আইন প্রতিত হট্যাছে। প্রথম এইজান্টীয় আহন প্রতিত্তম ১৮৫১ খ্যান্টাকে। ইহার পর খ্রান্টীয় ১৮৮৫, ১৯২৮, ১৯৬১, ১৯৪১ সালে প্রস্থান্ত্র-

জননারীপ্রথার বিক্লছে আলোলন আটন নানাভাবে সংশোধিত হয়। ভালতে প্রজাদের আনেক রকমের স্থবিধা এইল বটে, কিন্তু জমির মালিকানাত্র ভালাদের আতে আসিলানা। আগে

দপলী হুত ক্ষির গাছ কাটা বং তাহাতে কুল ধনন করার কোনো অধিকার প্রকাদের ছিল না। ক্ষম কালারং বিক্ষ করিছে পারিত না, বাকি ধাক্ষার দায়ে ক্ষমদার সহকেই ক্ষম কাভিয়া লটতে পারিতেন। উপরে কলিত আহ্ন-প্রবর্তনের ফলে ক্ষর অবাবহার অনেকগানি সংশোধন হটল। কিন্তু ক্ষমির মালিক ক্ষমদারই রহিয়া গেলেন। কাজেট, মূল-সম্ভা-সম্ধানের ক্ষভাবে প্রস্তার অবহা দিন দিন ধারণে হটতে লাগিল, ক্ষির উংপাদন ক্ষিয়া গল,

এইস্ব কারণে জামদারীপ্রণার প্রশুটি সরকার আস্বরিক ভাবে গ্রহণ করিলেন। এ সম্পর্কে প্রামশ দিবার জন্ম ভদানীখন বংগো-সরকার ১৯৬৮ সালে ভার ফ্রান্সিস্ ফ্লান্টভের নেতৃত্বে ভূ'মরাজন্ম-কমিশন' নামে একটি কমিশন নিষ্ণে

সাম্প্রতিক কালে সরকার কতুঁক 'পুনরাজ্ব-ক্রিশন' নিয়োগ

করেন। ইঙা 'ফ্লাউড কমিশন' নামেও প্রসিদ্ধ। স্থানদার-প্রতিমিধিদের বিবোধিত। সায়েও ১৯৩০ সালের রিপোটে ক্মিশন জ্মিদারীপ্রধার বিশোপসাধনের সপ্রে নিজ মত প্রকাশ করেন। ক্মিশনের মতে সর্কারের কর্ত্বা

—অধিকারভোগের সহিত্ত সমতা রক্ষা করিয়া সমাস্থাতিক হারে পেসারতের ভিত্তিতে জমিদার ও সাক্তরের মধ্যক্ষভোগাদের অধিকার ক্রম করিষা লওয়া। ১৯৪০ সালে হক্মস্ত্রীসভা বাংলা দেশে জ্যিদারী-বিলোপের নীতি ঘোষণা করেন, এবং একটি ট্রাইবুনাল বসাইয়া খেসারতের হার-নিধারণের সিদ্ধান্ত করেন। উক্ত স্ত্রান্ত্রসারেই জ্ঞাননারী-বিলোপের জন্ত ১৫৯০ সালের মে মাসে পশ্চিম বংগ বিধানসভায় 'জ্মিদখল-বিল'টি উপস্থাপিত হয়। ইহা ওই বংসরই যথাক্রমে আইনসভা ও বিধানপরিষদে গৃংগত হইল, এবং রাষ্ট্রপতির অন্তুমোদন লাভ করিয়া

্অধুনা আইনে পরিণত হইয়াছে। এই আইনটি সাতটি ১৯৫০ সালে জনি-দখল- পরিচ্ছেদে ও ৫৯টি ধ রায় বিবৃত হইয়াছে। ইহা আইনের প্রত্তি পরিক্রিত নৃত্ন ভূমিবাবস্থার একাংশমাত্র। অর্থাৎ,

এই আইনের মুখবন্ধে বলা হইয়াছে যে, ইহা দারা সরকার কেবল জমিদার ও মধ্যস্বত্বভোগীদের নিকট হইতে জমি হাতে লইবেন। ভূমি কী ভাবে প্রজাদের মধ্যে বিতরিত হইবে, তাহার জন্ম নৃতন আইন প্রণয়নের প্রয়োজন।

মধ্যস্ত্রোগীদের দ্বলে যে-জমি রহিয়াছে উহাই সরকার হাতে লইবেন। স্থতরাং মধ্যস্ত্রোগী কাহারা, তাহা আগে জানিয়। লইতে হইবে। জমিদারের নিকট হইতে বন্দোবন্ত লইয়া যে-সব খুদে জমিদার, তালুকদার প্রভৃতি ভদ্রস্থানগণ

মধাবরভোগী কাহার৷ বিজেরা বা মজুর খাটাইয়া জমি চাষ না করিয়া ওই জমি আংশিক বা সম্পূর্ণভাবে প্তনী দিয়া রাখিয়াছেন,

তাঁহাদিগকেই বলা হইয়াছে মধ্যস্বত্তোগী। কিন্তু এধানে উল্লেখনীয়, জমির একটি বড়ো অংশ বিহাছে জোভদারদের হাতে, এবং প্রচলিত আইনে রায়ত বলিয়া আখ্যাত হইলেও, আসলে ই হারা পত্তনীদার, অথাৎ জমি নিজেরা চাষ না করিয়া কৃষকদের হাতে দিয়া মধ্যস্বত্তাগ করেন। স্বতরাং রায়ত হইলেও, মধ্যস্বত্তোগী বলিয়া ইহাদেরও আইনের আওতায় আনা হইয়াছে।

এই আইনের দারা সরকার সমস্ত জমি অধিকার করিতে পারিতেছেন না। কলিকাতা কর্পোরেশনের এলাকা, বাস্তুজমি, মিউনিসিপালিটি এলাকার পাকা বাড়ী, চা-বাগান, কলকারথানার জমি, পঁচিশ একরের কম অকৃষি ধাস জমি, স্থানীয় স্বায়ন্ত্রশাসন কর্তৃপক্ষের ও সমবায় সমিতির জমি বর্তমান আইনের

আওতায় পড়ে না। ইহা ছাড়া, মধ্যস্বভোগীরা কোন কোন্জনি সরকার নিজেদের হাতে নিম্লিখিত অধিকারগুলি রাখিতে নিজ দখলে আনিবেন পারিবেন: নিজের বস্তবাটি, পাকাবাড়ীযুক্ত জমি,

চামের কাজে অব্যবহার্থ থাস অধিকারভুক্ত পনর একর জমি [ কিন্তু বসতবাটি-সমেত ইংার পরিমাণ কদাচ কুড়ি একরের বেনা হইবে না ], খাস অধিকারে পিচিশ একর পর্যন্ত চাষের জমি, মাছের চাষের পুকুর, ফলের বাগান, পণ্ড ও পক্ষীপালন-ক্ষেত্র, ছয়োৎপাদনাদির জন্ত ব্যবহৃত জনি, সাধারণ কোনে। অন্তানের জন্ত প্রদত্ত বা দাতব্য প্রতিষ্ঠান কিংবা ধ্যায় প্রতিত্তানাদির জন্ত প্রদত্ত জমি। অব্ভা এইসব জমি যদি উপযুক্ত কাজে না লাগাইয় ফেলিয়া রাখা হয়, তবে সরকার স্থায়্য ফাতিপ্রণ দিয়া আপন অধিকারে আনিতে পারিবেন। আর, এই আইনের আওতায় যে-সব ভূমি পড়ে, ভাহাদের সমস্ত স্বস্থ বাংলা ১৩৬২ সালের পয়লা বৈশাখের মধ্যে রাজ্যসরকারের হাতে আসিবে। [১৩৬২ সাল এখন অতিক্রাস্ত ]

আলোচ্যমান আইনের কবল হইতে রক্ষা পাইবার জন্ত যদি কেহ—ভূমিদথল বিলটি আলোচনার কালে—বিধিবন্ধ হইবার পরে –কোনো রক্ম দলিলের

মাধ্যমে জমি হস্তান্তরিত করে, তবে তাহা গ্রাহ্ ইইবে না। বলা ইইরাছে, ১৯৫৩ সালের ৫ই মে তারিখের পর আইন এড়াইবার উদ্দেশ্যে যে-সব সম্পত্তি হস্তান্তর করা হইয়াছে সেগুলি বাতিল হইবে। অবশ্য যে-সম্পত্তি দাতা ও গ্রহীতার প্রব্রুত প্রয়োজনে হস্তান্তরিত হইয়াছে তাহা আইনসংগত বলিয়া বিবেচিত হইবে। কিন্তু মধ্যস্বস্বভোগীদের দ্বলৈ যে-পরিমাণ জমি থাকিবে বলিয়া নির্দিষ্ট করিয়া দেওয়া হইরাছে, তাহার অধিক পরিমাণ দ্বলে রাখা বে-আইনী হইবে।

রাজ্যসরকার মধ্যস্বভোগীদের প্রাপ্য বাকি থাজনা আদায় করিয়া দিবেন,
এবং পারিশ্রমিক বাবদ আদায়ের অর্ধেক টাকা সরকার
সরকারের দারির ও কর্ত্বা
পাইবেন। আর, মধ্যস্বভোগীদের কাছে সরকারের
যে-বাকি থাজনা ও ট্যাক্স পাওনা আছে, তাহাও কাটিয়া রাথিবেন। এমন কি,
ক্ষতিপূরণের টাকা ইইতেও তাহা কাটিয়া রাথিবার ব্যবস্থা ইইয়াছে।

সরকার কী ভাবে ক্ষতিপ্রণ দিবেন, সে সহস্কেও ব্যবস্থা হইয়াছে। এই টাকার কিছুটা অংশ নগদে এবং বাকিটা বাধিক শতকরা তিন টাকা সুদে ২০ বংসরের মেয়াদী সরকারী ঋণপত্রে দেওয়া হইবে। ক্ষতিপ্রণের কথা জমিদ্ধল্জনিত ক্ষতিপ্রণের হার বাধিক নীট আয়ের

श्मिरित निरमाक अकात स्टेरित विनया पश्चिमवन्न-मत्रकात श्वि कतियाहनः

|         |                         |        | . 1 41 41 1 |    |       |
|---------|-------------------------|--------|-------------|----|-------|
| প্রথম   | ৫০০ টাকার জন্ম          | নীট    | আয়ের       | ২০ | গুণ   |
| পরবর্তী | ৫০০ টাকার জন্ম          | नींग्र | আয়ের       | ১৮ | গুণ   |
| পর্বতী  | ১,০০০ টাকার জন্ম        | নীট    | আ্যের       | 59 | গ্ৰুণ |
| পর্বতী  | ২,০০০ টাকার জন্ম        | नीं हे | আয়ের       | ১২ | গ্ৰহণ |
| পর্বতী  | ১০,০০০ টাকার জন্ম       | নীট    | আয়ের       | >0 | গুণ্  |
| পর্বভী  | ১৫,০০০ টাকার জন্ম       | নীট    | আয়ের       | S  | প্তল  |
| পরবতী   | ৮০,০-০ টাকার জন্ম       | নীট    | আয়ের       | 9  | গুণ   |
| পরবর্তী | উধর্ব সংখ্যক টাকার জন্ম | নীট    | আয়ের       | 2  | গুণ   |
|         |                         |        |             |    |       |

#### জমির মালিককে নগদ টাকা দিবার হার নিমর্বা

| নীট আহের টাকার জন্ম |                   | শতকরা দেওয়া হইবে |  |  |  |
|---------------------|-------------------|-------------------|--|--|--|
| প্রথম               | 260               | >•০ টাকা          |  |  |  |
| পরবর্তী             | 200               | ৫০ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | €••               | ৪৫ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | 2,000             | ৪৫ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | 2,000             | ৩০ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | 20,000            | ২৫ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | 90,000            | ২০ টাকা           |  |  |  |
| পরবর্তী             | >,00,000          | ুুুু টাকা         |  |  |  |
| পরবর্তী             | উধ্ব সংখ্যার জন্য | ১২ টাকা           |  |  |  |

পূর্বেই বলা হইরাছে, এই আইনটি জ্ঞিমুক্ত ময়। কারণ, কলিকাতাকে বাদ দেওয়া, চা-বাগানের বিরাট সম্পত্তিকে ইহার আওতার বাহিরে রাধাটা অনেকে

কায়েশী স্বার্থের পৃষ্ঠপোষকতা বলিয়। মনে করেন।
উপসংহার
ক্ষতিপূর্ণের কথাটাও অনেকে প্<sup>\*</sup>জিপতি ও মালিকতোষণ বলিয়া বিবেচনা করেন। ইহার বিপরীত সমালোচনাও আছে। সবকিছু
মানিয়া লইলেও, ইহা অস্বীকার করা যায় না য়ে, এই আইনটি পশ্চিম-বঙ্গের
জনগণের বিচিত্র সম্ভাবনাপূর্ণ জীবনের অন্ধণোদয়ের দিকে নিশ্চিত ইংগিত। ইহার
বিতীয়াংশে ভূমিবিতরণের গুরুহপূর্ণ বিষয়টি আরো দ্রদৃষ্টি ও বিচক্ষণতার সহিত
বিবেচিত হইবে বলিয়া আশা করা যায়।

### युद्ध उ विश्वभाष्ठि

[রচনার সংকেতস্ত্রঃ ভয়াবহ দিতীয় বিশ্বসংগ্রাম—যুদ্ধের মূলীভূত কারণ—প্রথম যুদ্দের অবসানে বিজয়ীপক্ষের ঘোষণা—মিত্রশক্তি নিজেদের ঘোষিত আদর্শ প্রতিষ্ঠিত করিতে পারে নাই— যুদ্ধাবলয়ী সার্বভৌম রাষ্ট্রগুলির অনততা—এ যুগের আত্মবাতী 'অভি-সামাল্যবাদ'—অপ্তের হার। অন্তকে প্রতিরোধ করা অসম্ভব—বিষশান্তি আসিবে কোন পথে—রাষ্ট্রমংঘের শান্তিস্থাপনপ্রচেষ্টা বার্থ ইইবার কারণ---উপসংহার।

অবশেষে বিতীয় মহাযুদ্ধের অবসান ঘটল। বিংশ শতাব্দীর বিতীয় শ্রশান-প্রান্তরে বসিয়া আমরা গুনিলাম মিত্রশক্তির বিজয়বার্তা। এই যুদ্ধজয়ের মূল্য-

ভয়াবহ দিভীয় বিখদংগ্রাম

অজ্ঞ শোণিতপাত—অগণিত মামুধের আত্তরল। এক ভয়াবহ হঃস্বপ্নের হাত হইতে পৃথিবী মুক্তিলাভ क जिला। ऐतिम-म' उनहालिम जात्न आर्थानीत

পোল্যাও-অভিযানের ভিতর দিয়া ইউরোপে সর্বাত্মক সংগ্রামবৃহ্নি জলিয়া উঠে, উনিশ-শ' একচল্লিশ সালে জাপানের অত্ত্তিত পার্লহারবার-আক্রমণে সেই অগ্নিশিখা এশিয়ায় ছড়াইয়া পড়ে। ইহার পরে স্ফর্নীর্ঘ ছয়াট বছরের ইতিহাস ষেদ, অশ্র ও শোণিতের লেখায় অংকিত।

জামানী, জাপান ও ইতালী-এই তিনটি অকশক্তি আজ গুণু পরাজিত নয়, মিত্রশক্তির পদতলে অবলুন্তিত। ইংলও বুদ্ধে জয়ী হইল বটে, কিন্তু ইহার জন্ত তাহাকে দিতে হইয়াছে মপরিদীম মূল্য। ইংরেজ জাতি আজ স্বত্সবস্থ—কেবল আমেরিকাই আজ বিজয়উল্লাসে উল্লিসিত। আমরা দেখিলাম, পশুবল আর মানবসতোর বিরোধী জিগীয়া ও জিবাংসার উপর সাম্রাজ্যের যে-ভিত্তি গডিয়া উঠে, তাহা পশুক্ষাক্তিরই প্রচণ্ড অভিঘাতে একদিন তাদের ঘরের মতো ভাঙিয়া পভিতে বাধ্য।

কেন এই যুদ্ধ ? মালুষের তুর্নিবার লোভ, পৃথিবীর গণনাতীত মালুষকে নির্মম শোষণে সর্বরিক্ত করিবার সর্বনাশা আকাংক্ষা, উগ্র জাতীয়তাবশে উপনিবেশ

স্থাপনের কুৎসিৎ ছলনা ও চাতুরী রহিয়াছে এই বিখ-যুদ্ধের মূলীভূত भः शास्त्र भ्राम् । भः शास्त्र वार्थनी **ि**क কারণ সংগে ইহার রাষ্ট্রনীতিক কারণগুলিও ঘনিষ্ঠভাবে

জড়িত। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ জাতিতে জাতিতে নিচুর সংঘাতের এই মূলীভূত কারণ-গুলি বিদ্বিত করিতে পারিয়াছে কি? যুদ্ধের অবসান ঘটিল, কিন্তু বিশ্বের কোটি কোটি আওঁ মানবের আকাংক্ষিত শান্তির শুত্র ছারা কোণায় ?

প্রথম মহাযুদ্ধে পরাজিত জার্মানী সন্ধিপত্রে স্বাক্ষর করিবার কালে তৎকালীন ব্রিটিশ প্রধানমন্ত্রী ঘোষণা করিয়াছিলেন: 'পৃথিবী হইতে ভাবীযুদ্ধের কারণ আজ দ্বীভূত হইল।' ইংলণ্ডের প্রধানমন্ত্রীর স্থরে স্থর মিলাইয়া মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের প্রেসিডেণ্ট বলিয়াছিলেনঃ 'এই যুদ্ধের সংগেই সাফ্রাজ্যিক শোষণ এবং ভবিশ্বং যুদ্ধের সকল বীজ নষ্ট হইল।' কিন্তু তাঁহাদের বিঘোষিত সেই ভবিশ্বং-বাণী সত্য হয় নাই। কেন? ইহার উত্তর হইল, যুদ্ধের আর্থনীতিক কারণগুলির

প্রথম মহাযুদ্ধের তাবসালে বিজয়ীপক্ষের ঘোষণা সম্পূর্ণ উচ্ছেদ না ঘটলে বিশ্বব্যাপী সংগ্রামের বিলুপ্তি কথনও ঘটতে পারে না। সাম্রাজ্ঞাপ্রভিন্তার উদগ্র লালদা, উপনিবেশ স্থাপনের কুটিল চক্রান্ত, শোষণভিত্তিক

পুঁজিবাদ, শিল্পে অনগ্রাসর দেশে লাভজনক অর্থবিনিয়ে গ প্রভৃতি যে-সব কারণে যুদ্ধ বাধে ভাসাই-সঞ্জি সেই কারণগুলির কোনও প্রতিকার করিতে পারে নাই।
ঐ সন্ধির মূলেই ভাবীযুদ্ধের বীজ নিহিত ছিল।

প্রথম মহাযুদ্ধ-অবসানের পর পৃথিবীর মানবসমাজ বিশ্ববাাপী শালিরাজ্য প্রতিষ্ঠার স্বপ্ন দেখিয়াছিল—কিন্তু সেই স্বপ্ন স্বপ্রই রহিয়া গেল। সামরিকবাদ ও

·মিত্রশক্তি নিজেদের ঘোষিত আনশ প্রাত্তিত করিতে পারে নাই সাআজ্যবাদ পচিশ বছরের ব্যবধানেই তাহার দানবীয় হিংপ্রতাকে লইয়া পুনবার জগৎসমক্ষে আত্মপ্রকাশ করিল। দিতীয় মহাবুদ্ধের প্রথম দিকেও আমরা শুনিয়াছি সামা, মৈত্রী ও স্বাধীনতার কথা। দিতীয়

বিশ্বসংগ্রামও শেষ হইল, কিন্তু পৃথিবীতে শান্তি ফিরিয়া আসিল না—ফিরিয়া আসিবার কোনো লক্ষণ এখন পর্যন্ত দৃষ্ট হইতেছে না। মিত্রশক্তি বারবার ঘোষণা করিয়াছে, এই যুদ্ধ স্থায় ও সভ্যের জকু, অভ্যাচারীর আক্রমণ হইতে আত্মরক্ষার প্রয়োজনে। শক্রর আধাত হইতে মিত্রশক্তি অব্ভা আ্রারক্ষা করিতে সমর্থ ইইয়াছে। কিন্তু স্থায়ধ্ম, সভ্যধ্মের এতটুকু মর্যাদা ভাহারা রক্ষা করিতে পারে নাই।

এই যুদ্ধ যদি তুবলের প্রতি প্রবলের অত্যাচারের পথ রুদ্ধ করিতে পারিত তবে মার্থবর এত তঃধলাঞ্চনকে আমরা দার্থক মনে করিতাম। কিন্তু বুদ্ধাবদানে নির্যাতিত মানবজাতি ম্কুলাভ করিল কোথায়? জাপানের আঅসমপণের পর মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের প্রেদিডেণ্ট টুম্যান বলিয়াছেন: 'It is a victory of liberty over tyranny'। কিন্তু পৃথিব র প্রাধীন জাতি তাহাদের হৃত স্বাধীনতা কি

যুক্তিভয়ী দার্বভৌম যাউ্তলির অসততা ফিরিয়া পাইয়াছে? অত্যাচারীর উৎপীড়ন, ধনতান্ত্রিক চক্রান্ত আর সাম্রাজ্যবাদীর দন্ত অতার্থাধ পূর্বের মতোই বর্তমান রহিয়াছে। ইগার প্রমাণ – বুদ্ধকালীন সান্-

ফান্সিসকো-সম্মেলনে উপনিবেশগুলির স্বাধীনতা পাইবার দাবী যুদ্ধবিজয়ী

সার্বভৌম রাষ্ট্রগুলি স্থীকার করিতে কুণ্ঠা জানাইরাছে। ভার্সাই-সন্ধিসর্তের অন্তরালে যেমন গুপ্তভাবে অবস্থান করিতেছিল ভাবী বিতীয় মহাযুদ্ধের বীজ, তেমনি পট্স্ডাম-ঘোষণা আর অতলান্তিক চুক্তির মধ্যে আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে ভাবী তৃতীয় সার্বিক যুদ্ধের প্রলয়ংকর বিক্ষোরণের ক্লুলিংগ।

আজ ইয়তো ফ্যাসীবাদ, নাংসীবাদ কিংবা জাণানের সামরিকবাদ আপাতদৃষ্টিতে পংগু ইয়া পড়িয়াছে, কিন্তু সামাজ্যবাদের কি অবসান ঘটিয়াছে ? জাপান ও জার্মানীকে হীনবল করিবার জন্য মিত্রশক্তি বন্ধপরিকর, কিন্তু বিটেন,

এ যুগের আত্মধাতী 'অতি-সাম্রাজাবাদ' 'অ'মেরিকা এবং রাশিয়া নিজ নিজ সামরিক শক্তি দিন দিন বৃদ্ধি করিতেছে। বৃহৎ রাষ্ট্রগুলি সংঘবদ্ধ ইইয়া অস্তবলে শান্তি প্রতিষ্ঠা করিতে চাহিতেছে। কিন্তু

এই 'অতি-সামাজ্যবাদ' নিজের মধ্যেই লুকাইয়া রাখিয়াছে হিংসা ও ধ্বংসের বাজ। যে-দিন এই হিংসা ও প্রতিযোগিতার বীজ শাখাপ্রশাধায় আত্মবিস্তার করিবে, সেদিন কোন্ শক্তি সর্বনাশা সংগ্রামকে প্রতিরোধ করিতে সমর্থ হইবে ?

আজিকার দিনের গোপন অন্ত আণ্রিক বোমা, হাইজ্রোজেন বোমা—যাহা মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র, ব্রিটেন, রাশিয়া ইত্যানির একচেটিয়া সম্পত্তি বলিয়া ঘোষিত হইতেছে—কাল তাহা ২য়তো অপরাপর রাষ্ট্রের কাছে গোপন থাকিবে না,

অপ্রের সহায়তার অন্তকে প্রতিরোধ করা অসম্ভব ইয়তো ইহা অপেক্ষা ভীষণতর কোনো মারণাম্র বৈজ্ঞানিক গবেষণাগারে আবিস্কৃত হইবে। আমেরিকা প্রভৃতি রাষ্ট্রের উত্তাবিত প্র5ও শক্তিধর বোমাকে

'ইলের বজ্ঞ' আখ্যা দিয়া অনেকে হয়তো নিরাপত্তার হর্ষে উৎফুল্ল হইয়। উঠিয়াছে। কিন্তু ইলের বজ্ঞকে প্রতিরোধ করিবার শক্তিও আছে—বিষ্ণুর 'স্দর্শন-চক্র'। স্থতরাং অবিশ্বাস, কর্ষা, ম্বা, প্রতিশোধপ্রবৃত্তির সাহায্যে বৃদ্ধকে চিরকালের জন্ত দমন করা যাইবে না। পরাজিত জাতিকে তাহার স্বাধিকার ফিরাইয়া না দিলে, মৈত্রী ও প্রতির বদ্ধনে তাহাকে বাধিতে না পারিলে, তুর্গকে শোষণ করিবার প্রত্তি সমূলে উৎপাটিত না করিলে, সাময়িক বিরতির পর আবার বৃদ্ধের ভয়াবহ আ্যপ্রকাশ অবশুভাবী।

বিশ্বশান্তির অভ্যানয় হইবে কোন্ পথে ? সর্বজাতির, সর্বমানবের স্বাধীনতা স্থীকার করিয়া লইয়া যদি বিশ্বরাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়, যদি মানুষ-হিসাবে প্রত্যেক মানুষের মর্যাদা স্থীকৃত হয়, ধনতন্ত্রের চিতাভন্মের উপর যদি সমাজতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা হয়, তবে হয়তো পৃথিধীতে শান্তি ফিরিয়া আসিবে। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থায় পুঁজিপতির লাভালাভের প্রশ্নই বড় হইয়া দেখা দেয়। অতিরিক্ত লাভের মোহই

উপনিবেশ প্রতিষ্ঠার দিকে তাহাদিগকে ক্রমাগত আকর্ষণ করিতে থাকে। কিন্তু পৃথিবী যতই বিপুল হোক, ইহার ব্যাপ্তি অসীম নয়। সেজন্ম নৃত্য

তিপনিবেশ স্থাপন যখন আর সম্ভব হয় না, তথন প্রাচীন
বিষশান্তি আদিবে
কোন্পথে
তিপনিবেশগুলিকে করতলগত করিবার জন্ত শক্তিশালী
রাষ্ট্রগুলির মধ্যে দেখা দেয় দারুণ সংঘর্য—ইহাকেই
বলি আমরা সংগ্রাম। কিন্তু সমাজতন্ত্রী উৎপাদনব্যবস্থায় লাভের কোনো
প্রশ্ন পাকে না—স্কুতরাং সেখানে পররাজ্য শোষণের স্থানও নাই। ভূমি
ও মূলধনকে সমন্ত সমাজের সম্পত্তি করিয়া ভুলিতে পারিলে আর্থনীতিক ও
রাজনীতিক বৈষম্য ও অনাচারের হাত হইতে মানুষ রক্ষা পাইবে।

সংগ্রামকে সংগ্রাম দারা প্রতিরোধ করা যায় না— যুদ্ধের মূল কারণগুলিকে দূর করিতে পারিলেই তবে যুদ্ধের সন্তাবনা বিদ্রিত হইবে। বর্ণবৈষম্য ও বর্ণবিদেষ, জাতিবৈর, সাম্রাজ্যবাদ ও ঔপনিবেশিক আধিপত্য পৃথিবী হইতে নিশ্চিহ্ন হইয়া না গেলে যুদ্ধাব্দানের কোনো আশা নাই। বৈদেশিক প্রভূষ্ব কোনো দেশই বিনাপ্রতিবাদে মানিয়া লইতে চাহিবে না, এবং কাহারো স্বাধীনতার দাবীকেও কোনো রাষ্ট্র ঠেকাইয়া রাথিতে পারিবে না।

বাদবিসম্বাদ চাপা দিয়া কিংবা জোড়াতালি দ্বারাকিছুকাল থামাইয়া রাখিতে পারিলেই আসল সমস্থার সমাধান হইবে না। ভিতরে ভিতরে অসস্তোধ বা অশান্তির বাহদ ধুমায়িত হইবার স্থযোগ পাইলে তাহার ফলে একদিন বিস্ফোরণ

অবশুস্তাবী। রাষ্ট্রদংঘের শান্তিয়াপনপ্রচেষ্টা এই রাষ্ট্রদংঘের শান্তিয়াপন- কারণেই ব্যর্থ হইতেছে। অতলান্তিক চুক্তি এই কারণেই চুক্তিবহির্ভূত রাষ্ট্রের সন্দেহ ও প্রতিবাদ জাগাইয়াছে। আর্থনীতিক বনিয়াদেও যে-বৈষম্য আজ বিকট আকার ধারণ করিয়াছে, অবিলম্বে তাহারও সামঞ্জ্রখবিধান করিতে হইবে। রাজনীতিক সামাজ্যবাদ যদি আর্থনীতিক সামাজ্যবাদের আসন অধিকার করে, কিংবা রাজনীতিক প্রভূত্বাবদানের ষবনিকাপাতের পরেই যদি আর্থনীতিক প্রভূত্বপ্রসারের অভিনয় আরম্ভ হয়, তাহা হইলে সে পটপরিবর্তন দ্বারা বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠা সম্ভব হইবেনা।

কিন্ত ত্ংধের বিষয়, এইগুলিই বর্তমান পৃথিবীর ত্রারোগ্য ব্যাধি। বাঁহারা ঘোষণা করেন যে, আমাদের সংগ্রাম নৈতিক সংগ্রাম, তাঁহারাও যেমন বিশ্বাদীকে প্রতারিত করেন—বাঁহারা অর্থের প্রলোভন দেখাইরা বলেন, আমাদের আবেদন শান্তি ও ঐক্যের আবেদন তাঁহারাও কুধার্তকে ত্ঃধের পথে প্রলুব্ধ করেন। ধনদান নহে, মানদানও নহে—শক্তিদানই জগতের শ্রেষ্ঠ দান। কে কাহাকে কত শক্তিশালী করিবার সাহায্য করিতেছে, তাহার দারাই তাহাদের আন্তরিকতা ও সততা প্রমাণিত হইবে।

সংগ্রাম লক্ষ লক্ষ মানুষকে হত্যা করিয়াছে, কিন্তু মানুষের মনুষ্থ মৃত্যুহীন;
সেই অপরাজেয় মনুষ্ত্রের উদ্বোধনই মানুষকে যুদ্ধের হাত হইতে মুক্তি দিতে
পারে। সত্য ও ক্যায়ের প্রতি অবিচলিত শ্রন্ধা, ক্ষমা,
উপসংহার
উচ্চতর জীবনাদর্শের মধ্যেই নিহিত রহিয়াছে
বিশ্বশান্তির সোনার কাঠি। তাহারই যাতৃস্পর্শে মানুষের হিংসাপ্রমত্ত চিতে
আসিবে বিশায়কর পরিবর্তন। অস্ত্রবলে, পশুবলে পৃথিবীতে কোন্দিনই শান্তি
প্রতিষ্ঠিত হইকে না—হইতে পারে না।

#### বিজ্ঞান ও মানবসভ্যতা

্রচনার সংকেতন্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—প্রকৃতি-মানবের সংগ্রামে দর্বশেষে মানুষই জয়ী হইষাছে—বিজ্ঞানের অভিযান—বিজ্ঞানদাধনা ও মানবগভাতার ক্রমবিকাশ—বিজ্ঞানের বিশ্বয়কর আবিক্ষার—পদার্থবিজ্ঞান ও রুবায়নবিজ্ঞান—চিকিৎসাবিজ্ঞান—বিজ্ঞান মানুষের জ্ঞানসাধনাকে বিশ্বস্থী করিয়া তুলিয়াছে—উপসংহার।

স্টির আদিম যুগে এ পৃথিবীতে সবচেয়ে অসহায় জীব ছিল মান্ত্র। যেদিন সে প্রথম চোখ মেলিয়া চাহিল, নিজের চতুপার্ছে দেখিতে পাইল প্রকৃতির জয়াল কুটিল রূপ—ভয়ংকরী প্রকৃতি বৃঝি করাল মুখবাদান করিয়া সেদিন ভয়াতুর মানবশিশুকে গ্রাদ করিতে উপ্রত। সেদিন মান্ত্রের দেহে ছিল না কোনো আচ্ছাদন, কুধানিবৃত্তির জম্ম তাহার হাতের কাছে ছিল প্রারম্ভিক ভূমিকা না এককণা আহার্য, হিংল্ল খাপদের সহিত সংগ্রাম করিবার জম্ম ছিল না কোনোরূপ অন্তর, আত্মরকা করিবার জম্ম ছিল না এতটুকু নিরাপদ আশ্রয়। সে তখন সম্পূর্ণ নিঃসম্বল, একেবারে অসহায়। প্রতিকূলা নিস্প্রকৃতির নিষ্ঠুর জ্রকুটি দেই আদিম যুগে মান্ত্রেকে নিশ্চয়ই শংকাবিহ্বল করিয়া তুলিয়াছিল। কিন্তু পরম বিশ্বরের ব্যাপার, নিদারুল প্রতিকৃল পরিবেশের মধ্যে অব্যান করিয়াও এই মর্ভভূমির মানবশিশু আপনার অন্তির রক্ষা করিতে সমর্থ হইয়াছে, চারিদিকের ভীষণতার কাছে আত্মসমর্পণ সে করে নাই। এই অভাবনীয় ঘটনা কেমন করিয়া সন্তব হইল? ইহার একটি মাত্র উত্তর—মান্ত্রের শাণিত বৃদ্ধি, অন্তর্নিহিত জ্ঞানশক্তি আর বিপুল স্ক্রনীপ্রতিভার বলে।

মান্তবের যাত্রা শুরু হইয়াছে সেই কোন্ শ্রবণাতীত কালে—ইহা অশ্রান্ত, অপ্রতিহত। মানবের এই স্থলীর্ঘকালের যাত্রার ইতিহাস, তাহা উদ্ধৃত প্রকৃতির সহিত নির্বচ্ছিন্ন সংগ্রামেরই কাহিনী। প্রকৃতি মান্ত্রকে কত ভয় দেখাইয়াছে,

প্রকৃতি-মানবের সংগ্রামে সর্বশেষে মানুয জয়ী হইয়াছে তাহার প্রতি-পদক্ষেপে তুর্লংগ্য বাধার সৃষ্টি করিয়াছে; তথাপি পণ্চলায় সে বিরত হয় নাই, নিজের চলতাধর্মকে ক্ষণ্কালের জন্মও পরিহার করে নাই। প্রকৃতি-মানবের এই যে সংগ্রাম, এ সংগ্রামে অবশেষে

মানবসন্তানেরই জয়বার্তা ঘোষিত হইয়াছে। মালুষ ধীরে ধীরে প্রকৃতির হাত হইতে কাড়িয়। লইল তাহার রহস্তভাগুরের চাবি, জানিয়া লইতে লাগিল বিপুল-ব্যাপ্ত জড়বিখের বিচিত্র তথ্য, সেগুলিকে গ্রথিত করিল কার্যকারণ্যত্র—নবজন্ম স্টিত হইল বিজ্ঞানের।

বিজ্ঞানের জন্মলগ্নে রহিয়াছে মান্তবের প্রয়োজনসাধনের তাগিদ। কিন্তু মান্ত্য শুধু প্রয়োজনের দাস নয়। প্রয়োজনের সীমা অভিক্রম করিয়া ক্রমশ সে পা বাড়াইরাছে অপ্রয়োজনের উদার ক্বেক্রে—সীমাহীন কৌতূহলের জগতে। জানার

বিজ্ঞানের শুভিযান

মার্থকে আকর্ষণ করিয়াছে ত্রধিগম্য অজানিতের

দিকে। তাই বিজ্ঞানের অভিযান অশ্রান্ত, বিজ্ঞানীর সাধনা অভ্রন্ত

বিজ্ঞানসাধকের দল মাতিয়া রহিয়াছে নিত্যন্তন উত্তাবনে। বিজ্ঞান আজ

তাহার পদচ্ছি অংকিত করিয়া দিয়াছে হলে-জলে-নভোদেশে—পরিদৃগ্রমান এই

বিরাট বিশ্বজগতের সর্বত্ত। দূরকে সে নিকট করিয়াছে, অদৃগ্রকে দৃশু করিয়া
ভূলিয়াছে—অজানাকে সম্পূর্ণ জানিয়া লইবে, ইহাই তাহার কঠিন পণ। আজ

মানবসভ্যতার যে-অভ্রংলিই সৌধ গড়িয়া উঠিয়াছে, ভাহার পিছনে বিজ্ঞানের
দান অসামান্ত। আধুনিক সভ্যতা ও বিজ্ঞান অচ্ছেতভাবে সম্প্ত্রত

সভ্যতার ক্রমবিবর্তনপথে অগ্রসর হইয় বর্তমানে আমরা বিজ্ঞানসমূদ্ধ যুগে আসিয়া পৌছিয়াছি। আমরা আজ আর সেই অনেক-শতাক্ষী পূর্বেকার অরণ্যচারী ভ্রামামাণ জীবন যাপন করি না। মান্তবের মনে আছ আদিম বুগের

বিজ্ঞানদাধনা ও সভ্যতার ক্রমবিকাশ সেই অসহায়তার ভাব নাই। বিজ্ঞান আমাদের অস্বাচ্ছন্য, আমাদের তুর্বল তা অনেক থানি বিসুরিত করিতে সমর্থ হইয়াছে। সন্ধানী মান্তবের চোখে আলোক শিখা

জালিবার কৌশলটি যেদিন ধরা পড়িল, যেদিন মান্ত্র আবিকার করিল বাত্পশক্তি, দেদিন স্তিত হইল বিজ্ঞানের জয়যাতার প্রথম অধ্যায়। বিশ্বচারী তমসার ঘন আন্তরণকে মানুষ কৌশলে অপসারিত করিল, বাল্পীয় শক্তিকে কাজে লাগাইয়া পৃথিবীর দূরত্ব সে ঘুচাইয়া দিল। জেম্দ্ ওয়াট কর্তৃক স্টীমইঞ্জিনের উদ্ভাবন মানবসভ্যতার ক্ষেত্রে একটি অবিশ্বরণীয় দান। রেলস্টীমার উদ্ভাবিত হওয়ায় জলপণে-স্থলপথে মানুষের গতিবিধি নিরংকুশ হইয়া উঠিল—পৃথিবীর সর্বমানবের মিলনের ক্ষেত্রটি বাধামুক্ত হইল। বিজ্ঞানের অভিযান স্কুক্ত হইয়াছে কোন্ স্পূত্র অতীতে, কিন্তু উনবিংশ-বিংশ শতাজীতে ইহার অগ্রগতি বিশ্বয়কর।

বিহাৎশক্তির আবিকার মাণুবের স্থস্বাচ্ছন্য ও দ্বদ্বাত্তে গতিবিধির ক্ষেত্রটি সহস্ত্রণ প্রশন্ত করিয়। তুলিল। বৈড়াতিক বাতি, বৈড়াতিক পাখা, টেলিগ্রাফ, টেলিফোন, রেডিও, টেলিভিশন্যন্ত্র প্রভৃতি বস্তু বিড়াৎতরংগের রহস্থময় শক্তির খেলাকে আশ্র করিয়াই দাঁড়াইয়া রহিয়াছে। তভিৎতরংগের মাধ্যমে পৃথিবীর

এক প্রান্তের সংবাদ মুহূর্তমধ্যে অপর প্রান্তে গিয়া বিজ্ঞানের বিষয়কষ
পৌছাইতেছে। গৃহাভ্যন্তরে বসিয়া বসিয়া বর্তমানে আবিশার
আমরা অবলীলাক্রমে বহির্বিয়কে দেখিয়া লইতেছি—

বড়ো পৃথিবী আমাদের কাছে আজ করতলে আমলকবৎ একটি বস্ত হইরা উঠিয়াছে। অধুনা মান্নবের বহুবিধ ছ্রারোগ্য ব্যাধিকে দমন করিবার উদ্দেশ্যেও চিকিৎসাবিজ্ঞান বিহাৎশক্তির সহায়তা গ্রহণ করিতেছে। শুধু তাহা নয়। বিজ্ঞানী তাহার বৃদ্ধি থাটাইয়া মৃক্তপক্ষ বিহংগের মতো কেমন সহক্ষে আজ আকাশদেশে উড়িয়া বেড়াইতেছে ব্যোম্যানের সাহায়ে। এরোপ্লেনে চড়িয়া শৃত্যপথে আমরা এখন ঘণ্টায় তিনশত মাইল অভি সহজে উত্তীর্ণ হইতেছি।

পদার্থবিজ্ঞান ও রসায়নবিজ্ঞানের সাম্প্রতিক আবিকার সতাই বিস্ফাবহ। অধ্যাপক রউজেনের আবিষ্কৃত 'রঞ্জনরশ্মি' ও অধ্যাপক কুরী ও মাদাম কুরীর আবিষ্কৃত 'রেডিয়াম' বিজ্ঞানজগতে যুগান্তর আনিরাছে। রঞ্জনরশ্মির সাহায্যে শ্রীরের অদৃশ্য বস্তু দৃশ্য হইয়া উঠিয়াছে, রেডিয়াম ক্যানসারের মতো ভয়ংকর

ক্ষতের মারাত্মক বিষক্রিয়াকে অনেকটা প্রতিহত পদার্থবিজ্ঞান ও রুগায়ন- করিয়াছে। একালের আর-একটি যুগাস্তকারী ঘটনা বিজ্ঞান আণ্বিক শক্তির আবিদ্ধার। একটি আণ্বিক বোমার

ধ্বংসকারী শক্তি লক্ষ লক্ষ ডিনামাইটের শক্তির চেয়েও বেশী। ইহার ভীষণতাদর্শনে মানুষ আজ ভীতিস্থান্তিত — বিমৃচ। কেবল ধ্বংসসাধনের কাজে প্রয়োগ না
করিয়া, এই আণবিক শক্তিকে বিজ্ঞান যেদিন মানবকল্যাণের ক্ষেত্রে প্রয়োগ
করিবে সেদিন মানুষের সভ্যতার ইতিহাসে অভ্যুজ্জ্বল এক নৃতন অধ্যায় সংযোজিত
হইবে। 'র্যাডার বিম'-এর উদ্ভাবন এ মুগের বিশেষ একটি উল্লেখনীয় ঘটনা।

বিগত দিতীয় বিশ্বযুদ্ধের সময়ে ইহার সাহায্যে ইংলগু জার্মানীর প্রচণ্ড বিমানহানার হাত হইতে কিছুটা আত্মরকা করিতে সমর্থ হইয়াছিল।

রসায়নবিজ্ঞান চিকিৎসাবিজ্ঞানের সহায়ক। চিকিৎসাবিজ্ঞানকে নানা-ভাবে সহায়তা করিয়া রসায়নবিজ্ঞান ব্যাধিগ্রস্ত মালুষকে নিশ্চিত মৃত্যুর কবল হইতে ফিরাইয়া আনিতেছে। পেনিসিলিন, ফ্রেপটোমাইসিন, ক্লোরোমাইসিটিন

প্রতিতি ঔষধ আবিষ্কৃত হওয়ায় এখন লক্ষ লক্ষ মানুষ বছবিধ বাাধির আক্রমণ ইইতে রক্ষা পাইতেছে। পূর্বে কিপ্ত কুকুর-শৃগাল প্রতৃতির দংশনে উন্মাদগ্রস্ত হইয়া কত মানুষ মারা ঘাইত, পাস্তরের ইনজেকশন আবিষ্কৃত হওয়ায় দেই ভয়ের হাত হইতে মানুষ আজ মুক্ত। এক দিন বসস্ত-রোগ লোকালয়, গ্রামের পর গ্রাম, উৎসন্ন করিয়া দিয়াছে, জেনর-এর আবিষ্কৃত 'ভ্যাক্রিন' এই ত্রস্ত রোগের প্রতিষেধক। অধুনা সপ্বিষকে বিজ্ঞানীরা ক্যানসার-রোগে প্রয়োগ করিতেছেন। অনুবীক্ষণ-যন্ত্র উদ্রাবিত হওয়ায় ফলে আমিয়া নানারকমের সাংঘাতিক জীবাণুর সন্ধান পাইয়াছি। এ সব অদৃশ্য শক্রের আক্রমণের কাছে এখন মানুষ একান্ত অসহায়ভাবে আর আলুসমর্পণ করিবে না।

মানবসভ্যতার বিকাশের গতি জ্বততর করিয়াছে মুদ্রাযন্ত্র। এই যন্ত্রটি নিঃসন্দেহে বিজ্ঞানের একটি বড়ো দান। ইহা মান্তবের জ্ঞানসাধনাকে কতথানি

বিজ্ঞান মানুষের জ্ঞান-দাধনাকে বিখমুথী করিয়া তুলিয়াছে যে বিশ্বমুখী করিয়া তুলিয়াছে, তাহা ভাষায় বলিয়া শেষ করা যায় না। সবাক চলচ্চিত্র, রেডিওফোন ইত্যাদির উদ্ভাবন মাত্র্যকে আনন্দদান ও শিক্ষাপ্রচারের ক্ষেত্রে বিপ্রবসাধন করিয়াছে। দ্রবীক্ষণ-যুপ্তের দূর্যানী দৃষ্টি

আকিশিলোকের গোপন রহস্তের আচ্ছাদন উন্কুক্ত করিয়াছে।

বিজ্ঞান মান্তবের নান। অভাব ঘুচাইয়াছে, মান্তবকে আনন্দ দিয়াছে, স্থখাচ্ছন্য দান করিয়াছে, শক্তিমান করিয়া তুলিয়াছে। আমাদের প্রাত্যহিক জীবনে
বিজ্ঞানের দান সংখ্যাতীত। আধুনিক ধুগটিকে বিজ্ঞানপ্রভাবিত যান্ত্রিক যুগ
বলিলে কিছুই ভুল বলা হয় না। বিজ্ঞানের শক্তিবলে একালের মান্তব স্তাই

বিশ্বজ্যী ইইয়া উঠিয়াছে। কিন্ত ইহাও সত্য যে,
তিপদংহার

বিজ্ঞানের যুগান্তকারী সকল আবিদ্ধার মানবজাতির
কল্যাণসাধনে প্রযুক্ত হয় নাই। বৈজ্ঞানিক-আবিদ্ধার একদিকে যেমন সভ্যতাবিকাশে সহায়তা করিয়াছে, অন্তদিকে তেমনি সভ্য মানুষের যুগ্যুগান্তের কীতিকে
নিশ্চিহ্ত করিয়া দিবার উন্মন্ত প্রয়াসেরও সহায়ক হইয়াছে। পর-পর চুইটি
বিশ্বসংগ্রামের ভয়াবহ ধ্বংসলীলা আমাদের একথার স্ত্যুতার প্রমাণ-পরিচয় বহন

করিতেছে। অবশ্য ইহা বিজ্ঞান বা বিজ্ঞানীর দোষ নয়—দোষ হইতেছে লোভী মানুষের সংকীর্থ স্বার্থবৃদ্ধির, দোষ শক্তিম্পাধিত ধনতান্ত্রিক সমাজবাবস্থার। আত্মবাতী জিগীধাকে, দানবীয় প্রবৃত্তির স্বেচ্ছাচারকে মানুষ যেদিন দমন করিতে শিবিবে, যেদিন মানুষের চিত্তে জাগ্রৎ হইবে মহন্তর মানবতাবোধ, সেদিন সভ্যতার সংকট আর দেখা দিবে না। মানুষের অন্তনিহিত মনুষ্যুত্তধর্মের উপর আন্তা আমরা কখনো হারাইব না। তাহার চিত্তে অবশুই একদিন শুভবোধের উদ্বোধন হইবে, এবং এই শুভবোধই তাহাকে পরিচালিত করিবে বৃহত্তর সমাজকল্যাণের অভিমুখে। বিজ্ঞানসাধনাকে ধর্মসাধনার সহিত বৃক্ত করিতে পারিলে বিজ্ঞানের অভিযান শুভংকর হইরা উঠিবে,—পৃথিবীর অগণিত মানুষ আজ সেই মংগল-প্রভাতের প্রতীক্ষায় দিন কাটাইতেছে।

# বিজ্ঞান কা চায়ঃ জীবন, না মৃত্যু

্রচনার সংকেতস্থত ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—আধ্নিক যুদ্ধ ও বিজ্ঞান—একালের যুদ্ধ
সম্পূর্ণ যান্ত্রিক—হিংসা কেবল হিংসাকেই স্থান্ট করিয়া চলিয়াছে—বিজ্ঞান সভাতাকে কোন্ দর্বনাশের দিকে
টা নয়। লইয়া যাইতেছে—আজ কেন বিজ্ঞানের এই মৃত্যুর সাধনা—পুঁজিবাদী মান্থের বিকৃত কুধার
ভয়াবহ পরিণাম—নাজী জার্মানী ও সামরিকবাদী জাপান—উদ্ধত পশুশক্তির পরাভব অবগুস্তাবী—
উপসংখার।

মানবসভাতার ইতিহাসে যুদ্ধবিগ্রহের রক্তলেখা কতবার চিহ্নিত হইল।
আত্মরক্ষা ও আত্মপ্রতিষ্ঠার জৈব প্রেরণা মান্ত্যকে বারংবার ঠেলিয়া দিয়াছে ভয়াল
সংগ্রামের মুখে। প্রাগৈতিহাদিক যুগ হইতে
প্রাপ্তিক ভূমিকা
আজিকার বিংশ শতাবা পর্যন্ত মান্ত্যে কত
পাশবিক হানাহানি আমরা দেখিলাম—দেখিলাম জিগীষা ও জিঘাংসার
ছিন্নমন্তার্গণ। কুরুক্তের, লংকা ও টুয়ের সংগ্রামকাহিনী কত কবির লেখায়
আবিস্মরণীয় হইয়া আছে—থার্মপলি, হল্দিঘাটের যুদ্ধ মান্ত্যকে ভয়চকিত করিয়াছে।
সেকালের মান্ত্য যুদ্ধক্তেরে পরিচয় দিয়াছে নিজের বাহুবলের—বীরত্বের।
রণনীতি তথনও মানবতা ও ধর্মবোধকে নির্লজ্জভাবে লংঘন করে নাই। সেদিন
ছিল বিজ্ঞানের শৈশব।

কিন্তু আজিকার দিনের যুদ্ধবিগ্রহের এ কী ভয়ংকর রূপ! বিজ্ঞানের অগ্র-গতির সংগে সংগে রণনীতি ও সমরকৌশল অভাবনীয়ন্ত্রপে পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে। আধুনিক যুগে ধর্মবোধ ও সত্যের স্থান নাই, বাহুবলের প্রয়োজন নাই, সমরক্ষেত্রের পরিধিও এখন সর্ব্যাপী হইয়া উঠিয়াছে। সাম্প্রতিক কালের যুদ্ধ আধুনিক যুদ্ধ ও বিজ্ঞান বাহুবলের নয় —অন্ত্রবলের। মানুষের বৃদ্ধির স্ক্লাতা তাহার দৈছিক শক্তিকে আজ বছদূর অতিক্রম করিয়। গিয়াছে। আধুনিক সংগ্রাম যে এতখানি সর্বনাশা রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে, তাহার মুলে রহিয়াছে বিজ্ঞানের নিত্যন্তন মারণ-অন্ত্রের আবিস্কার। তাই সমগ্র বিশ্বের শান্তিপ্রিয় মানুষ আজ বিজ্ঞান ও বিজ্ঞানীর দিকে বিমৃত্ বিপ্রান্ত দৃষ্টিতে তাকাইয়া আছে। মানুষের মনে আজ বারংবার জাগিতেছে একটি-মাত্র প্রশ্নঃ বিজ্ঞান কী চায়—সভ্যতার অগ্রগতি, না বিনাশ প্রজীবন, না মৃত্যু প্র

প্রথম মহাবুদেও মারণ-অন্ত্রের এমন ভয়াবহ আত্মপ্রকাশ দেখা যায় নাই।
পরিধার অন্তরালে থাকিয়া সংগ্রাম পরিচালনা করা এবং দ্রপাল্লার কামানে
শক্তকে বিপর্যন্ত করিয়া তোলাই ছিল সেই যুদ্ধের বিশিষ্ট
রূপ। কিন্তু প্রথম বিশ্বযুদ্ধের শেষের দিকে আবিষ্কৃত
হইল ব্রিটিশ-ট্যাংক। ইহাতে যুদ্ধের গতি সম্পূর্ণ পরিবর্তিত হইল, স্থাচিত হইল
জার্মানীর পরাজয়। তিত্তীয় মহাবৃদ্ধের শেষ-অন্ত আরও ভয়ংকর, তাহার দানবীয়
শক্তি শত সহত্র গুণ বেশী মারাত্মক। মাত্র তুইটি আণবিক বোমার প্রলয়ংকর
বিস্ফোরণে অগণিত অধিবাসীসহ জাপানের তুইটি শিল্পস্ক্ নগরী মূহুর্তে পৃথিবীর
বুক হইতে নিশ্চহ হইয়া গেল।

একদিকে আক্রমণ, অক্সদিকে আত্মরকা —ফলে প্রতিদিন আরো উগ্র হইয়া উঠিতেছে বিজ্ঞানীর সন্ধানতৎপরতা। একটি মারাত্মক অস্ত্রকে প্রতিহত করিবার

হিংসা স্টেকরিয়া চলিয়াছে হিংসাকে। ইহার সন্থা বিখের নরনারী আজ যুপকাঠবদ্ধ মৃত্যুমুখী বলির পশুর মতো ভয়ার্ত—অসহায় মানুষের গুই চোধে সন্ত্তত দৃষ্টি। বিজ্ঞান মানবসভ্যতাকে কোণায় টানিয়া নিতেছে ?

সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে ধ্বংস করিবার জন্মই কি বিজ্ঞানীর অতক্র সাধনা? কেবল যুক্তকে ভয়াবহ করিষা ভোলার জন্মই কি বিজ্ঞানের অভিযান? যে-প্রকৃতির হাতে মাত্র্য ছিল জ্ঞীড়নক মাত্র, যে-প্রকৃতির প্রতিকৃল শক্তির সংগে নিরম্ভর মাত্র্যকে সংগ্রাম করিয়া চলিতে হইয়াছে, সেই প্রকৃতির হুর্জয় শক্তির

বিজ্ঞান সভ্যতাকেকোন্ সর্বনাশের দিকে টানিয়া লইয়া ধাইতেছে উপর জবী হইবার প্রয়োজনে একদিন আরম্ভ হইয়াছিল বিজ্ঞানের সাধনা। পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ মনীবীরুল মান্তবের কল্যাণের জন্ত ডুব দিয়াছিল রহস্তসমূদ্রে। সেই রহস্তের আবরণ উন্মোচন করিয়া মান্তবের আশ্বর্থ প্রতিভা

আবিকার করিয়াছে কত গোপন সম্পদ ও শক্তি। জলে, হলে, নভোদেশে—সংগ্রই মায়ুষের আজ অপ্রতিহত অভিধান। বিজ্ঞান একদিন ভয়ংকরকে শুভংকর করিয়া তুলিয়াছিল—সত্য, সুন্দর ও মংগল ছিল বিজ্ঞানীর সাধনার মূলমন্ত্র। প্রকৃতির সহিত সংগ্রামনীল মান্তুষের জীবনে যে-বিজ্ঞান শক্তি ও শান্তির বাণী বহন করিয়া আনিয়াছিল, সে-বিজ্ঞানই আজ নৃতন করিয়া স্টে করিতেছে মানুষের ধ্বংসের পথ। তবে কি বিশ্বশান্তি ও কল্যাণের কেত্রে বিজ্ঞানের দান ব্যর্থ হইতে চলিয়াছে ?

বিজ্ঞানীর কাছে মালুষের ঋণ অপরিমেয়—বিজ্ঞানের কল্যাণপ্রস্থ দান অব্খ্রস্থীকার্য। এখন প্রশ্ন, এ যুগের বিজ্ঞানীদল বিশ্বধ্বংসের কাজে আপনার শক্তি ও

আজ কেন বিজ্ঞানের এই মৃত্যুর সাধনা মনীবা নিয়োজিত করিল কেন ? জীবনসাধনার পরিবর্তে কেন তাহাদের এই মৃত্যুর সাধনা ? কোন্ শক্তির কাছে বিজ্ঞানী তাহার মহান্ আদর্শ, সমস্ত বিবেকবৃদ্ধি

বিক্রয় করিয়া জনকল্যাণের ক্ষেত্রে দেউলিয়া সাজিয়া বসিল ? মানবসভ্যতা যে আজ ধ্বংসোলুখ, ইহার জন্ম কি বিজ্ঞানীরাই দায়ী, না অপর কোনো দানবীয় শক্তি ?

আধুনিক রাষ্ট্রধর্ম ও সমাজব্যবস্থাকে বিশ্লেষণ করিলে দেখা যায়, ইহার পিছনে আত্মগোপন করিয়া রছিয়াছে মৃষ্টিমেয় মালুষের সীমাহীন লোভ, প্রজাতিকে শাসন ও শোষণের হিংস্থ প্রবৃত্তি। এই পুঁজিবাদী মানবগোষ্ঠার

রক্তমুখী স্বার্থের কবলে পড়িয়া গোটা পৃথিবী আজ আর্ত পু'ভিবানী মানুষের বিকৃত জুধার ভয়বহ পরিণাম বিজ্ঞানীরাও নিজেদের বিবেক-বুদ্দি-প্রতিভা বিকাইয়া

দিয়াছে। রাষ্ট্রের স্বার্থ ই বর্তমানে মানবতার উধের্ব মাধা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে।

তাই আজ তথাক্ষিত সভা দেশগুলিতে দেখিতেছি, রাষ্ট্রে জন্তই মাতৃষের মূল্য— মান্তধের স্বাংগীণ কল্যাণবিধানের জন্ম রাষ্ট্রে অন্তিত্ব নয়। জীবনাদর্শের এই যে বিপর্যন্ত, আছ ইহারই জন্ত দানাজ্যবাদ কুধার্ত গরুড়ের মতো দমগ্র পৃথিবীকে গ্রাদ করিতে চাহিতেছে, আর মাল্য দিন দিন নামিয়া আসিতেছে পশুত্রের তরে। আধুনিক রাষ্ট্রের এই অশুভ বৃদ্ধির প্রাদাবে আদর্শন্ত হইরা আজিকার বিজ্ঞানী विद्यं नवरमध्यद्वत अञ्चार हेकन संभाहर ह आभाहत आत्रिशाह ।

नाकौ-कार्यानी ७ मागित करांनी कांपात्नत नित्क धकरांत मृष्टि कित्राहेल ध কথার সত্যতা প্রমাণিত হইবে। উগ্র জাতীয় গ্রাবাদ এই তুইটি রাষ্ট্রের জনগণের দৃষ্টিকে একেবারে আচ্ছর করিয়া দিয়াছিল। যুদ্ধকালীন জার্মানীর প্রচারসচিব ডাঃ গোয়েবেল্স-এর মুপে আমরা গুলিঃ 'Intellectual activity is a danger to the building of character' এবং রোজেনবার্গের মূপে শুনি, বিশ্ববিভাগয়ের

শিক্ষার আদর্শ হইবে—'not to teach objective নাজী জার্মানী ও science, but the militant, the warlike, the সামরিকবাদী জাপান heroic'। স্নতরাং হিটলারের তাঁবেদার বিজ্ঞানী-

সম্প্রদায়ের নিকট হইতে বিধ্ববংসের ভয়াল অস্ত্র ব্যতীত মানবকল্যাণ্প্রস্থ কোনো আবিদার কেমন করিয়া আমরা আশা করিতে পারি ? অণচ এই জার্মানীই সভাতা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে একদিন পৃথিবীতে প্রধান স্থান অধিকার করিয়াছিল। মান্ববের জীবনাদর্শে যখন বিক্রতি ঘটে, তখন ওই বিক্রতি সমগ্র জাতিকে মহা-নিপাতের অভিমূবে টানিয়া লইয়া যায়।

জংগীবাদী জাপানও ইয়োরোপের তৃষ্ট প্রভাবে প্রভাবিত হইয়াছে। জাপানের রাষ্ট্রনায়কগণ তাই বিজানকে নিয়োজিত করিয়াছে মারাত্মক সমর-অস্ত্রের উৎপাদনে। জাপানের বিজ্ঞানসাধকদল ওই আক্ষ্যাতী ব্জোক্মাদনার কবল হইতে নিজেদের রক্ষা করিতে পারে নাই। আধুনিক জার্মানী ও জাপান বর্তমান পৃথিবীর মানুষকে দেখাইল সভাতা ও বিজ্ঞানের ভয়াবহ বিস্কৃত রূপ। ইংলও, আমেরিকা প্রভৃতি রাষ্ট্রের দৃষ্টিভংগীও অনুরূপ।

কিন্ত লোভীর বিকৃত কুধা ও উদ্ধত পশুশক্তি মান্তথের আত্মিক শক্তিকে, মানবদতাকে, সায়ধর্মকে চিরকাল পংগু করিয়া রাখিতে পারিবেনা। সামাজ্যবাদ,

कांभीवान, नाङौवान ध्वः नामतिकवान धकनिन-ना-উন্ধত পশুশক্তির পরাভব এক দিন পৃথিবী হইতে নিশ্চিক্ হইয়া ঘাইবে—মালুষের অবশ্যস্তাবী শ্রেরাবৃদ্ধি ও মানবতাবোধের আমোঘ প্রভাবে একদিন

নমাজতন্ত্র, সামা ও মৈত্রীর প্রতিষ্ঠা অব্শুস্তাবী। দেইদিন রাষ্ট্রীয় জীবনে স্বাধীন

চিন্তা ও শুভবোধের উল্লোধন ইইবে, এবং নৃতন আদর্শপ্রবুদ্ধ বিজ্ঞানীদের চিত্তে জাগিবে মানবকল্যাণের প্রেবণা।

বিজ্ঞানীর সত্যতপস্থার উপর বিশ্বাস আজও আমরা হারাই নাই। জগদ্বিশাত ব্রিটিশ বিজ্ঞানবিদ্ হলডেন্-এর কথার প্রতিধ্বনি করিয়া আমরা বলিব: 'We need science more than ever before, and we উপসংহার

must think scientifically not only about weapons and health, but about politics and philosophy'। বর্তমানের অস্থাত্যাকর সমাজব্যবস্থার অবদান ঘটুক, মানবকল্যাণকে কেন্দ্র করিয়া আবিতিত হোক বিজ্ঞানসাধনা—ইহাই আমাদের অন্তর্তম কামনা।

#### অতীত ও বর্ত মান বাংলা দেশ

্রচনার সংক্তেন্ত্রে ৪ অতীত বাংলার রূপরেগা—প্রীবাংলার রূপইনিওত মৃতি—বিগত মুগের আনন্দম্পর বাংলা দেশ—বাঙালী-জীবনে ফ্রুত পটপরিবর্তন—বাংলার পূর্ব-শ্রী আক্র অন্তর্হিত—বাঙালী আরু স্বরিক্তল—বিভীয় বিধ্যুদ্ধ ও মহাম্মস্তরের প্রতিক্রিয়া— মুর্গত বাংলার ভ্রাবহ রূপ—উপসংহার।

অতীতের দিকে যখন দৃষ্ট প্রসারিত করি তখন চোধের উপর ভাসিয়া উঠে বাংলাভূমির একটি প্রশান্ত নিগ উজ্জল মৃতি—বাংলার চতুদিকে বৃত্তিয়া যাইতেছে
সৌন্দর্য, আনন্দ, স্বাস্থ্য, সজ্জলতা, সম্পদ ও প্রাণের
অতীত বাংলার
উচ্ছল প্রবাহ। দ্রপ্রসারী মাঠে মাঠে সোনালী
রূপরেণ
ধানের চেউ খেলিয়া যাইতেছে, কাকচক্ষুর মতো স্বচ্ছ
শীতল পুক্রে-দীঘিতে বিস্তৃত আকাশের ঘননীল ছায়া প্রতিবিধিত হইতেছে,
আম্বীধিতলে অল্স-মধ্যাক্তে রাখালিয়া বাঁশীর চিত্তহারী সূর বাজিয়া উঠিতেছে,
আর ঘনায়মান সন্ধ্যায় অগনিত দেবায়তনে বাজিতেছে কত কত কাঁসর-শংধ-ঘণ্টা।

অতীত দিনের সেই বাংলা দেশ ছিল পরীবাংলা—অজ্ঞ পরীর মধ্যেই ছিল তাহার প্রাণের উৎস। বর্তমানকালে যে-শহরগুলি ক্ষীতকায় অজগরের মতো সমস্ত দেশকে গ্রাস করিতে উন্নত হইয়াছে, সেদিন ইহাদের দানবীয় অন্তিম্ব ছিল না। গ্রামগুলির অনাড়হর জীবন্যাতার ক্ষেত্রে তথনো কৃত্রিমতা প্রবেশ করে নাই, আর্থিক জীবনে ভাঙন ধরে নাই—সেদিন পরীতে পরীতে স্বদেশীসমাজের রূপটি ছিল অবিকৃত। অতীতের সেই স্বাংশস্থাণ প্রীবাংলার

খত: ফুর্ত আনন ও দৌনর্যের নিভ্ল স্বাক্ষর বহন করিতেছে বাঙালীর সামাজিক উৎস্বগুলি।

গ্রামের কৃষি, গ্রামের কুটারশিল্প সেদিন বাঙালীকে আর্থিক ক্ষেত্রে সচ্ছল করিয়া তুলিয়াছিল—বাবসায়-বাণিজ্যে বাঙালী তথনো পিছাইয়া পড়ে নাই। অতীত বাংলার দিকে তাকাইলে শিল্পসমূদ্ধ এই দেশের চমৎকার একটি ছবি দৃষ্টির

প্রীবাংলার

শ্বীবাংলার

উচ্চভূমিতে বসিয়া কুন্তকার তাহার চক্তে করস্ঞালন

দারা নানাদ্রব্য প্রস্তুত কারতেছে; গৃহগুলির পশ্চাতে

গমনাগমন-পথে কয়্থানি তাঁত চলিতেছে, সেগুলির সানা বৃক্ষে ঝুলানো আছে এবং নীল, লোহিত ও স্বর্ণত্রে মথন ব্রবেয়ন করা ইইডেছে, তথন স্তের উপর বৃক্ষ ইইতে ফুল ঝরিয়া পড়িতেছে। পথে পিতলের ও তায়ের পাত্রাদি প্রস্তুকারীরা সশব্দে কাজ করিতেছে। ধনীর গৃহে অলিনে বিদিয়া স্থাকি র ও মণিকার চারিদিকের ফল ও ফুল এবং বিকাশত-শতদল পুসরিনীর ক্লে আমাকুঞ্জন মধ্যে অবস্থিত দেবায়তনের প্রাচীরে অংকিত চিত্র হইতে আদর্শ লইয়া নানারূপ অলংকার প্রস্তুত করিতেছে। এই যে ছবি, ইংগ আজ আমাদের কাছে রাজির স্থপের মতো মিধাা ইইয়া নিয়াছে। কিন্তু অতীত বাংলার যথার্থ রূপটি ইংলেই মধ্যে ফ্টিয়া উঠে। সে-বুগের বাংলার চাষী ও বাংলার দিল্লীর প্রাত্তাহিক জীবনে নাগরিকতার মারাত্মক স্পর্শ লাগিতে পারে নাই বলিয়া একদিকে অজ্ঞ্জক্ষান্দ অভিবাহিত হইয়ছে।

সেই বিগত দিনের বাঙালীসমাজে লোকশিক্ষা, লোক-আমন্দের কোনোরূপ অভাব ছিল না। প্রত্যেক গ্রামে টোল ছিল, চতুপাঠী ছিল, পাঠশালা ছিল, মক্তব ছিল, মার্টাসা ছিল—স্কল্যায়ে সকলেই শিক্ষাভ করিত। পাঁচালী,

বিগত মুগর ক্রির গান, কথকতা, যাত্রা প্রভৃতির মধ্য দিয়াও দেশবাসী শিক্ষা এবং আনন্দ লাভ করিত। সে-ঘূগের লোকসাহিত্য কম উন্নত ছিল না। বাংগলীর ধর্মে,

সমাজে, আধিক ক্ষতে সর্ববিধয়ে একটা সহযোগিতার ভাব ছিল, পরস্পরের মধ্যে আন্তর প্রীতির আদানপ্রদান হইত। পলীর গানে, পলীর নৃত্যে, পলীর বিবিধ ক্রীড়াকৌতুকে, পলীর মেলাগুলিতে যথার্থ আন্তরিকতা ও স্বাস্থ্যের লক্ষণ সর্বই ফুটিয়া উঠিত। বিগত যুগে দেশের মাত্র সমস্ত জীবন ধরিয়া গ্রামের মধ্যেই বস্বাস করিয়াছে। ধনীনিধন সকলেরই একান্ত সত্যবস্ত ছিল তাহাদের আপন

আপন পল্লী। বাঙালীর যদি কোনো সভ্যতা ও সংস্কৃতি থাকে, তবে তাহাকে গ্রামীণ বলিয়াই আথ্যা দিতে হইবে।

বাংলা দেশের সেই এক ছবি। তারপর হইল জ্বত পটপরিবর্তন। পশ্চিমের শিক্ষা, পশ্চিমের সভ্যতা ও সংস্কৃতি, পশ্চিমের শিল্পবিপ্লব আমাদের জীবনে

বাঙালীজীবনে ফ্রন্ত পটপরিবর্তন অভাবনীয় পরিবর্তন আনিয়া দিল। বিদেশী কল-কারধানাজাত পণ্যের প্রতিযোগিতার প্রবল ব্লার মূবে পড়িয়া বাংলার কুটারশিল্প ভাসিয়া সেল, এবং

তাহারই ফলে দেশের কৃষিজীবনে ভাঙন ধরিল, আমাদের আর্থিক ব্যবস্থার ভিত্তি আমূল নড়িয়া উঠিল—সমস্ত পল্লীসমাজ কেন্দ্রন্ত হইরা পড়িল। গ্রামের শিল্পবিচাত শ্রমিক নবপ্রতিষ্ঠিত শহরগুলিতে আশ্রম লইতে বাধ্য হইল। চাষীর আর্থিক দারিদ্রা ও অসচ্ছলতা বাড়িয়া গেল। বিজাতীয় শিক্ষাব্যস্থার প্রভাবে দেশের সার্বজনীন শিক্ষার পথ কর্ম হইতে চলিল, নবপ্রবৃতিত ইংরেজী শিক্ষা লাভ করিয়া কতিপয় ভূমিবিত্তহীন বাঙালী সওদাগরী আপিসে চাকরির সন্ধানে কিরিতে লাগিল—ইহারাই জন্ম দিল বাঙালী মধাবিত্তশোর। বাংলার শিল্প গেল, কৃষি গেল, ব্যবসায়-বাণিজ্য বিনই হইল—জাতীয় চরিত্রে দেখা দিল অবিশ্বাস্থা বৈলম্ভ ও আ্রানির্করশীলতার অভাব।

একদিন পলীগুলিই ছিল বাংলার প্রাণকেন্দ্র, আজ ইংলারে স্থান অধিকার করিয়াছে নূতন নৃতন কত শহর। একদিকে গ্রাম পরিত্যাগ করিয়াধনী জমিদার

বাংলার পূর্বহী আজ অস্তহিত ও শিক্ষি তসম্প্রদার শহরে বাসা বাধিতেছে, অপরদিকে আমাদের পল্লীগুলি ক্রমশই জনবিরল হইয়া পড়িতেছে। বর্তমানে পল্লীতে যাহারা বাস করে তাহাদের শিক্ষা

নাই, আনন্দ নাই, অর্থ নাই, স্বাস্থ্য নাই—তাহাদের সকল আশাভরদা বিনষ্ট হইয়াছে। অশিক্ষা ও কুশিক্ষা, ঘুণা দলাদলি আর কুসংস্কার বাঙালীর গ্রামা-জীবনে ভয়াবহ অভিশাপ ডাকিয়া আনিতেছে। আবার, যাহারা নাগরিক জীবন যাপন করে, ভাহাদের মধ্যে দেখা দিয়াছে দারিদ্রা ও অস্বাভাবিক জীবনযাত্রার য়ানি, কৃত্রিমতা, আত্মকেন্দ্রিক অসামাজিকতার ভাব ও উৎকেন্দ্রিকতা।

বাঙালীজাতির অতীতের লক্ষণীয় স্বাতন্ত্রা বর্তমানে বিল্পু হইয়। গিয়াছে। সেদিন রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালীর প্রভূত খ্যাতি ছিল, কমে খ্যাতি ছিল— খ্যাতি ছিল বিশিষ্ট চিম্বাও ভাবসাধনার ক্ষেত্রে। এ

বাঙালী আন দর্ববিক্ত যুগে দেই সার্বিক প্রতিষ্ঠা আমাদের আর নাই। নানা হঃথদৈত ও বেকারজীবনের অশেষ গ্লানি আমাদিগকে এখন প্রতিনিয়ত পীড়িত

করিতেছে। এই প্লানিকে আরো মর্মান্তিক করিয়া তুলিয়াছে হিন্দু-মুসলমানের লজ্জাজনক আড়াআড়ি এবং উচ্চবর্ণ ও নিম্নবর্ণের হিন্দুর মধ্যে বিচ্ছেন। সাহিত্য এবং ভাষায় পর্যন্ত আজ সেই সাম্প্রদায়িকতার অস্থন্দর ছায়াসম্পাত দেখা যাইতেছে।

উপরে বণিত আর্থিক ও মানসিক দারিদ্রাকে অবিরও পোষণ করিয়া যখন আমরা রিক্ততার শেষ প্রান্থে আসিয়া দাঁড়াইয়াছি, তথন সমগ্র বিশ্বে সমরাগ্রি প্রজনিত হইয়া উঠিয়াছে—দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ তাহার সর্বনাশা রূপ পরিগ্রহ করিয়া

দেখা দিল দ্বিদ্র ভারতে। নানা কারণে বাংলাদেশেই দ্বিতীয় বিষ্মুদ্ধ ও মহা-মন্ত্রের প্রতিক্রিয়া দেশে দেখা দিল ভয়াবহ মন্ত্র—উনিশ শ' তেতালিশ

সালে। বাংলার প্রত্তিশ লক্ষ অসহায় নরনারী একমৃষ্ট অন্নের অভাবে প্রাণ হারাইল। যুদ্ধ শেষ হইবার সংগে সংগে দেশের উপর নামিয়া আসিল আরো ভয়ংকর অভিশাপ—বাংলাদেশ তথা সমস্ত ভারতবর্ষ বিভক্ত হইয়া গেল। বংগভ্মির আর্থিক বনিয়াদ ইহার ফলে একেবারে ভাঙিয়া পড়িল। বর্তমানে আমাদের অর্থনীতি, রাজনীতি, শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে দেখা দিয়াছে অভাবনীয় সংকট। আজ বাঙালীর অয় নাই, বস্ত্র নাই—সে উপবাসী, অর্ধ-উলংগ। অতীতের সোনার বাংলার সেই সম্পদ্দৌলর্ষ কে অপহরণ করিল? বাংলাজননী আজ হতস্ব্যা, নিয়্কিল হইয়া উঠিয়াছে।

দিনের পর দিন বাঙালীর বেকারসমস্তা শোচনীর রূপ লইয়া আত্মপ্রকাশ করিতেছে। বংগব্যবচ্ছেদের ফলে কাতারে কাতারে মানুষ সমাজজীবনের কেন্দ্র হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়িয়াছে। অজস্ত্র অসহার নারী পুরুষরূপী হিংস্র পশুর

ত্বলৈ পড়িয়া আত্মসম্বন বিনষ্ট করিয়া বৃভুক্ষার তাড়নার দেহ বিক্রয় করিতে বাধা হইয়াছে। অন্তদিকে শত শত দরিজ চাধী অনিবার্য কারণে সামান্ত জমিজমা বিক্রয় করিয়া দিয়া দিনমজুরে পরিণত হইয়াছে। চাধীর আজ জমি নাই, শমিকের জন্ত কোনো শিল্প নাই, মধ্যবিত্তসম্প্রদায়ের জন্ত কোনো বৃত্তি নাই—বর্তমান বাংলার এ কী সবহারা রিক্ত ম্তি! বাংলার সমাজজীবন আজ বিপর্যন্ত, সমগ্র বাংলা দেশ আজ বিধ্বত্ত। বাঙালীর স্বাস্থ্য ভাঙিয়া পড়িয়াছে, আনন্দ বিদ্রিত হইয়াছে—তাহার সম্পদ্ অপ্রত, তাহার শিক্ষাব্যর্থ পংগু হইয়া পড়িয়াছে।

বাঙালীর ব্যবসায়বিমুথতাও বর্তমানে তাহার সকল উন্নতির অন্তরায় হইয়া দাড়াইয়াছে। আমাদের শিল্প ও কৃষির অবস্থা শোচনীয়। স্কুতরাং মান্ত্রের মতে। বাঁচিয়া থাকিবার কোনো পণই আমাদের আজ থোলা নাই। এই যে জটিল সংকট-সমস্থার মুখোম্থি আসিয়া আমর। দাঁড়াইয়াছি, আমাদিগকে আজ তাহা হইতে পরিত্রাণের পথনির্দেশ কে দিবে ?

এই ভয়াবহ পরিস্থিতি বাঙালীর আত্মসন্থিং যদি ফিরাইয় আনিতে পারে,
নাগরিক জীবনের বিলাসমোহ ও স্বার্থান্ধ মনোবৃত্তি পরিত্যাগ করিয়া বাঙালী যদি
নৃতন ভাবে পরীবাংলাকে চিনিয়া লইতে পারে, অমেয়
উপসংহার
হ:পের মূল্যে যদি সে আত্মশক্তি লাভ করিবার প্রেরণা
পার, তবেই তাহার বাঁচিবার আশা আছে। হ:সহ বেদনার স্পর্শে বাঙালী
আবার জাগিয়া উঠুক, পল্লীর সম্পদ ও অতীত ঐতিহ্নকে ফিরাইয়া আত্মক,—
ইহাই হযতো তাহার ভাগ্যবিধাতার অভিপ্রায়। বাংলার ঐশ্ব্ময়ী মৃতিখানি
বর্তমানের সহস্র আঘাত-সংঘাতের মধ্য দিয়া আবার উদ্ভাসিত হইয়া উঠিবে,
এ প্রত্যয়টুকু যেন আমরা হারাইয়া না ফেলি।

## वाःला श्लोत উत्तर्वज्ञाजा

্রচনার সংকেতসূত্র ঃ স্চনা—পল্লীই বাংলার প্রাণকেল্র—বাংলা পল্লীর উন্নয়নসমস্তাটি সভাই জটিল -পল্লী-উন্নয়নের জন্ম চাই বলিষ্ঠ পরিকল্পনা—সর্বাত্যে জনশিক্ষার প্রয়োজন—পল্লীর আকর্ষণ বাচাহতে হইবে—পুপ্ত শিল্পের উদ্ধার্গাধন ও কৃষি-উন্নয়ন—জনধাস্থ্যের উদ্ধার্গাধন—পদ্ধীনেলার প্রবর্তন— অদেশীসমাজ-গঠন।

বাঙালী তথা সমগ্র ভারতবাসীর জীবন প্রীকেন্দ্রিক—আমাদের দেশ প্রীপ্রাণ। এই প্রীকে কেন্দ্র করিয়াই গড়িয়া উঠিয়াছে এ দেশের সভ্যতা ও সংস্কৃতি। পশ্চিমের বস্তুতান্ত্রিকতার প্রভাবে আজ ফুচনা আমাদের দেশের স্থানে হানে বিভিন্ন শহর মাধা তুলিয়া দাড়াইয়াছে সত্য, কিন্তু অভাবধি দেশের শতকরা নক্ষই জন লোক বাস করে দূর-দ্রান্তের পল্লীঅঞ্লো। পঞ্চাশ বছর পূর্বেও গ্রামের সংগে আমাদের সংযোগ অবিচ্ছিন্ন ছিল,—পল্লীর বুকে কান পাতিলে সমগ্র বাঙালী জাতির হুৎস্পান্দন একদিন যে-গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া বাঙালীর জীবনপ্রবাহ আবর্তিত হইয়াছে, বাঙালী আজ তাহাকেই সম্পূর্ণ বিশ্বত হইতে বিসয়াছে। বাংলা-পল্লীর সৌমা শান্তশ্রী আজ আর নাই। গ্রামের দেবায়তন, শিক্ষাপন্নীই বাংলার প্রাণক্তে নিকেতন ভাঙিয়া পড়িয়াছে, উৎসব-আনন্দে মৃথরিত লোকালয়গুলি ক্রমেই নিশ্চিহু হইয়া যাইতেছে, পণবাট ঘন জংগলে আকীর্ণ হইয়া উঠিতেছে। বর্তমানে বাংলার পল্লী প্রায়্ম জনশৃন্ত ও শ্রীহীন। সে-য়ুগের অভাবনীয় সম্পদ-প্রাচ্ব আজিকার দিনে আর দৃষ্ট হয় না—বাঙালীর ক্রমি গিয়াছে, কুটারশিল্প গিয়াছে, আর্থিক সচ্ছলতা গিয়াছে। বাংলার জনগণের মুথে আজ অভাব, তুঃখদৈক্ত ও নিরানন্দের ছায়া গভীরভাবে রেধাপাত করিয়াছে। বলিয়াছি, দেশের শতকরা নবেই জন লোক এখনো বাস করে গ্রামে। স্বতরাং গ্রামের উন্মতিসাধন করিতে না পারিলে জাতীয় জীবনে যে কল্যাণ আদিবে না, এই সত্যটিই আজ আমাদিগকে বিশেষভাবে ব্রিয়া লইতে হইবে।

পালীর পুনর্গঠনসমস্থার সংগে আমাদের জীবনের বিবিধ সমস্থা জড়িত। নানা দিক ইইতে আমাদিগকে এ সকল সমস্থার সমুখীন ইইতে ইইবে। ব্যাধি,

নালো পল্লীর উল্লেখনসমস্থাট বাঙালীর জীবনকে একরূপ পংগু করিয়া দিয়াছে।
করিয়াছে। ইংরেজী শিক্ষাদীক্ষার প্রভাবে বর্তমানে আমরা পল্লীকেল হইতে
বিচ্যুত। তাই একদিকে শহরগুলি ক্রমশ যতই ক্ষাত হইয়া উঠিতেছে, অন্তদিকে
গ্রামগুলি ততই তুদশার ঘন অন্ধারে বিলীন হইয়া যাইতেছে।

প্রতিমুহূর্তে সরকারের উপর একাস্ত নির্ভর্গীল হইয়া থাকিলে আমাদের চালিবে না—আত্মশক্তির উপর ভর করিয়াই আমাদিগকে পল্লীসংগঠন ও পল্লীর

পল্লীউন্নয়নের জন্য চাই বলিষ্ঠ পরিকল্পনা উন্নয়নকার্যে ব্রতী হইতে হইবে। জনশিক্ষা, জনস্বান্ত্য, জনগণের আথিক অবস্থা যাহাতে ধীরে ধীরে উন্নতির পথে অগ্রসর হইতে পারে, তাহার জন্ম এণালীবদ্ধভাবে

ও মুর্গু পরিকল্পনার সহায়তায় বাঙালীকে পলীর পুনর্বিভাসের ক্ষেত্রে অবতীর্ব হইতে হইবে।

প্রথমেই ধরা যাক জনশিক্ষার কথা। দেশবাদীর সংকীর্ণতা, কুসংস্কার, স্বাপ্তেজনশিক্ষার আত্মকে দ্রিক মনোবৃত্তি ইত্যাদির জক্ত দায়ী অশিক্ষাও প্রয়োজন কুশিক্ষা। ইরেজী শিক্ষা প্রচারিত হইবার পূর্বে এদেশে সাবিজনীন লোকশিক্ষার প্রথটি মুক্ত ছিল। ততুপরি যাত্রা, কর্থক্তা, পাঁচালী প্রভৃতির মধ্য দিয়াও জনসাধারণ শিক্ষার যথেষ্ঠ সুযোগ পাইত। কিন্তু ইরেজী শিক্ষাপ্রসারের সংগে সংগে দেশীয় শিক্ষার ধারাটি বিল্পু ইইয়াছে। দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলিতে যে-ধরণের শিক্ষা প্রবর্তিত ইইয়াছে, তাহার প্রভাবে বাঙালী তাহার দেশদেখা চোখটিকে হারাইতে বিসিয়াছে।

অধিকাংশ দেশবাসী আজ শিক্ষার অভাবে সংকীর্ণতা ও কুসংস্কারে আচ্ছয় হইয়া গ্রামের মধ্যে নিরানন্দ জীবন যাপন করিতেছে। এই লক্ষ লক্ষ পল্লীবাসীকে শিক্ষার আলাে দিতে হইবে—তাহাদের জন্ম প্রাথমিক শিক্ষা আবিশ্রিক ও অবৈতনিক করিতে হইবে। গুধু অলবয়র শিশুর জন্ম শিক্ষার প্রবিশ্র করিতে হইবে। গুধু অলবয়র শিশুর জন্ম শিক্ষার বাবস্থা করিতে হইবে। নিরক্ষরতার বিরুদ্ধে ব্যাপক অভিযানই হইবে আমাদের পল্লীউন্নয়নের প্রথম কথা।

বর্তনানে 'প্রানে ফিরিরা যাও' আন্দোলনের কথা অনেকের মৃথেই শোনা যাইতেছে। শিক্ষিতসম্প্রায়কে গ্রামের প্রতি আকৃষ্ট করিতে হইলে পল্লীর গার্থিক স্বাচ্চ্ন্ন্য ফিরাইরা আনিতে হইবে। কোন্ ভ্রবে আকর্ষণে তাহারা গ্রামে ফিরিবে? গ্রামে যদি অল্লের সংস্থান না থাকে, সেথানে যদি তাহারা তাহাদের

মানসিক আনন্দের উপকরণ সংগ্রহ করিতে না পারে, তবে তাহাদিগকে আমরা কেমন করিষা গ্রামে ফিরাইয়া আনিতে পারি ? নিয়মধাবিত্তসম্প্রদায় শহরের মুখে ধাবিত হয় অর্থের আকর্ষণে, ধনীরা শহরে বাসা বাঁধে আমোদ-প্রমোদের মোহে। আজিকার বাংলা-পলীতে জীবিকা অর্জনের সেই স্থযোগ কোথায়, আমোদ-প্রমোদের ব্যবহা কোথায়?

পল্লীর আর্থিক ত্রবস্থা আমাদিগকে ঘুচাইতেই হইবে। ইহার জন্ম স্বাত্তে প্রায়েজন, একদিকে বাংলার লুপ্ত কুটারশিল্লের উদ্ধারদাধন, অন্মদিকে কৃষির উদ্ধার। আমরা আজ পশ্চিমের আদর্শে দেশে বড় বড় কলকার্থানা প্রতিষ্ঠিত ক্রিবার কত স্বপ্ত দেখিতেছি, কিন্ত প্রায়-বিলুপ্ত কুটার-শিল্লের উজ্জীবনের কথাটি তেমন ভাবিতেছি না। ব্যুশিল্লে একদিন আমরা বিস্মাকর কুশলতা প্রদর্শন করিয়াছি,—তামা-পিতল-কাঁসা প্রভৃতি ধাতুর বাসনাদি প্রস্তুত করিবার ক্ষেত্রে আমাদের অন্তুত ক্ষমতা ছিল; ছুরি, কাঁচি, দা প্রভৃতি সামগ্রী স্থলবভাবে প্রস্তুত করিত বাংলার গ্রাম্যশিল্লী; মাটির পুতুল, হাতীর দাতের শাধা, হাড়ের চিরুণী, বোতাম প্রভৃতি তৈরী করিয়া বাংলার পল্লীবাদী মান্ত্র তাহার জীবিকা উপার্জন করিয়াছে। আজও বাংলার

সর্বত্র এই সব সামগ্রীর বিশেষ প্রয়োজন রহিয়াছে। কিন্তু এখন বাহির হইতে আমদানী করিয়। আমরা এই গুলির প্রয়োজন মিটাইতেছি। এ সকল দ্বব্য প্রস্তুত করিবার ক্ষেত্রটি যদি আমরা নতুন করিয়। আবিদার ও প্রসারিত করিতে পারি, তবে আমাদের জীবিকা অর্জনের পথটি অনেক্থানি প্রশন্ত হইয়। উঠিবে।

কুটীরশিল্প-স্থাপনের জন্ম অধিক টাকার প্রয়োজন হয় না। একক প্রচেষ্টায় এইরপ শিল্পের প্রতিষ্ঠা সম্ভব না হইলে সমবায়প্রথায় সহজেই ইহার প্রবর্তন করা যায়। কুটীরশিল্পের উদ্ধারসাধন হইলে এত এত মাত্ম্যকে গ্রাম পরিভ্যাগ করিয়া শহরে আসিয়া কৃত্রিম জীবন যাপন করিতে হয় না। ইহাতে শিক্ষিত বেকার যুবক গ্রামে থাকিয়া যেমন অর্থ উপার্জন করিতে পারিবে, অক্তদিকে গ্রামের সচ্চলেতা ও স্বাস্থ্য তাহারা অল্লায়াসে ফিরাইয়া আনিতে পারিবে।

কৃষির দিকেও আমাদিগকে মনোযোগী হইতে হইবে। বাংলার কবি পুরই অন্ধত—এদেশের কৃষকের দারিদ্রোর কথা সর্বত্র প্রবাদের মত ছড়াইয়া পদিয়াছে। বৈজ্ঞানিক উপায়ে আমাদের কৃষিকার্য সম্পাদিত হয় না। উল্লেভর কৃষিপ্রভির প্রচলন না হইলে বাংলার দারিদ্রা কখনো ঘুচিবে না। ঋণভণরে কৃষকেরা জর্জরি ত, ইহাদিগকে অতিলোভী স্বাথান্ধ মহাজনের কবল হইতে রক্ষা করিতে হইবে— অল্ল স্থাদে কৃষিঋণের ব্যবস্থা করিতে হইবে। কৃষি-সমবায়-সমিতির প্রতিষ্ঠা হইলে কৃষকেরা নানাভাবে নিশ্চিপ্ত হইতে পারে। কৃষি-সমবায়-সমিতির প্রতিষ্ঠা হইলে কৃষকেরা নানাভাবে নিশ্চিপ্ত হইতে পারে। কৃষকের অশিক্ষা এবং দারিদ্রাই এদেশের কৃষি-অবনতির মূল কারণ। কৃটীরশিল্পের পুনংপ্রতিষ্ঠা হইলে কৃষকের দারিদ্রা কিছুটা দ্রীভৃত হইবে। বৎসরের যে-কৃষ্টি মাস তাহারা ক্মহীন অলস জীবন যাপন করে, সেই সময়ে নানা শিল্পকার্যে আত্মনিয়োগ করিবার স্বযোগ লাভ করিলে তাহাদের একটা সহকারী আয়ের নতুন পথ খুলিয়া যায়।

বাংলার পল্লীবাসী আজ ভগ্নস্বাস্থ্য, থাভাভাবে তাহাদের জীবনীশক্তি হাস পাইতেছে, নানা ব্যাধির প্রকোপে পড়িয়া মরণের মুথে ক্রত অগ্রসর হইতেছে। বাণ্ডালীকে কর্মে উভ্নমনীল করিয়া তুলিতে হইলে ভাহার হারাণো স্বাস্থ্যের জনস্বাস্থ্যের উদ্ধার্মাধন পুনক্ষারসাধন করিতে হইবে। একদিন জমিদারগণ গ্রামেই বাস করিতেন, পুকুর-দীঘি খনন করাইতেন— গ্রামে বিশুদ্ধ পানীয় জলের অভাব হইত না। আজ বাংলার পুকুর-দীঘি সব মজিয়া ভরাট হইয়া গিরাছে, বিশুদ্ধ জলের অভাবে নানা রোগ সহজেই বিভার-লাভ করিতেছে। সমন্ত্র্যামবাসীর সমবেত প্রচেষ্টায়ে যদি নলকুপ বসাইবার ব্যবস্থা করা যায়, পুছরিণী-দীবিগুলির যদি সংস্কার সাধিত হয়, তবে ব্যাধির প্রকোপ অনেকটা কমিয়া আসিবে। গ্রামবাসীর উপযুক্ত চিকিৎসার জন্থ সরকারী সহায়তার বিশেষ আবশ্যক আছে।

এসেথলি-হলে, শহরের ময়দানে ময়দানে বক্তৃতা করিয়। আমরা প্রতিনিয়ত
অয়্থা প্রভূত শক্তিক্ষর করিতেছি, ইহাতে দ্বিত্র পল্লীবাদীর বিশেষ কোনো উন্নতি
পল্লীনেলার প্রবর্গন

মাধিত হইবে না। দেশের অগণিত জনদাধারণকে
উদ্বুদ্ধ করিয়া তুলিতে হইলে পল্লীমেলার পুনঃপ্রবর্জনই
একমাত্র পেন্থা। গ্রাম্যনেলার নানারকমের উপকারিতা আছে। ইহার
সহায়তায় একদিকে মালুষে মালুরে মিলনের প্রথটি সহজ হইয়া উঠিবে, আবার
অন্তর্গদকে ইহার একটা অর্থকরী স্থবিধাও আছে। স্বদেশী শিল্পের প্রদর্শনী থুলিয়া,
নানা আমোদ-প্রমোদের ব্যবহা করিয়া, ইহা হইতে যে-অর্থ সংগৃহীত হইবে,
তাহাতে কমেণ্টি গ্রামের সংস্কারকার্য অন্তর্গ কিছুটা অগ্রসর হইতে পারে।
মেলার মাধ্যমে পল্লীবাদীগণ প্রস্পরের সংগে সহজে ভাবের আদানপ্রদানও
করিতে পারিবে, শিক্ষার আলোক পাইবে, তত্পরি লাভ করিবে অনাবিল আনন্দ।
পল্লীসংস্কার ও পল্লীর পুনর্গঠনের ক্ষেত্রে সরকারী অর্থসাহায়ের প্রয়োজন
যে অত্যাধিক, একথা অন্থীকার করা যায় না। কিন্তু সরকারের নিক্ট প্রতিমূহুর্তে

বিশেষ কিছু সাহায্য পাওয়ার আশা আমরা করিতে পারি না। স্থতরাং পল্লীসংগঠনের জক্ত .আমাদের প্রয়োজন বলিষ্ঠ বনেশীসমাজ গড়িয়া তোলা। আঅনির্ভরশীলতা ও সংঘশতির সহায়তায় জাতীয় জীবনের উন্নতিকে আমরা অনেকথানি অগ্রসর করিয়া দিতে সমর্থ হইব। এক্ষেত্রে শিক্ষিতসম্প্রানায়কেই সকলের পুরোভাগে আসিয়া দাড়াইতে হইবে, তাহারাই হইবে জাতির সকল উন্নতির পথপ্রদর্শক—তাহাদের অক্লান্ত সাধনাই স্প্রী করিবে পল্লীবাসীর মধ্যে বলিষ্ঠ সমাজচেতনা। সমাজবোধ জাগ্রৎ করিতে পারিলেই আমাদের হীন দলাদলি ও মানসিক সংকীর্ণতা মুছিয়া যাইবে, একোর ভিত্তিতে কাজ করা সহজে হইবে। পল্লীর উন্নতি বাতীত বাঙালীর কোনো উন্নতিই যে সম্ভব নয়, একথা আমাদিগকে বিশেষভাবে উপলব্ধি করিতে হইবে এবং এই পথেই রহিয়াছে জাতীয় জীবনের বহুমুখী সমস্তা-সমাধানের ইংগিত।

#### বাঙালীর বেকারসমস্যা

রিচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রনা—নধাবিত্র বাহালী—বাঙালী মধ্যবিত্তের অবহার অবস্থা—বাঙালীর মুদ্ধোত্তর বেকরেসমস্তা—বাঙালীকে চাকরির মোহ ত্যাগ করিতে হইবে—বেকারসমস্তার জটিবতা— মাধ্যিক শিক্ষাপ্রতির বার্যতা —কৃষিব্যবস্থার উন্নতিবিধান করিতে হইবে—কৃত্যাত্তন শিল্পের প্রতিটা ও কৃটীরাশজের প্রকল্পান্তনামধন—বৃত্তিশিলা ও কারিগরী শিক্ষার প্রতিন—পশ্চিমবঙ্গ-সরকারের পরিক্রনা—উপসংহার।

বেকারসমস্থা এ যুগের বাঙালীর কাছে নতুন কিছুই নয়। যতই দিন যাইতেছে, তাহার আর্থিক সংকট ততই প্রবলতর হইয়া দেখা দিতেছে। বিগত পঞ্চাশ বছরের ইতিহাস বিশ্লেষণ করিলে দেখা যাইবে, বাঙালী ক্রমশই আর্থ-

শীতিক অবনতির পথে অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। তাহার শিল্প নাই, বাবসায় নাই—এ দেশের ক্রমিও একান্ত অনগ্রসর। যে-কুটারশিল্ল ও ক্রমিকে অবলম্বন করিয়া বাঙালী তাহার আর্থিক জীবন অতিবাহিত করিত, নানাকারণে তাহা বিনই হইয়া গিয়াছে। ইংরেজশাসন আমাদের কুটারশিল্ল ধ্বংস করিয়াছে—বিদেশের ময়োৎপাদিত পণ্যের প্রতিযোগিতার মুথে পড়িয়া এদেশের শিল্প দাঁড়াইতে পারে নাই। অক্রদিকে চির্ত্থায়ী বন্দোকত প্রতৃতি ভূমিপ্রথার স্প্রতিত্ত বাংলার ক্রমকসম্প্রদায়ের অবহা প্রতিদিন শোচনীয় হটয়া উঠিয়াছে। এরপ অবহায় আমাদের দেশে বদি নানারকমের শিল্প গাড়িয়া উঠিত, আমরা বদি ব্যবসায়-বাণিজ্যে স্থান করিয়া লইতে পারিতাম, তবে ক্রমির উপর একান্ত নির্ব্রশালতা অনেকটা কমিয়া যাইত। কিন্তু বাঙালীর ব্যবসায়বিম্পতা ইহার পরিপন্থী হইয়া দাঁড়াইয়াছে। তাই ক্রমক-বাঙালী শ্রমিকবাঙালীতে পরিণত হইয়াছে, শ্রমিক-বাঙালী আজ্ব বাধ্য ইইয়াই নিঃম্ব বেকার শ্রমিকের জীবন যাপন করিতেছে।

বাংলাদেশে আরো একটি শ্রেণীর মানুষ আছে, ইছারা হইতেছে মধ্যবিত্তসম্প্রদায়। ইছাদের তেমন কোনো ভূসম্পত্তি নাই, স্থায়ী আয়ের কোনো ব্যবস্থা
নাই—সরকারী দপ্তরে, সওদাগরী আপিসে চাকরিকেই
মধ্যবিত্ত গঙালী
একমাত্র পেশা করিয়া ইছারা জীবন অভিবাহিত করে।
ইংরেজ-রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই বাঙালী মধ্যবিত্তশ্রেণীর সৃষ্টি
ইইয়াছে। কিছুটা ইংরেজী শিক্ষা লাভ করিয়া মাসান্তে নির্দিষ্ট বেতনের চাকরিতে
আত্মনিয়োগ করাকেই বাংলার মধ্যবিত্তসম্প্রদায় নিজেদের চরম আকাংক্ষার বৃস্ত

বলিয়া জানে। আবার, ইহাদের মধ্যে অনেকে ডাক্রারী, ওকালতি প্রভৃতি উচ্চশিক্ষানুলক বৃত্তির ক্ষেত্রেও নামিয়া পড়িয়াছে।

আপিসের চাকরি একদিন স্থলত ছিল, উচ্চতর পেশায় একসময় বর্তমানের
মতো তেমন মারাত্মক প্রতিবোগিতা ছিল না। তাই বাংলার মধ্যবিত্তপ্রেণী
অতীকের দিনে বেশ সহজ স্বচ্ছল জীবন যাপন করিয়াছে।
বাঙালী মধাবিত্তর অসহায়
কিন্তু আজ মুগের পরিবর্তন ইইয়াছে—সরকারী দপ্তরে,
অবহা
সভলাগরী আপেসে, বিবিধ পেশার ক্ষেত্রে অভাবনীয়
প্রতিযোগিতা দেখা দিয়াছে। এই প্রতিযোগিতায় যে মুমান্তিক পরাজয়, উহার
হাত হইতে আত্মরক্ষার কোনো পথ আজ তাহারা খুঁজিয়া পাইতেছে না।
বর্তমানে বাঙালী জাতির মুখে একটা করুণ অসহায়তার ভাব ক্রমশই মুটিয়া
উঠিতেছে।

দ্বিতীয় বিষয়ত্ত আমাদের বেকারসমস্তার কিছুটা নিরসন ঘটাইয়াছিল। দেশের সহস্র সহস্র বেকার যুবক, নিরক্ষর শ্রমিক সেনাবাহিনীতে, নানা কল-কারপানায়, আপিসে, সরকারী দধ্বে কাজ করিবার

বাঙালীর গুলোভর বেকারস্থাতা লাভ করিয়াতিল। কিন্তু আজে যুদ্ধ থামিয়া
সম্ভা
চায়াতে, আমাদের বেকারসম্ভা পুনবার ভাতার ভয়াল

রূপটি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। বিগত পঞ্চাশের মধ্বন্তরেও বে-মধাবিত ও শ্বন্তবিত্ত বাঙালী কোনো রক্ষে প্রাণটি বাঁচাইয়া রাখিয়াছিল, যুদ্ধের পর তাহাদের অবস্থা শত্তব শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছে। দৈনন্দিন জাবন্যাত্তার প্রয়োজনীয় জিনিস্পত্র দেশে ক্রমেই চুমলা হইয়া উঠিতেছে, তাহা সংগ্রহ করিবার মতো ক্রয়েশক্তি বেকার শ্রমিক ও নিয়-মধাবিত শ্রেণীর নাই। ত্র্পরি বংগবিভাগের ভায়াবহ পরিণামহেতু আমাদের বেকারসমস্থার জটিলতা প্রতিদিনই বাড়িয়া চলিয়াছে—বেকার বাঙালার সন্মুবে আসম মৃত্যুর ছায়া আজ স্তম্পন্ত ও দীর্ঘভর।

বাঙালীকে বাচিয়া থাকিতে হইলে এই বিরাট সমস্তার আশু-সমাধান করিতেই হইবে। কেন্দ্রীয় সরকার এবং রাজাসরকার আমাদিগকে অবিরত নানা আর্থিক পরিকল্পনার কথা শুনাইতেছেন, কিন্তু তাহার কোনোটাই অতাবধি

বাশুবে রূপায়িত হয় নাই। সুতরাং বর্তমানে সুরকারের বাঙালীকে চাকরির গোহ উপর একাস্তভাবে নির্ভর্মাল ইইয়া থাকিলে আমাদের ত্যাগ করিতে হইবে চলিবে না। আজ আমাদিগকে পরম্থাপেকিতার মনোভাব পরিত্যাগ করিতে হইবে আশ্রমকরিতে হইবে আশ্রমকরিতে নিজেদের সংগঠনশক্তিকে। ইংরেজী শিক্ষালাভ করিয়া চাকরিজীবন অব্লম্বনের স্ব্নাশা

মোহ বাঙালীকে কাটাইয়া উঠিতে হইবে, শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্যের প্রতি তাহাকে দৃষ্টি দিতে ইইবে। একমাত্র এই পথেই রহিয়াছে বেকারসমস্থার ভীষণতা হইতে মুক্তিলাভের ঘণার্থ উপায়।

কর্মনীন শ্রমিক ও মধাবিত্ত শিক্ষিতস্প্রায়ে বাণ্ডালীর বেকারসমস্তাকে জটিল করিয়া তুলিয়াছে। ততুপরি রহিলাছে বাংলার অগণিত কুষকদল—যাহারা বেকার-সমস্তার জটিলতা বংসরের সামাত্ত করেকটি মাস মাত্র কৃষিকার্যে রত থাকে, বাকী কয়টি মাস অলস বেকারজীবন যাপন করে। অবস্তু এইসব কুষকদের সমস্তা সামলিক। মধাবিত্ত শিক্ষিত বাণ্ডালীর প্রান্থ স্বাপিক্ষা গুরুতর। তাহার। শ্রমশিরে ও কৃষিকার্যে অনভাত্ত—চাকরিকেই একমাত্র সম্বল বলিয়া জানে, অথচ কোথাও তাহাদের চাকরি আজু মিলিতেছে না।

বিশ্ববিভালমের ডিগ্রিধারী শিক্ষিত বেকারের সংখ্যা আমাদের দেশে ক্রমেই বাড়িয়া চলিয়াছে। কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা বাইতেছে, এতথানি উচ্চশিক্ষা লাভ

আধুনিক শিক্ষাপদ্ধতির বার্থ**্য**  করিয়াও শিক্ষিত্সম্প্রদায় নিজেদের জীবিকা অর্জন করিতে পারিতেছে না। চাকরির দারা বেকারসমস্তা সমাধানের স্থযোগ যে অতি অল্ল, তাহা কাহাকেও

दूबाहेश विल्वात श्राक्षिण नाहे। व्याणिक प्रम्वाभीत मर्था यहि माज करमक महस्य वाढाली मत्रकात्री व्याणित किश्वा व्यवाढालीत वादमाम्रश्रिक्षित काकति थान्न, जाहारक वक नमजात ममाधान हहेरक शास्त्र किन्नलि ए राष्ट्र किन्नलि स्वाहित हिन्द किन्नलि ए राष्ट्र किन्नलि स्वाहित हिन्द हिन्द ।

কৃষি ও শিল্প, ব্যবসায় ও বাণিজ্যকে কেন্দ্র করিয়া প্রত্যেকটি সমূদ্ধ জাতির আর্থিক জীবন আবর্তিত হুইতেছে। কিন্তু ক্ষরির প্রতি আমাদের দৃষ্ট নাই বলিলেও চলে, যদিও প্রাচীনকাল হুইতে ক্ষরির জন্ম বাংলাদেশ তথা ভারতবর্ষ প্রাসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। বিজ্ঞাতীয় শিক্ষার প্রভাবে কেবল চাকরিকেই আমরাক্ষর ভাবিয়া বদিয়া আছি। কিন্তু বিগত পঞ্চাশের

কৃষিবাবস্তার উন্নতিবিধান করিতে হইবে ভরাবই মন্বস্তর আমাদের সকল মোহ ভাঙিয়া দিয়াছে। দেশের সোনার ধানের ম্ল্য চাকরিজীবীরা মর্মে মর্মে

উপলব্ধি করিয়াছে। কষির পুনর্গঠনের কথাটি তাই আজ নানামহলে আমরা বিশেষভাবে শুনিতে পাইতেছি। আমাদের প্রধান কাজ হইবে, বর্তমানে শিক্ষিত যুবকর্দ্দকে ক্ষয়ির প্রতি মনোযোগী করিয়া তোলা—তাহাদের মধ্যে কিছু কিছু জমি বন্টন করিয়া দেওয়ার ব্যবহা করা। উপযুক্ত শিক্ষা ও উত্তম থাকিলে তাহার। সহজেই উন্নত ধরণের কৃষিকার্য চালাইতে পারিবে। আমাদের বিশ্বত হইলে চলিবে না যে, এদেশের শতকরা পচাত্তর জন লোকের জীবিকার প্রধান উপায় হইল কৃষি। কৃষিশিক্ষার সংগে সংগে মংশু ও গুটিপোকার চাষ, হাস-মুর্গী-পালন এবং ত্যাজাত নানাদ্রব্য উৎপাদনের শিক্ষা প্রচলন করা কর্তব্য। ইহার বারা দেশের বহু বেকার লোকের কর্মহীন হা বিদ্বিত হইতে পারে।

দেশে নানারকমের শিল্পপ্রসারের প্রতিও আমাদের বিশেষভাবে দৃষ্টি দিতে 
হইবে। প্রথমেই আমরা বলিতে পারি, কুদায়ত্<u>র শিলের প্রতিঠা ও কুটারশিলের</u>

কুদায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা ও কুটীরশিল্পের পুনকদ্বার-দাধন পুনকদ্ধারসাধন করিতে পারিলে শিক্ষিত মধ্যবিত্ত এবং সাময়িকভাবে বেকার ক্রমকদের অর্থ উপার্জনের পথটি অনেকটা প্রশস্ত হইয়া উঠিবে। ক্ষুদ্রায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা সম্পর্কে অবিধাতি সাঞ্জ-ক্ষিটি মন্তব্য করিয়া-

ছিলেন: 'Small scale industries should be encouraged so that it might absorb young men'। আমাদের শিক্ষায়তনে এইসব ক্ষুদ্রায়তন শিল্প ও কুটারশিল্প সম্পর্কে সাতে-কলমে শিক্ষার ধারা প্রবর্তন করিতে ভইবে।

ইয়োরোপের প্রত্যেকটি শিল্পোরত দেশে বৃত্তিশিক্ষা, বিশেষ করিয়া কারিগরী শিক্ষার জন্ম জনসাধারণের মধ্যে প্রবল উৎসাহ দেখা যায়। আমাদের দেশেও শিল্পজাগরণ আনিতে হইলে স্থনিপুণ কারিগর, তীক্ষণী পরিচালকবর্গ এবং শিল্প-

বৃত্তিশিক্ষা ও কারিগরী শিক্ষার প্রবর্তন গবেষণাকারীর প্রমোজন। এই প্রয়োজন মিটাইতে হইলে পুঁথিগত শিক্ষার পাশে ছাত্রদিগকে বৃত্তিমূলক শিক্ষাদানের উপযুক্ত ব্যবস্থা করিতে হইবে। কোন্

ছাত্র কোন্ বিষয়ে উপযুক্ত শিক্ষালাভ করিলে বাস্তবজীবনে সফলত। অর্জনে সমর্থ হইবে, তাহার নির্দেশদানের প্রধান দায়িত্ব আমাদের শিক্ষাপ্রভিষ্ঠানগুলির। খাহারা শিল্পে লোক নিযুক্ত করেন, বর্তমানে একটি নিয়োগকমিটি স্থাপন করিয়া তাহাদের সংগেও যোগাযোগ রক্ষা করা যাইতে পারে। দেশকে শিল্পের ক্ষেত্রে, ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে উন্নত করিতে হইলে পাশ্চান্তা দেশগুলির আদর্শে শিক্ষাব্যবস্থার মোড়টিও বর্তমানে আমাদিগকে ঘুরাইয়া দিতে হইবে।

অবশ্য এই কথাও শারণ রাখিতে হইবে যে, শুধ্ বৃত্তিশিক্ষা লাভ করিলেই

পশ্চিমবংগ সরকারের পরিকল্পনা বেকারসমন্তার সম্পূর্ণ সমাধান ইইবে না। দেশে শিল্পের ক্ষেত্রটিকেও সংগে সংগে গড়িয়া তুলিচে ইইবে, সরকারকে এবং দেশীয় শিল্পতিগণকে শিল্পপ্রসারের

मिटक मरनारशां शिक्ट हरेरन । बाकामदकां व वार्षिक महांश्राणां वादा (मिनी स्

শিল্পের উন্নয়নে প্রভৃত সহায়তা করিতে পারেন। ক্রমবর্থমান বেকারসমস্তার ভরাবহতাবিষয়ে সম্প্রতি পশ্চিমবংগ-সরকার কিছুটা সচেতন হইয়া উঠিয়াছেন। ভারতীয় পরিকল্পনা-কমিশনের প্রপারিশ অনুসারে এই সমস্তাটির সমাধানকল্পে "পশ্চিমবংগ-সরকার নিম্নলিখিত পরিকল্পনা কার্যকরী করার কথা বিবেচনা করিতেছেন:

্থিক ] প্রামাঞ্চলে শিক্ষকতা ও সমাজ্যেবার জন্ত সরকার আগার্মী তিন বৎসরে ত্রিশ হাজার শিক্ষক নিয়োগ করিবেন; [তুই] যে গৃহনির্মাণ-পরিকল্পনা গৃহীত হইয়াছে তাহাতে প্রায় সাড়ে পয়র্ত্রিশ হাজার লোকের কমসংস্থান হইবে; [তিন] ছোট ছোট শিল্প-উন্নয়নের এক পরিকল্পনা করা হইয়াছে। উহাতে বহু লোকের কর্মসংস্থান হইবে; [চার] আসানসোলে কয়লাখনি অঞ্চলে গ্যাস উৎপাদনের একটি পরিকল্পনা বিবেচনা করা হইতেছে; [পাচ] কলিকাতায় ময়লা নিকাশনের জন্ত একটি নতুন পরিকল্পনা করা হইতেছে; [ছয়] পতিত জমি উদ্পারের পরিকল্পনায় সাত কোটি টাকা বায় করা হইবে; [সাত] দামোদর-পরিকল্পনার কাজ প্রায় শেষ হইয়াছে, উহা হইতে যে-অতিরিক্ত বিহাৎ পাওয়া যাইবে, তাহা হইতে গ্রামাঞ্চলে সন্তা দরে বিহাৎ সরবরাহ করা হইবে; [আট ] সংগাবাধ-পরিকল্পনাও বিবেচনার জন্ত কেন্দ্রীয় সরকারের উপর চাপ দেওয়া হইতেছে।" এগুলির সহায়ভায় বেকারসমস্থার ভীব্রতা নিশ্চয়ই কিছুটা হ্রাস পাইবে।

আমরা যদি আমাদের দৃষ্টিভংগীর মধ্যে পরিবর্তন আনিতে পারি, সংঘশক্তিকে যদি জাগ্রৎ করিয়া তুলিতে পারি, দেশের নানা রাজনীতিক প্রতিপ্তান
যদি স্থানিশ্চিত পরিকল্পনার হারা দেশবাসীকে উদ্বুদ্ধ করিয়া তুলিতে পারেন, তবে

উপদংহার

পারে। কর্মহীনভার জক্মই প্রতিদিন অপরিমেয় জনশক্তির অপচয় ঘটতেছে—এই অপচয় এবং তজ্জনিত বহু তুর্গতি হইতে জাতিকে
বাঁচাইবার একটি পথ আমাদিগকে যে-কোনো প্রকারেই হোক আবিদ্ধার করিতে

इहेरत । তत्वहे वाङानी वीि हत्, नजूना श्रीवनमः श्रीय जाहात स्वत्म श्रीवर्गा ।

### বাঙালীর আর্থিক উন্নতির অন্তরায়

্রিচনার সংকেতস্ত্ত্ত ৪ বাঙালীর আর্থিক সংকট—ইহার কারণ বিশ্লেষণ—বাঙালীর বাজিলাতপ্ত্য —ব্যক্তিপাতপ্ত্যের ক্ষল ও কুফল—দেশে বৈয়েফিও বাণিজ্যিক শিক্ষার অভাব—বাঙালীর আয়ের ঝলতা—তজ্ঞনিত স্বাস্থালি—ব্যবসায়ক্ষত্তে অবাঞ্চিত প্রতিযোগিতা—ব্যবসায়বাণিজ্যের যুঁকি বহনে অপ্রবৃত্তি—মূলধন ও শিল্পাক্ষের অভাব—কৃষি অবনতির কারণ—বৈদেশিক বাণিজ্যের ক্ষেত্রে অক্বিধা—আর্থিক কাঠামোর সংশ্লার—উপসংহার। ]

বাঙালীর আর্থনীতিক জীবনে আজ প্রবল ভাঙন ধরিরাছে। ইতিহাস পর্বালোচনা করিলে দেখা যায় যে, বর্তমান শতান্ধী স্থক হইবার অব্যবহিত পূর্ব পর্যন্ত বাংলার কৃষি, শিল্প ও বাণিজ্যা-নিয়ন্ত্রণের ভার

বাঙালীর আথিক সংকট: ইহার কারণ বিশ্লেষণ

प्यक्ष वार्ताय प्राव, शांत्र ख पार्ता जान वार्ताय पार्त प्राव वा डाली व जेन हिला, धवर वार्ता प्राव कर्मा करना करना करना विद्यं विकास करना विकास करना विकास करना विकास करना विकास करना विद्यं विकास करना विक

বাঙালীর বিশিষ্টতার পরিচয় দিত তাহা নয়, বাবসায়-বাণিজ্যের মোটা লাভের অংশও ভোগ করিত বাঙালী বাবসায়িগণ। বর্তমানে সেই অবস্থার আমৃল পরিবর্তন ঘটয়াছে। আজ বাঙালীর স্থান অধিকার করিয়াছে রটিশ শিল্পতিগণ—মাড়োয়ারী ও ভাটিয়া বাণকগণ। বাংলার একচেটিয়া কারবারের অধিকারী হইয়া যাহারা বংসরের পর বংসর বাংলার বাহিরে কোটি কোটি টাকা পার করিয়া ফ্রীত হইতেছে, তাহাদের প্রদেও চাকুরিই আজ আমাদের একমাত্র সম্পন্ত অবস্থার সহিত বর্তমান পরিস্থিতির তুলনা করিলে আমাদের অবনতি যে কী ভয়াবহ রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে, তাহা আমরা সহজেই ব্রিতে পারিব। বাংলার আর্থিক অবস্থা একটু তলাইয়া দেখিলেই বাঙালীর উন্নতির অন্তরামের কারণগুলি স্কুম্পন্ট ইইয়া উঠিবে।

যে-ব্যক্তিস্বাভন্তা এককালে বাঙালীর উন্নতির প্রধান কারণ ছিল, উহাই
আজ অবনতির কারণ হইরা দাড়াইয়াছে। কুটীরশিলে ব্যক্তিস্বাভন্তোর যে যথেষ্ট

প্রয়োজন ছিল, তাহা আমরা বুঝিতে পারি, যখন দেখি বাঙালীর ব্যক্তবাহন্তঃ ধে একজন শিল্পী কত স্থলর পণ্য নিথুতভাবে নিজেই ইংার ফুফল ও কুফল প্রস্তুত করিতেছে। ইহার জক্ত অপরের সাহায্যের

প্রয়োজন তো ছিলই না, বরং একক প্রচেষ্টাই এই কুটীরশিল্পজাত সামগ্রীর উৎকর্ষের বৈশিষ্ট্য ছিল। কিন্তু বর্তমান জগৎ যথন বহুলোৎপাদনের দিকে জোর দিল, তথন বাঙালীর ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য-গুণ্টি আর্থনীতিক অগ্রগতির পথে প্রধান বাধা হইয়া; দাঁড়াইল। বর্তমানে সম্মিলিত প্রচেষ্টার প্রয়োজন হওয়া সংখ্যুও বাঙালী তাহার ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য বিসর্জন দিতে পারিতেছে না। বিশ্বের প্রত্যেকটি জাতির আর্থনীতিক বনিয়াদ তয় তয় করিয়া দেখিলে উপলব্ধি করা যাইবে যে, তাহার আর্থিক চক্র ঘুরিতেছে বহু ব্যক্তির মিলিত প্রচেষ্টায়। বর্তমানকালে মখন রাজনীতি হইতে আরম্ভ করিয়া অর্থনীতি পর্যন্ত সমন্ত-কিছুরই উয়তি নির্ভর করিতেছে জনসাধারণের সংঘবদ্ধ প্রচেষ্টার উপর, তখন ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যবোধকে আঁকড়াইয়া থাকিলে আমাদের আধিক কাঠামো যে শীঘ্রই ভাভিয়া পড়িবে, ইহাত বিশ্বিত হইবার কিছুই নাই।

আর্থনীতিক মতবাদের জত তথা বিপ্লবম্লক পরিবর্তনের চাপে পড়িয়া দিনের পর দিন নৃতনভাবে বিশ্বের আথিক কাঠামোর সংশার হইতেছে। বর্তমানে পুরাতনকে সরাইয়া দিয়া নৃতন উন্নত প্রবালীকে কাজে লাগাইবার দিকে একটি প্রচেষ্টা সকল ক্ষেত্রেই সুম্পষ্ট হইয়া উঠিয়াছে। বাঙালী কিন্তু যুগের এই জ্বত অগ্রগতির সহিত তাল রাধিয়া চলিতে পারিতেছে না। সেজ্ল দেখা যায়, একই প্রাচীন পদ্ধতিতে অভাবধি তাহার কৃষি, শিল্ল ও বাবসায় পরিচালিত হইতেছে। ইহার হেতু কী ? আমরা বলিব, ইহার জন্ত অনেকটা দায়ী আমাদের আথিক হরবন্থা এবং শিল্পাকা ও বৈষ্য়িক শিক্ষার অভাব।

আমাদের আর্থনীতিক পরিস্থিতির সম্পর্কে আনিয়া দেশের শিক্ষাপ্রণালীর স্বরূপ বিশ্লেষণ করিলে আমরা দেখি যে, বাংলার স্বার্থের সহিত বাঙালীর শিক্ষা-

নেশে ব্যবদায়িক শিক্ষার অভাব ব্যবস্থার কোনো সামঞ্জন্ম নাই। বাস্তববিরোধী এই শিক্ষাপদ্ধতি প্রচলিত থাকায় দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলি শুধু কেরাণী উৎপাদনের কারথানায় পরিণত হইরাছে।

বাংলার শিক্ষাধারা বাঙালী শিক্ষার্থীকে কর্মক্ষেত্রের উপযোগী করিয়া তুলিভেছে
না, তাহাদের মনে কেবল শিক্ষার অভিমানের বিষ ছড়াইয়া দেশে বেকারসমস্তার জাল ব্নিভেছে। বাংলার শিক্ষাব্যবস্থায় যে ফাটল ধরিয়াছে, এই
সভাটি মর্মে মর্মে উপলব্ধি করিয়া ইহার পরিবর্তনবিষয়ে সকলেই আজ সতর্ক
ইইয়া উঠিয়াছেন।

আরের স্বল্পতার জন্ম, উপযুক্ত থাতের অভাবে স্বান্তারক্ষা ও স্বান্ত্যানতি একরপ অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইয়াছে। দেশের তুর্গত জনসাধারণ ও ক্রমকদের স্বান্থ্যের অবস্থা এইরূপ হইয়াছে যে, তাহারা বৎসরের মধ্যে প্রায় সাত মাদ রোগ ভোগ করে। ডাঃ এক্রয়েড [Dr. Akroid] ভারতবাদীর স্বান্থ্যস্থকে হতাশ হইয়া বলিয়াছেন, উপযুক্ত থাতের অভাবই আমাদের স্বান্থ্য-সম্পর্কিত অবনতির

প্রধান কারণ। তিনি আরও বলিয়াছেন যে, ভারতের প্রদেশগুলির অধিবাদীদের

মধ্যে পাঞ্চাবীদের খাগুই উৎকৃষ্ট। পাঞ্চাবীদের

বাঙালীর স্বাস্থ্যহীনতা
প্রাত্যহিক খাগুতালিকার সহিত তুলনা করিলেই

বাঙালীর দৈনিক খাগের পরিমান-স্বল্লতা স্থাপ্তষ্ট্রপে চোথে পড়ে। স্বাস্থ্যহীনতা

আমাদের আর্থিক উন্নতির প্রধান অন্তরায় এবং আর্থিক তুর্গতির অন্তর্ম প্রধান কারণ।

গতান্থ্যতিকতা বাঙালীর স্বভাবগত দোষ। কোনো একটি বিশেষ ব্যবসায়ে যদি কেহ লিপ্ত হয়, তাহা হইলে দেখা যায় যে, উক্ত ব্যবসায় লাভজনক মনে করিয়া আরও অনেকে অন্তর্ন্ধ ব্যবসায় আরম্ভ করিয়া দিয়াছে। এরূপ অবাঞ্চিত প্রতিযোগিতার মধ্য দিয়া বাঙালী নিজের ধ্বংস নিজেই ডাকিয়া আনিতেছে।

শিল্প ও বাণিজ্যক্ষেত্রে বাংলার যে বিপুল সম্ভাবনা রহিয়াছে, উহার দিকে মনোযোগী হইবার চেষ্টা বাঙালী কোনোদিন করে নাই। নির্দিষ্ট আয়ের একটি

স্থাৰ বাৰ্ত্ত বাৰ্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত বাৰ্ত্ত বাৰ্ত বা

সমাজে যথেষ্ট খাতির-সন্ত্রমের অধিকারী হওয়ায় লোকে আর শিল্পবাণিজ্যের ঝুঁকি বহন করিবার প্রয়াস পাইল না। ইহাতেই দেখা দিল বাঙালীর আর্থিক বিপর্যয়ের স্ত্রপাত। এই স্থেযাগে বাংলায় চা, পাট, কয়লা প্রভৃতি অত্যম্ভ লাভজনক শিল্পগুলির একচেটিয়া অধিকারী হইয়া বসিল অবাঙালী ব্যবসায়িগণ। ফলে, আমরা দেখিতে পাইতেছি, যে-সকল শিল্প বাঙালীর জাতীয় আয় বৃদ্ধি করিতে পারিত, সেই শিল্পগুলি প্রায় সবই ইংরেজ ও মাড়োয়ারীদের হাতে চলিয়া গিয়াছে—যে-কয়টি বাঙালীর হাতে আছে, তাহা অকিঞ্চিৎকর বলিলে অত্যুক্তি হইবে না।

শিল্পকেত্রে বাঙালীর অসাফল্যের আর-একটা প্রধান কারণ মূলধনের অভাব। যাহাদের মূলধন আছে, ঝুঁকি থাকায়, শিল্পপ্রতিষ্ঠানে অর্থবিনিয়োগ করার চেয়ে তেজারতিতে টাকা ধাটানোকেই তাহারা

ম্নধনের অভাব লাভজনক মনে করে। ইহার ফল দাড়াইরাছে এই, ব্যবসায়-বাণিজ্যে যাহারা উৎসাহী, মূলধনের অভাবে তাহারা হাত গুটাইয়া বিসিয়া থাকিতে বাধ্য হয়। উপযুক্ত মূলধনের যোগানের অভাবেই বাঙালী যে নিজের শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া তুলিতে পারে নাই, একথা অবশ্রমীকার্য। সরকার কর্তৃক জমিদারী ক্রয় করিবার তোড়জোড় হওয়ায় ইহা আশা করা যায় যে, জমিদারগণ তাঁহাদের অর্থ ব্যবসায়িক ক্ষেত্র ব্যতীত অন্ত কোনো ক্ষেত্রে লাভজনক উপায়ে নিয়োগ করিতে পারিবে না বলিয়া শিল্পে মূলধনের অভাব কিছুটা দূর হইবে।

পাশ্চান্ত্যের শিল্পসমূদ্ধ দেশগুলির দিকে তাকাইলে দেখা যায় যে, ওইসব দেশে শিল্পসংক্রান্ত অর্থের যোগান দেয় ব্যান্ধ। ব্যাক্ষের প্রসার মোটেই আশানুদ্ধপ হয় নাই বলিয়া বাংলা দেশে বরাবরই মূলধনের অভাব বহিয়া গিয়াছে। বিগত দিতীয় মহাযুদ্ধের সময় হইতে এদেশে ব্যাক্ষের সংখ্যা কিছুটা বৃদ্ধি পাইয়াছে। পাশ্চান্ত্য দেশগুলির মতো আমরা যদি শিল্পব্যান্ধ গড়িয়া তুলিতে পারি, তাহা হইলে শিল্পে মূলধন বিনিয়োগের সমস্তার তীব্রতা অনেকথানি কমিয়া আগিবে।

বাংলার কৃষি একেবারেই অন্নত। এ দেশের কৃষ্কেরা এখনো মান্ধাতাআমলের যন্ত্রপাতি লইয়া কৃষিকার্য চালাইতেছে। ফলে কদল উৎপাদনের পরিমাণ
ক্রুত্ত কৃষিবাবন্থা
ক্রুত্ত কৃষিবাবন্থা
ক্রুত্ত কৃষিবাবন্ধা
ক্রুত্ত্বিকার
ক্রুত্ত্বায়। ক্রুত্ত্বে
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বে
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বে
ক্রুত্ত্ব্বিকার
ক্রুত্ত্ব্বে
ক্রুত্ত্ব্বিক্রে
ক্রুত্ত্ব্বে
ক্রুত্ত্ব্বে
কর্ত্ত্রে
কর্ত্ত্বে
কর্ত্ত্ব্রে
কর্ত্ত্বে
কর্ত্ত্বে
কর্ত্ত্বে
কর্ত্ত্বে
কর্ত্ত্রে
কর্ত্তর্ত্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্রে
কর্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্তরে
কর্ত্রে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্ত্তরে
কর্তরে
ক

বাংলার বৈদেশিক বাণিজ্য আজ নিয়ন্ত্রণ করিতেছে ইয়োরোপীয় বণিকগণ। কলিকাতার বৈদেশিক বাণিজ্যের শতকরা পনেরো ভাগ মাত্র ভারতবাসীর হাতে। স্থতরাং বাঙালীর হাতে যে কতটুকু, ইহা স্পষ্ট অনুমান করা যায়। বৈদেশিক

বাণিজ্যে যে-পরিমাণ মূলধনের প্রয়োজন তাহার অধ্বিধা অধিকাংশই যোগান দিয়া থাকে এক্সচেজ্প ব্যাস্ক। বাংলায় ভারতীয়দের দ্বারা পরিচালিত কোনও এক্সচেঞ্জ ব্যাস্ক না

ধাকায় ইয়োরোপীয় এক্সচেঞ্জ ব্যাক্ষগুলি কেবল ইংরেজ-ব্যবসায়ীগণকেই তাহাদের বৈদেশিক বাণিজ্যে সাহায্য করিয়া থাকে। ইহার ফলে কেবল গ্রেট-ব্রিটেনের সহিতই আমাদের বৈদেশিক বাণিজ্য গড়িয়া উঠিয়াছে। অক্স দেশের সহিত বাণিজ্যপ্রসারের বহু সুযোগ থাকা সত্ত্বেও গ্রেট-ব্রিটেনের বাণিজ্যের সহিত এক্সচেঞ্চ ব্যান্ত্রের উন্নতি নির্ভর করার দরুণ, অন্তাক্ত দেশে বাংলার বৈদেশিক বাণিজ্য ভালভাবে শিক্ড গাড়িতে পারে নাই।

উপরি-উক্ত আলোচনা হইতে সহজেই বৃঝিতে পারা যাইবে যে, বাঙালীর স্বভাবগত দোষই কেবল বাঙালীর উন্নতির অন্তরায় নয়। বছবিধ সমস্তা বাঙালীর

উপদংহার জাতীয় জীবনকে প্রতিনিয়ত বিত্রত করিতেছে। ওইগুলির স্কুচ্নাধান না হইলে এদেশের আর্থিক উন্নতি স্তদ্রপরাছত। বর্তমানে বাংলার আর্থিক কাঠামো পুনবিক্যাসের সময় আদিয়াছে। কী করিয়া, কোন্ পথে এ সমস্তার সমাধান হইতে পারে, এ সম্বন্ধে একটা স্থানিশ্চিত পরিকল্পনা প্রস্তুত করিয়া আমাদের অগ্রসর হইতে হইবে। শিক্ষাব্যবস্থার আম্ল পরিবর্তন, গ্রামে ক্ষকদের সংঘ্রস্কৃতা, মূলধনের খোগান, ক্ষিশিক্ষাপ্রবর্তন, বাঙালীর চরিত্রগত দোষগুলির দ্বীকরণ প্রভৃতির উপর বাঙালীয় উন্নত গৌরব্যয় ভবিশ্বং নির্ভর করিতেছে।

### वाक्षालोत छविषाए

্রচনার সংক্রেন্সন্ত্র ৪ প্রনা—অভীত দিনের বাংলাদেশ—বাঙালীজীবনে কীভাবে ভাঙন ধরিল—বাঙালী তাহার দেশদেশা চোপ আজ হারাইয়া ফেলিঘাছে —বাঙালীর অবনতির কারণ—যুগোপশোগী শিক্ষা ও জাতীয় দাহিত্যের অভাব—বাঙালীকে বাস্তব-মচেতন হইতে হইবে—উপসংহার।

সমন্ত বাংলাদেশ আজ বিধ্বন্ত —সমগ্র বাঙালীজাতি আজ বিক্ততার শেষ
প্রান্তে আসিয়া দাঁড়াইয়াছে। ছভিক্ষ, মহামারী, অনশন, অর্ধাশন, ব্যাধি, মৃত্যু

এদেশের ছুর্গত নরনারীর প্রাত্যহিক জীবনের নিত্যক্চনা সহচর। বাঙালীর মুখে অয় নাই, পরিধানে বত্র নাই,
চোখে নাই জীবনের দীপ্তি—তাহার চতুর্দিকে মহামরণের ছায়া ঘনায়মান। গোটা
জাতির জীবনে যে একটা অবক্ষয় দেখা দিয়াছে, তাহার চিহ্ন আজ বেশ স্কল্পই।
তাই দেশের কল্যাণশী অবল্পু, প্রাণচাঞ্চল্য তিমিত। এমন অসহায়তা ও বিক্ততার
ভাব বাঙালীর জীবনে কখনো দেখা যায় নাই। এই জীবনমৃত্যুর সন্ধিক্ষণে
দাঁড়াইয়া মনে বার বার প্রশ্ন জাগে, বাঙালী কোন্ পথে ছুটিয়া চলিয়াছে, বাঙালীর

ভবিষ্যৎ কী।

অতীতের দিকে তাকাইলে ছই চোধে ধৃটিয়া উঠে দোনার পল্লাবাংলার অপরণ দ্রী। একটা সজীব খামলতা ও প্রাণের অবারিত প্রাচর্য গ্রামগুলিকে ছোট ছোট শান্তির নীড় করিয়া তুলিয়াছিল। সেইদিন অত্যত দিনের বাংলা দেশ বাঙালীর জীবনে ছিল অথগু কর্মপ্রবাহ—চিন্তায়, ভাব-সাধনায়, জ্ঞানের সম্মতিতে বাঙালী লাভ করিয়াছিল অতুলনীয় বিশিষ্টতা। রাজনীতিতে বাঙালী পাইয়াছিল ভারতব্যাপী খ্যাতি, তাহার সমাজনীতিতে চিল বিশায়কর সামঞ্জন্ত, আধিক জীবনে ছিল একটা সহজ সম্পূর্ণতার ভাব। তাহার ধর্ম, তাহার শিক্ষাব্যবস্থা, তাহার সামাজিক উৎসব-অনুষ্ঠান অতীতে সমগ্র ভারতের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছিল। শৌর্ষে, বার্ষে, কমক্ষমতায় কেহ তাংগাকে পিছনে ফেলিয়া যাইতে পারে নাই। শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্য তখনও বাঙালীর হাতছাভা হইয়া ষায় নাই-কৃষক, শিল্পশ্রমিক, ব্যবসাথী আপন আপন গ্রামধানিকে নিজের কর্মসাধনায় স্বয়ংসম্পূর্ণ করিয়া তুলিয়াছিল। সেইদিন দেশে সম্পদের অপ্রতুলতা ছিল না বলিয়া অভাব, তৃঃধদারিজা, সবনাশা পরের দাসত বাঙালীর জীবনে বিষক্ষত সৃষ্টি করিতে পারে নাই। আধিক ভারদাম্য এবং চরিত্রের দৃঢ়তাই জাতিকে উন্নতির প্রে চালিত করে—'অতীতের দিনে গ্রামকেন্দ্রিক বৃজ্ঞালী-জীবনে এই তুইটি জিনিসের অপ্রাচ্র্য কথনো দেখা যায় নাই। তাই স্বাংগীণ উন্নতির পথে জাতি ধীরে ধীরে অগ্রসর হইতেছিল।

যতদিন পর্যন্ত গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া বাঙালীর জীবন আবর্তিত হইতে হিল, ততদিন স্বথ-সমূদ্ধি-সচ্ছলতার অভাব দেখে দেখা যায় নাই। কিন্তু পাশ্চান্ত্য শিক্ষা ও সভ্যতা, ইয়োরোপের শিল্পবিপ্লবের তরংগ বাঙালীজীবনে কী ভাবে यिनिन वांश्लाव वृदक आचा हानिल, जिहेनिन हहेर ह व ভাঙ্ন ধরিল দেশের গ্রামীণ সভ্যতার মধ্যে ভাতন ধরিল। বাংলার কুটীরশিলগুলি বিনষ্ট হইল, জমির উপর জনগণের অত্যধিক চাপ পড়িল, নানা কারণে কৃষ্রি অবনতি ঘটিতে লাগিল। কর্মচাত শিল্পশ্রমিক জীবিকার স্ক্লানে শহরের অভিমুখে দলে দলে ছুটিয়া গেল। তত্পরি, দেশের উচ্চভোণীর লোকের মধ্যে যুত্ত পাশ্চান্তা শিক্ষা প্রদারিত হইতে লাগিল তত্ত তাহারা বিজাতীয় শিক্ষা-বৈশুণো গ্রামের প্রতি আকর্ষণ হারাইয়া ফেলিল। গ্রামের জমিদার, ধনিকশ্রেণী শহরের ভোগবিলাসের মোহে আপন আপন পল্লাকে বিশ্বত হইল। শহরে আশ্রম লইয়া বাঙালী স্বাবলম্বী ও আত্মনিভরনীল হইতে পারিল না—বাবসায়-বাণিজ্যকে উপেক্ষ। করিয়াচাকরি-জীবনকেই তাহার। একমাত্র সতা বলিয়া মানিয়া লইল। ফলে বাংলার আমগুলি ধীরে ধীরে ধ্বংসের পথে অগ্রসর হইল। বাঙালীর

সংস্কৃতি গেল, ঐতিহ্ গেল, আর্থিক ভারদাম্য বিনষ্ট হইল। এই বিপর্যবের রন্ধপথেই বাঙালীর জাতীয় জীবনে সর্বনাশের শনি প্রবেশ করিল। পল্লীকে উপবাদী রাখিয়া নগরগুলি ফাঁপিয়া উঠিল সত্য, কিন্তু সেই ক্ষীতি দেশের মান্তবকে বাঁচাইয়া রাখিতে পারিল না। শিকা ও আনন্দের অভাবে, শোচনীয় দারিদ্যের তাড়নায় উদার বাঙালীচিত্তে সংকীর্ণতা ও কুটিলতা আশ্রয় নিল। হীন দলাদলি, কুদ্র স্বার্থের সংঘাত, সাম্প্রদায়িক জীবনের অনৈকা ক্রমেই বাড়িয়া চলিল। এই ভাবে বাঙালীর ভাগ্যাকাশে ত্র্দিনের মেঘ ঘনাইয়া আদিল—তাহার আর্থিক ও সামাজিক জীবন একরূপ বিধ্বন্ত হইল।

প্রাচীনতন্ত্রকে স্থানচুতে করিয়া দেশে নব্যতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা হইল। কিন্তু শিক্ষা-শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্য প্রভৃতির কোত্রে যে-ভাঙন ধরিল, বিদেশী শাসনের নানামুখী বিরোধিতায় তাহার কোনো ক্তিপূরণ হইল না, বুহত্তর সমাজ ক্রমেই অবনতির

বাঙালী তাহার দেশদেধা চোথ আজ হারাইয়া ফেলিয়াছে মুবে ছুটিয়া চলিল। বাঙালীর বর্তমানে যে অবস্থা, তাহার মধো উজ্জন ও উত্তত ভবিস্ততের কোনো ইংগিত নাই। ভয়াল মৃত্যুর ছায়া জাতির জীবনে প্রতিদিন দীর্ঘতর হইয়া উঠিতেছে। নানা সম্ভা, নানা তুর্ভাবনা

জাতির চিত্তকে আজ পীড়িত করিষা তুলিতেছে। দেশের এত প্রাচুংর্যর মধ্যেও যে আমাদের এত অভাব-তৃঃধ-দারিদ্রা, তাহার একমাত্র কারণ, রাজনীতিক ও সাংস্কৃতিক পরাজ্যের জন্ত বাঙালী ভাহার স্বতন্ত জাতীয় সভাটি হারাইয়া ফেলিয়াছে—তাহার দেশদেখা চোখ আর নাই। পাশ্চাভ্যের অচকরণে রাষ্ট্রায় সাধনার ক্ষেত্রে আমরা স্বদেশপ্রেমের বুলি উচ্চারণ করি, কিন্তু স্বদেশকে উপলব্ধি করিবার শক্তি হইতে আমরা আজ বঞ্চিত। আমাদের ভাণ্ডার যে একেবারে শ্রু, সে-কথা আমরা সম্পূর্ণভাবে বিশ্বত হইতে বসিয়াছি।

ভারতের অহাত রাজাের তুলনায বাংলা যে নানাদিকে অনেকথানি পশ্চাতে পড়িয়া আছে, সে-বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই। নিজ দেশেই বাঙালা প্রবাদীর মতাে দিন যাপন করিতেছে। উন্নত কৃষি,

বাঙালীর অবনতির ব্যবসায়-বাণিজ্ঞা-শিল্প জাতীয় সম্পদ বৃদ্ধির প্রধান কারণ উপায়—ইহাদের উপরই গড়িয়া উঠে জাতির আথিক

বনিয়াদ। কিন্তু আমাদের শিল্প নাই, বাবদায় নাই, বাণিজা নাই, বাংলার কৃষিও অবনত। এইগুলিকে বাদ দিয়া একমাত্র চাকরি অবলম্বন করিয়া আমরা কিলপে ভবিয়াতের উন্নতি ও কলাবে আশা করিতে পারি? সমগ্র জাতিকে উন্নতির পথে অগ্রসর করিয়া দিতে হইলে প্রয়োজন বিচিত্র রকমের শিক্ষা-

ব্যবস্থার—এ দেশে আজ পর্যন্ত তাহার গোড়াপত্তন হইল না। প্রথিগত বিভার চাপে আমাদের বৃদ্ধি পীড়িত, তাই স্বাধীন চিন্তার ক্ষেত্রে নাবালকত্ব বাঙালীর এধনো ঘুচিল না।

শিক্ষা ও প্রাত্যহিক জীবনের মধ্যে যে-বিচ্ছেদ আজ দেখা দিয়াছে, তাহা দ্র করিতে না পারিলে আমাদের খাবলস্বনশক্তি কিরিয়া আসিবে না—ভবিশ্বও আরও তমসাচ্ছর হইয়া উঠিবে। আমাদের প্রয়োজন ক্ষিশিক্ষার, প্রয়োজন শিক্ষা ও ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিক্ষার, প্রয়োজন বৈজ্ঞানিক শিক্ষা ও গবেষণার—বাঙালী সে-দিকে দৃষ্টিপাত করিয়াছে কি? বৃত্তিশিক্ষা ও সার্বজনীন সাধারণ শিক্ষার পথটিকে যদি উন্তল্ভ ও প্রসারিত করা না যায়, তবে বাঙালীর আর্থিক পরাধীনতা যুচিবে না, মনের আকাশ হইতে ভেদবৃদ্ধি, অনৈক্য ও দলাদলির কালোমেদ কাটিয়া যাইবে না।

আজ শিক্ষিত ও অশিক্ষিতের মধ্যে যে জাতিভেদ, হিল্যুসলমানের মধ্যে যে বিরোধিতা, হিলুর নান। সম্প্রদায়ের মধ্যে যে অনৈক্য—সকলেরই মূলে
স্বাধ্যমেক্ষ্য বিজ্ঞান ক্রানীয়

যুগোগযোগী শিকা ও জাতীয় প্রাণি । আমাদের আর্থিক জীবন যদি সচ্ছল হইয়া উঠে, আমরা যদি প্রকৃত শিক্ষা লাভ করিতে পারি,

ব্যস্তি ও সমস্টির মধ্যে গভীর আফীরতাবোধ জাগ্রৎ করিয়া তোলা, জাতীয়
স্বার্থ, মংগল ও আদর্শের কথা চিস্তা করা শুধু দেশপ্রেমিক কমীরই একমাত্র
কর্তব্য নয়—দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এবং দেশের
কাতীয় দাহিত্যের অভাব
সাহিত্যি কর্ন্দকেও এবিষয়ে সক্রিয় হইয়া উঠিতে
হইবে। জাতীয় শিক্ষা, জাতীয় সাহিত্য দেশকে যে-ভাবে প্রবৃদ্ধ করিয়া তুলিতে

পারে, অন্ত কিছুই তেমনটি পারে না। বিশেষ করিয়া সাহিত্যের মধ্যেই জাতির সকল চিন্তা ও কর্মসাধনার রূপটি প্রতিফলিত হইয়া উঠে—সাহিত্যই জাতিকে চলার পথের নির্দেশ দেয়। কিন্তু আনাদের দেশে এখনো জাতীয় সাহিত্য গড়িয়া উঠে নাই। পাশ্চান্ত্য সাহিত্যের রসের দিকটা আজো আমরা অন্ধভাবে অত্করণ করিয়া চলিয়াছি, কিন্তু তাহার শক্তির দিকটা আমাদের সাহিত্যে ফুটাইয়া তুলিতে পারি নাই। বাংলা দেশের সাহিত্যে, বাংলার পল্লী, বাংলার মান্ত্য, বাংলার হৃ:খ, দৈন্ত, অভাব, দারিদ্যোর কথা অভাবধি ঘণার্থ অভিবাক্তি লাভ করে নাই। অন্দিকে রাজনীতি, সমাজনীতি, অর্থনীতি, বিজ্ঞান-অন্ধিলন প্রভৃতি মান্ত্যের বহুমুখী চিংপ্রক্ষের ধারাতি বাংলা সাহিত্যে এখনো প্রবাহিত হয় নাই। আমাদের বর্তমান সাহিত্যাধনা শুরু রসেরই সাধনা। মন্তম্বরণার, দেশপ্রেম, জাতীয় ঋদ্ধি ও সিদ্ধির কথা সাহিত্যে যদি ফুটিয়া না উঠে, তবে জাতি সম্মুবে চলিবার শক্তি ও প্রেরণা লাভ করিবে কোথা ইইতে?

বান্তবচেতনা বাঙালী জাতির মধ্যে জাগ্রৎ করিয়া তুলিতে হইবে। ধে মে গুণে অন্ত জাতি বিরাট কর্মশক্তির অধিকারী হইয়া ফ্রতবেগে অগ্রসর হইয়া

বাঙালীকে বান্তব-সচেতন হইতে হইবে চলিয়াছে, আমাদিগকেও সেইসব গুণের অধিকারী হইতে ১ইবে। বাঙালী হিন্মুসলমান সকলের সমবেত প্রচেষ্টায় অধণ্ড জাতীয়তার ভিত্তিতে জীবনকে গডিয়া

তুলিবার আজ সময় আসিরাছে। শিল্পে, বাণিজ্যে, বাবসায়ে, শিক্ষা ও সংস্কৃতিতে আমরা যেন কাহারও পিছনে পড়িয়া না থাকি। আজ আমাদের ভবিষ্কৃৎ অন্ধকারে সমাচ্ছন, কিন্তু উন্নত চিন্তা ও কর্মশক্তির অভাব না ঘটিলে আমরা অচিবেই স্বর্ণয়্বের ভোরণমার উন্মোচিত করিতে সমর্থ হইব। বাঙালীর অভীতের দিনগুলি সভাই ছিল গৌরবোজ্জন—তাহার ভবিষ্কৃৎও গৌরবমণ্ডিত হইয়া উঠিবে। ইহার জন্ম চাই স্ক্চিন্তিত কর্মপদ্ধতি, বাত্তবভিত্তিক আর্থিক পরিকল্পনা এবং দেশাত্মবোধের জাগৃতি।

জাতীয় জীবনের পুনর্জাগরণের বিরাট সমস্তা আমাদের সন্মুথে পড়িয়া আছে। সেই সমস্তার আশু-সমাধান আমাদিগকে করিতেই হইবে। পল্লীকে কেন্দ্র করিয়া আমাদের সকল কর্মধারা আবতিত হইয়া

উপদংহার উঠুক। পল্লীর কবি, পল্লীর শ্রমবিভাগ, গ্রামীণ সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে বাদ দিয়া বাংলার সর্বাংগীণ উন্নতি কথনো সম্ভব হইবে না। কয়েকটি শহরের মধ্যেই বাংলা দেশকে খুঁজিয়া পাওয়া ঘাইবে না, শহরের বাহিরেই পড়িয়া আছে বৃহত্তর বাংলাভূমি—ব্যাধি, মৃত্যু, ছভিক্ষ, বন্ধা ভাহাকে প্রতিমূহুর্তে

বিধ্বস্ত করিয়া দিতেছে। মোহমুক্ত বাঙালী যদি আআশক্তিতে উন্ধ হইমা উঠে, তবে মৃত্যুমুখী বাংলার হাহাকার দিকে দিকে আর প্রতিধ্বনিত হইরা উঠিবে না, বাংলার যুবশক্তিকে সহু করিতে হইবে না বেকারজীবনের জঘনু গ্রানি। বাঙালী গেদিন তাহার দেশকে চিনিবে, আঅ্রশক্তিকে ফিরিয়া পাইবে, সেইদিন বাংলাজননীর মৃতি ভিন্নরূপ ধারণ করিবে—আর বাংলার প্রাণ্চঞ্চল নরনার্শর মুধ্বে উচ্চারিত হইবে:

'আজ বাংলাদেশের হান হ'তে কথন আপনি ভূমি অপরাপ রূপে বাহির হলে জননী! ওগো মা, ভোমায় দেখে দেখে আঁখি না ফিরে, ভোমার তুয়ার আজি খুলে গেছে সোনার মন্দিরে।'

### वां आलो यगावि (उत्र जलके

িরচনার সংকেতস্ত্রে ৪ আরম্ভিক ভূমিকা—মধ্যবিত্তশ্রেণার প্রবিষয়— মধ্যবিত্তের গুরবিভাগ— মধ্যবিত্তদক্ষদাধের উত্তব—দেশের উন্নতিতে মধ্য বত্তের দান—মধ্যবিত্তদমাজের কাচে জাতির কণ —মধ্যবিত্তর জীবনে সংকটের স্কল—মধ্যবিত্তশ্রেণীর চরম সংকট — এই সংকটের এতেকার কীভাবে হতে পারে।

বাঙালী মধ্যবিত্তশ্রেণী আজ শৃকপরিণাম ক্ষরিষ্ঠার মুখে। ভাগোর বিরূপতায় এই সম্প্রনায়ের অগণিত মাত্বর বর্তমানে ভয়াবহ সংকটের সম্পূর্ণান। আমাদের সমাজবাবহায় নিদারুণ ভাঙন ধরেছে, তার স্থবিজ্ঞ কাঠামোটি দিনের পর দিন ভেঙে প্ড্রেল্ বেদিকে তাকাই, দেবতে পাই এক অগুভ বিপ্রয়ের সংকত। এই সর্বনাশা ভাঙনের আঘাত অধুনা সবচেয়ে প্রারম্ভিক ভূমিকা

মধ্যবিত্তের জীবনে। মুখে তাদের বিবর্ণ অসহায়্তার মস্ট্রক্ষ ছায়া, সমগ্র চিতেদেশ জুড়ে হতাশার ক্রমবর্ধমান অরকার। মন্দ্রাগ্রার মস্ট্রক্ষ ছায়া, সমগ্র চিতেদেশ জুড়ে হতাশার ক্রমবর্ধমান অরকার। মন্দ্রাগ্রার ম্যাবিত্ত বাঙালীর অবস্থাটি আজ আশ্রহাত স্রোত্তের শেওলার মতো, প্রচ্ন ঘুণাবাত্যার মুখে ইতন্ত বিকিপ্ত ত্থ-প্রের মতো। ত্-তিন দশক প্রেও যারা একরূপ সমস্তাম্ক্র থেকে নিভাবনায় দিনাতিপাত করতো, ভদ্রজীবন্যাপনে তখনো যাদের প্রবল কোনো বাধার ম্থামুখি দাড়াতে হয়নি, তাদের অবহা আজ কী শোচনীয় হয়ে উঠেছে। একদিন ম্রোছল গোটা বাঙালী জাতির মেরদ্বস্বরপ, অধুনা তারা সাংঘাতিকরূপে

বিপর্যন্ত, অভাবনীয় আর্থিক অন্টনের ত্ঃসহ পীড়নে ক্লিষ্ট, পীড়িত, মুমূর্ —পরম বেদনাদায়ক তাদের অসহায় মনোভাব। মধ্যবিত্তের জীবনসংকট আমাদের জাতীয় জীবনে আজ জটিলতম সমস্তার স্ষ্টি করেছে। এখন দেশের চিন্তাশীল ব্যক্তিমাত্রেরই একটি প্রশ্নঃ মধ্যবিত্তশ্রেণী যদি নিঃশেষ হয়ে গেল, তাহলে জাতির আর কী রইল ? প্রশ্নটি নিঃদলেহে গুরুতর।

সমাজে কাদের আমরা মধাবিত্ত বলি ? মধাবিত্তের স্থাপ্ত সংজ্ঞা নির্ধারণ করা একটু কঠিন। কারণ, সমাজস্থ মাজধের এই শ্রেণীটির সীমারেখা স্থাচিহ্নিত নয়। তবে বাঙালীর সমাজবিকাস তথা সামাজিকের আর্থিক মূল্যমানের দিকে তাকিয়ে মধাবিত্তশ্রেণীর সাধারণ একটা পরিচয় দেওয়া চলে। বর্তমানে ধনতন্ত্র-

শাসিত মানবসমাজে আমরা দেখতে পাই একদিকে মধাবিওখ্রেণীর অগাধ ঐহার্থ—ভোগবিলাসের প্রাচ্র্য, মন্তদিকে অবিশ্বাস্ত পরিচর দারিজ্য—প্রাণধারণের ডঃসহ গ্লানি; কেউ

লাবিদ্রা—প্রাণধারণের ত্রংসহ স্লান; কেও
প্রয়েজনাতিরিক্ত ধনসম্পদের অধিকারী, কোনোরকমের পরিশ্রম তাদের করতে
হয় না; আবার, কেউ সকাল পেকে সদ্ধ্যে পরিস্ত অবিশ্রান্ত থেটেও, মাথার ঘাম
পায়ে ফেলেও, উদরারের সংস্থান করতে পারে না। প্রথমোক্ত ভাগ্যবান মায়্রয়গুলি
ধনিকশ্রেণীর অন্তর্ভ, আর শেষোক্ত অদৃষ্টবিভৃষিত মায়্রয়গুলি শ্রমিকমজুরের
দলভুক্ত—তারা সর্বরিক্ত। এতেন প্রাচুর্য ও দারিদ্র্যের কারণ হল ধনবন্টনের বৈষম্যা,
এরপ অবিশ্বাস্থা বিপরীতের পাশাপাশি অবস্থান একমাত্র ধনতান্ত্রিক সমাজেই
সন্তর। মধ্যবিত্ত নামে যারা পরিচিত, উপরি-ক্ষিত সম্পদশালী ধনিকগোষ্ঠা ও
নিঃসম্বল ক্ষাণমজুরের মধ্যবর্তী একটি স্থানে তাঁদের অবস্থিতি। অমের ঐশ্বর্য
তাঁদের নেই, আবার নিয়্রুর দারিদ্রোর পীড়নও পূর্বে কখনো তাঁদের সহু করতে
হয়নি। তাঁরা পরশ্রমজীবী নন, পরিশ্রম তাঁরা করেন। তবে ওই পরিশ্রম ঠিক
কায়িক নয়—মন্তিকের, তাঁদের অধিকাংশই লেখনী-চালনার কাজে ব্যাপ্ত।

মধ্যবিত্তের তৃটি শ্রেণীবিভাগ—উচ্চমধাবিত্ত এবং নিম্মধ্যবিত্ত। শিক্ষা-সংস্কৃতি, পেশা ও আর্থিক সচ্ছলভার ভারতম্য মধ্যবিত্তসম্প্রদায়কে উচ্চকোটর ও নিম্বোটির, এই তৃ-ভাগে বিভক্ত করে দিয়েছে। একটু লক্ষ্য করলেই ব্রুতে

পারা যাবে, মধ্যবিত্তশ্রেণীর পরিধি খুব বিত্ত।
মধ্যবিত্তর তরবিভাগ
 এক দিকে বড়ো বড়ো জমিদার [ মনে রাধতে হবে,
সম্প্রতি জমিদারীপ্রধা বিলুপ্ত হয়েছে ], বড়ো বড়ো শিল্পতি ও ব্যবসায়ীবৃন্দ,
অক্তদিকে ভূমিখন চাষী, কলকারধানার দীনদ্বিদ্র মজত্ব। এদের বাদ দিয়ে
সমাজের অসংখ্য অগণিত যে মানুষ, মধ্যবিত্ত বলতে তাঁদেরই বুঝার। আইনজীবী,

ডাক্তার, ইঞ্জিনিয়ার, বহুবিধ শিক্ষায়তনের অধ্যাপক-শিক্ষক, সাধারণ ব্যবসায়ী, দোকানদার ইত্যাদি সকলেই মধ্যবিত্তপ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। সামাজিক পদমর্যাদা, মাধাপিছু আয়, প্রাত্যহিক জীবনযাত্রার মান প্রভৃতি বিষয়ে এঁদের মধ্যে যতই পার্থক্য থাক না কেন মানসিকতার দিক দিয়ে এঁদের সাধ্যাটুকু কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। স্কল-আয়-বিশিপ্ত হলেও এঁদের কাউকেই যেমন শ্রমিকমজ্রের পর্যায়ে ফেলা চলবে না, তেমনি জমিদার ও বড়ো শিল্পতির পছ্কিভুক্ত করা চলবে না। কারণ, মধ্যবিত্তের জীবিকা-অর্জনের পন্থা, শিক্ষাদীক্ষা, রুচি ও মানসিক সঠন লক্ষণীয়ভাবে স্বতম্ত্র। এই স্বাতন্ত্রের পিছনে দীর্ঘকালের একটি ইতিহ্য রয়েছে। এখানে তার একটু আভাস দেওয়া প্রয়েজন।

আমাদের প্রাচীনকালের সমাজবিকাসে—সমাজ-অন্তর্গত মাতৃষের আর্থ-নীতিক প্রেণীবিভাগে—'মধ্যবিত্ত' বলে কেউ ছিল না। তখন একদল মাতুষকে আমরা ধনী বলে জানতাম, আর-একদল মাতুষকে জানতাম দ্বিদ্র বলে।

বাঙালীসমাজে মধ্যবিত্তসম্প্রদায়ের উদ্ভব হয়েছে এদেশে ইংরেজ আগমনের পর। বস্তুত মধ্যবিত্ত বাঙালী ইংরেজ আগমনের পর। বস্তুত মধ্যবিত্ত বাঙালী ইংরেজ-বণিক ও ইংরেজ সরকারের স্প্রি। স্বার্থারে সামাজ্যবাদী ইংরাজের আত্মসর্বস্থ শাসননীতি আমাদের ক্ষুবিকেন্দ্রিক গ্রামীণ সমাজ্যকে ধ্বংসের মৃথে ঠেলে দিয়েছে, নাগরিক সভ্যতার পত্তন করেছে। লর্ড কণ্ওআলিসের প্রবৃত্তিত 'চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত'-প্রথা বাংলার প্রাচীন ভূমিব্যবস্থাকে ওল্টপাল্ট করে দিয়েছে এবং সামাজ্যবাদের ধ্বজাবাহী লর্ড মেকলের শিক্ষাসংস্কার মানসিক ক্ষেত্রে বেং সামাজ্যবাদের ধ্বজাবাহী লর্ড মেকলের শিক্ষাসংস্কার মানসিক ক্ষেত্রে বিপ্রবাত্তক পরিবর্তন ঘটিয়ে প্রাম্য-বাঙালী-সমাজের বৃহত্তর অংশকে শহরমুখী করে তুলেছে। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের ফলে জমিদারীতস্ত্রের স্প্রি হল, পশ্চিমের শিল্পব্রের ফলে কৃষি-আশ্রয়ী ও কৃটারশিল্লাশ্রয়ী পুরাতন সমাজ বিধ্বন্ত হয়ে গেল। আর, তার ধ্বংসন্ত্রের উপর গড়ে উঠল বাঙালী মধ্যবিত্তসমাজ। আমরা বে ব্যবসায়-বাণিজ্যের প্রতি বিমুধতার ভাব দেখালাম, তার জন্তে দায়ীজমিদারী প্রথা।

বাঙালী মধ্যবিত্তসমাজের এক অংশকে নানাভাবে জীবিকা জুগিয়েছে জমিদারীতন্ত্র, অপর একটি বড়ো অংশকে স্থলত সন্মান ও নিরাপদ আশ্রয়ের

প্রেলোভন দেখিয়ে আকর্ষণ করেছে ইংরেজ কোম্পানীর
দেশের উন্নতিতে
দেশার উন্নতিতে
দেশার ক্রিলিডের দান
অনেকে ইংরেজী শিক্ষার স্থােগে গ্রহণ করলেন, ভারা
ভাজারী, ওকালতি, শিক্ষকতা ইত্যাদির দিকে ঝুঁকে পড়লেন। ধীরে ধীরে
সমাজে মধ্যবিত্তের ভিত্তি স্প্রতিষ্ঠিত হল। তাঁরা 'ভদ্রলোক'-এর স্থানম্থাদা

পেলেন, আন্তে আন্তে দামাজিক প্রতিপত্তির অধিকারী হয়ে উঠলেন। পাশ্চান্তা শিকা তাঁদের বৃদ্ধিকে শাণিত উজ্জল করে তুলল, বিবিধ জ্ঞানবিভার হার তাঁদের সমুথে উন্মোচিত করে ধরল। কর্মজীবনের ফাঁকে ফাঁকে তাঁরা বিচিত্র ভাবসাধনায় আত্মনিয়োগ করলেন, সাহিত্য-শিল্প-দর্শন-রাজনীতি-অর্থনীতি-ইতিহাস-বিজ্ঞান-চর্চায় মন দিলেন। ফলে বাঙালীর গোটা সমাজজীবনে দেখতে একটা বিপ্লব ঘটে গেল। জন্ম হল নতুন সংস্কৃতির, স্পষ্ট হল নতুন জীবনদর্শনের। শিক্ষার প্রতি মধ্যবিত্ত বাঙালীর যেন জন্মগত মানসপ্রবণতা, এই মধ্যবিত্তসমাজ নতুন বুগের—আধুনিক বাংলার—সংস্কৃতির ধারক ও বাহক। এই সত্যটি শ্রবণ করেই একটু আগে তাঁদের আমরা সমগ্র জাতির মেরুদগুল্বর প্রধান উৎস ছিল, এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই।

গত দেড়শ বছরের মধ্যে বাংলাদেশে কর্মসাধনা ও ভাবসাধনার যে-শ্ররণীয় ইতিহাস গড়ে উঠেছে, তাকে মধ্যবিত্তের জীবনেতিহাস বললে বোধ করি থুব ভুল

করা হয় না। কি ধর্মসংস্কার, কি সমাজসংস্কার, কি মধাবিত্তের কাছে রাজনীতিক চেতনার ফুরণ, কি দেশাত্মবোধের উদ্বোধন, জাতির ঋণ কি জাতীয় আন্দোলনের বিকাশ—সর্বক্ষেত্তেই মধ্যবিত্তের

দান অসামান্ত। যে-সকল শ্রেষ্ঠ বাঙালী আমাদের স্মৃতিলোকে নিজ নিজ প্রতিভার প্রোজ্জল স্বাক্ষর মুদ্তিত করে গেছেন তাঁদের অধিকাংশই যে মধ্যবিত্তপ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত, এ কথা কাকেও স্মরণ করিয়ে দেওয়া নিপ্রয়োজন। নানাদিকে নানাভাবে জাতিকে তাঁরা বৈপ্লবিক চেতনায় উদ্দূদ্ধ করেছেন, সর্বভারতের সম্প্রে বাঙালীর মর্যাদাকে তুলে ধরেছেন, জাতি হিসেবে বাঙালী যে বিশিষ্ঠ তার গৌরবদীপ্ত প্রমাণ রেখে গেছেন। তাঁদের কাছে জাতির ঋণ সামান্ত নয়।

কিন্তু ভাগ্যচক্রের পরিবর্তনে এহেন বাঙালী মধ্যবিত্তের অবস্থা আজ কী দাঁড়িয়েছে! নিদারুণ সংকটের আবর্তে পড়ে মধ্যবিত্তসমাজ অধুনা বিপর্যন্ত। এককালে বাঁদের নিরুছেগে দিন কাটতো, অবকাশের মূহুর্তগুলি বাঁদের বিবিধ

জ্ঞানবিভার অনুশীলনে অতিবাহিত হতো, তাঁদের চোধের
মধ্যবিত্তের জীবনে সন্মুখে আজ বিরাজ করছে মহাশৃক্ততা। অতীতে
সংকটের ফ্র মধ্যবিত্তশ্রেণী এতথানি অসহায় বোধ কথনো করেননি।
পৈতৃক জমিজমা তাঁদের অনেকেরই ছিল, অনেকে সরকারী চাকুরীর

পেতৃক জানজনা তানের অনেকের ক্রিন্ট্রন্থ পক্ষপুটে থেকে নির্ভাবনায় দিনগুলি কাটাতেন। আবার, অনেকে ডাক্তারী, ওকালতি, শিক্ষকতা ইত্যাদি 'ভদ্রলোক'-এর পেশায় আত্মনিয়োগ করে জীবনযাত্রা নির্বাহ করতেন। কিন্তু নানা প্রতিক্ল শক্তির বিরোধিতায় ধীরে ধীরে তাঁরা পূবের দেই নিরাপদ আশ্রম থেকে চ্যুত হতে লাগলেন, তুর্ভাগ্য ক্রমশই বেড়ে চললো। প্রথম-মহাযুদ্ধের পর থেকে তাঁদের অবস্থা সংকটাপন্ন হয়ে উঠলো। বিতীয় মহাযুদ্ধ মধ্যবিত্তশ্রেণীকে প্রায়-ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিল। তাছাড়া, মধ্যবিত্তর অনেকেই পঞ্চাশের ময়ন্তরের প্রচণ্ড ধান্ধা সামলাতে পারেন নি, অসহায়ভাবে মৃত্যাররণ করেছেন। পশ্চিমী যান্ত্রিকতা ও নাগরিক সভ্যতার ছপ্তপ্রভাবে আমাদের কুটারশিল্প ও ক্রমিব্নিয়াদ আস্তে আস্তে ভেঙ্কে পড়ছিল, একান্তরতী পরিবারগুলি টুক্রো টুক্রো হয়ে যাচ্ছিল, এ সর্বনাশ আমরা রোধ করতে পারলাম না। ফলে মধ্যবিত্তসম্প্রদায় ভয়াবহ বিপর্যয়ের সম্মুখীন হলেন। ইতোমধ্যে দেশে শিক্ষিত মধ্যবিত্তের সংখ্যাও দিন দিন বেড়ে চলল, বেকার-জীবনের বিড়ম্বনা স্কু হল—শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্যহীন দেশের দিকে দিকে দারিজান্তিই মধ্যবিত্তের হাহাকার উঠল। বিতীয় মহাযুদ্ধের প্রতিজ্ঞা একাস্ত শোচনীয়। জিনিসপত্রের দাম ছছ করে চারগুণ পাচগুণ বেড়ে যেতে লাগল, কাপানো টাকায় বাজার ছেয়ে গেল, চোরাকারবারীর দল মাথা তুলল—নিন্তমধ্যবিত্তশ্রেণীর অন্তিও মারাত্মকভাবে বিপন্ন হল।

মধাবিভিজীবনের অসহনীয় তুর্গতি-লাঞ্চনার ইতিকথা কিন্তু এখনো শেষ হয়নি। ভাগোর নির্ভূর পরিহাসে বাঙালী মধ্যবিতদের এমন একটি ভয়াবহ বিপর্যয়ের সমুখীন হতে হল যার ফলে তাঁরা আজ ধ্বংসের পথে এসে দাঁড়িয়েছেন। আমরা এখানে ভারতের স্বাধীনতালাভ ও অভিশপ্ত বন্ধব্যবচ্ছেদ-ঘটনার কথা বলছি। ভারতবর্ষ স্বাধীনতা অর্জন করল, কিন্তু বাংলাদেশের, বিশেষ করে

স্থাক্তিশ্রেপার

স্থাক্তিশ্রেপার

ইতিহাসে এতথানি সাংঘাতিক বিপর্যয় আগে ক্থনো

ঘটেনি। মধ্যবিত্তশ্রেণীর নাড়ীর স্পদ্দন গেলো ছ-তিন

দশক থেকে ক্রমেই ক্ষীণ হতে ক্ষীণ্ডর হয়ে আসছিল, বন্ধবিভাগহেতু বর্তমানে তাঁদের নাভিশ্বাস দেখা দিয়েছে। পূর্বদের মধ্যবিত্তসমাজ আজ মৃত্যুমুগী। সাতপুরুষের বাস্তভিটা ছেড়ে, নিজেদের সর্বস্থ ত্যাগ করে, সম্পূর্ণভাবে ছিন্নমূল হয়ে তাঁরা প্রতিদিন দলে দলে পশ্চিম-বাংলায় এসে ভিড় করছেন। কিন্তু কোথায় তাঁদের মাথা গুঁজবার স্থান, কোথায় ক্ষ্ধার জন্ন, কোথায় বা লজ্জা নিবারণের পরিছেল। বাস্তহারা লক্ষ্ক লক্ষ্ক নরনারীর অবস্থা আজ যাযাবর বদের মতো, পথের কুক্রের মতো তাঁরা যাপন করছেন গ্লানিপংকিল ধ্রু জীবন। যুদ্ধ মানুষকে আস্মর্বস্থ ও লোভী করে তুলেছে, মানব্রাকে

হত্যা করেছে, সমবেদনার কণ্ঠরোধ করেছে, মামুষের ঘুমন্ত পাশবিক বৃত্তিগুলিকে জাগিয়ে তুলেছে। এরপ পরিস্থিতিতে পড়ে পূর্ববংগের স্বস্থান্ত মধ্যবিত্ত শারী সংকট ভয়াবহ হয়ে উঠেছে। সারাদেশের বেকারসমস্থা, সরকারী-বেসরকারী আপিসে ক্রমাগত ছাঁটাই বাস্তভিটাত্যাগী শিক্ষিত মধ্যবিত্তগণের সমস্থাকে জটিণতর করে তুলেছে। দেশে শ্রমিক-ধনিকের বিরোধ লেগেই আছে, তা মিটাতে গিয়ে সরকার হিমশিম থেয়ে যাচছেন, অপরাপর সমস্থার দিকে মন দেওয়া সম্ভবপর হছে না। এসব কারণে মধ্যবিত্তের তুর্গতির শেষ নেই। আর কিছুকাল এভাবে কাটলে মধ্যবিত্রসমাজের অভিষেও থাকবে না।

কিন্তু মধাবিত্তশ্রেণী যদি বিধ্বস্ত হয়ে যায় তাহলে দেশের কী অবস্থা হবে?
এতে কি গোটা বাঙালীসমাজের অপমৃত্যু অনিবার্য হয়ে উঠবে না? সমাজের
মেরুদওই যদি ভেঙে গেল ভবে সমাজ মাথা তুলে দাঁড়াবে কেমন করে?
মধ্যবিত্তেরা মরবে, কিন্তু মরবার আগে সমগ্র দেশটাকে একবার প্রবলভাবে নাড়া

मिरत गार्त, - इत्र वारहे अल डिरेर रिखार-বিপ্লবের রক্তবহিশিখা। মধ্যবিত্তের বিক্ষোভ কী এই সংকটের প্রতিকার ফীভাবে হতে পারে ভয়াল, পৃথিবীর ইতিহাদের পাঠকমাত্রেরই তা জানা আছে নিশ্চয়। বুহত্তর সমাজের কল্যাণের কথা ভেবে বলছি, য়ে-কোনো উপায়েই হোক মধ্যবিত্তনমাজের ভাঙন রোধ করতে হবে, অবিলম্বে এইদব কেন্দ্র চাতুষের ত্ঃসহ লাস্ক্রার অবদান ঘটাতে হবে। এর জ্ঞ দেশের প্রভোকটি মাতৃষের উভম-প্রচেষ্টার প্রয়োজন। একেত্রে সরকারের দায়িত্ব অনেকথানি। রাজ্যসরকারকে স্থাচিন্তিত পরিকল্পনা রচনা করতে হবে, সর্বস্তরের মধ্যবিত্তের নিরাপদ আশ্রয় ও জীবিকার উপায় করে দিতে হবে। যারা নিঃসম্বল তাদেব জন্ম অবৈতনিক আবিত্যিক শিক্ষার বাবস্থা চাই, স্থায়ী বাসস্থানের ব্যবস্থা চাই, প্রয়োজনমতো আর্থিক সাহায্য চাই। সংগে সংগে মৃতপ্রায় গ্রামগুলির সংস্কারসাধন ও পুনবিকাস অত্যাব্ছাক। তাছাড়া, কৃষিপ্রথাকে উন্নত করা প্রয়োজন, কুটারশিল্লের উজ্জীবন প্রয়োজন, বিবিধ শিল্পের সম্প্রদারণ প্রয়োজন, প্রয়োজন ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রটি প্রশৃত্ত করা। এতে বহু মধাবিত্তের জীবিকা-অর্জনের পথ খুলে যাবে, অবশ্রস্তাবী বিনাশের হাত থেকে অনেকেই রক্ষা পাবে। অবশ্য ষ্ত্রধানি সম্ভব্ স্বাবলম্বী হয়ে মধ্যবিত্ত সম্প্রদায়কেও কঠোর জীবনসংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হবে। হতাশার কাছে ভারা যেন আত্মদমর্পণ না করেন। আমাদের শেষ কথা, মধ্যবিত্তের সর্বনাশ সমগ্র জাতির সর্বনাশ—এই নিশ্চিত সভ্যাট যেন আমরা বিশ্বত না হই।

# वाश्लात (अर्रेष्ठ

িরচনার সংকেতন্ত্ত্ত্ ও বাঙালীর বিগত দিনের ইতিহাদ গৌরবমণ্ডিত—বাঙালীর অতীত কীর্তি—জ্ঞাননাধনার বাঙালী—ধর্মদাধনার ক্ষেত্রে বাঙালী—বাঙালীর সাহিত্যসাধনা—বিজ্ঞানসাধনা ও রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালী—চারুশিল্প ও কার্জনিল্পের ক্ষেত্রে বাঙালীর দান—বাবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে বাঙালী—বাঙানীর অতীত কীত্তি-মারণে দেশপ্রাণ বৃদ্ধিমের উক্তি।

বাঙালী জাতি আজ অতাতপ্রত্ত, আত্মবিশ্বত। কিন্তু, প্রদীপ্ত মনীরা, ভাবসাধনা ও কর্মসাধনার ক্ষেত্রে বাঙালী যে একদিন ভারতবর্ধ একটা গোরবমণ্ডিত স্থান অধিকার করিয়াছিল—বংগভূমির ইতিহাদ গোরবমণ্ডিত স্থান আধিকার করিয়াছিল—বংগভূমির অতীত ইতিহাস তাহার সাক্ষ্য প্রদান করে। অতীতে বাঙালী জাতি তাহার সভ্যতা ও সংস্কৃতির যেকীতিগুজু রচনা করিয়াছিল, নিথিল ভারতবর্ধ অবনত মন্তকে তাহার প্রতিশ্রদা জ্ঞাপন করিয়াছে। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক নানা ভাগ্যবিপর্যয়ে বর্তমানে আমরা আমাদের সেই অতীত গৌরব হারাইতে বসিয়াছি—নানাপ্রকার সংঘাতে বাঙালীর অন্তিত্ব আজ বিপন্ন। কিন্তু আমরা যদি বিগত দিনের ইতিহাসের পূঠা হইতে আমাদের পুনক্জীবনের মন্ত্রটিকে খুঁজিয়া লাইতে পারি, তবে আমাদের হৃত্ত গৌরব নিশ্চরই আবার ফিরিয়া পাইব—জগৎসভায় পুনর্বার আমরা আত্মপ্রতিট্ঠা লাভ করিব।

জ্ঞানে-বিজ্ঞানে, ধর্মে-দর্শনে, চারুকলায় ও কারুশিরে, শৌর্যে ও বীর্যে একদিন বাঙালীর মহিমা ছিল দ্ববিন্তার। ভারতবর্ষের অতি স্থপ্রাচীন প্রস্তেও বংগ'-দেশের নাম চিহ্নিত হইয়া আছে। সেই প্রাচীনকালেই বাঙালীর বীরত্ব ও জ্ঞানগরিমার কথা দিকে দিকে পরিব্যাপ্ত হইয়া পড়িয়াছিল। বাংলার বীর-সন্তান কত দেশবিজ্ঞার কাঠি পড়িয়াছিল। বাংলার বীর-সন্তান কত দেশবিজ্ঞার হইয়াছে—ভারতের সীমা অভিক্রম করিয়া দ্ববর্তী অঞ্চলে উপনিবেশ স্থাপন করিয়াছে। রাজা ধর্মপাল, রাজা গণেশ, রাজা শশাংক এবং বিজয় সিংহের কীতিকাহিনী বাঙালীর বিশ্বয়কর শৌর্যের পরিচয় বহন করিতেছে। মুসলমান-আমলে বাংলার বীরসন্তান চাঁদ-প্রতাপ-নিশা থা প্রভৃতি বারভ্ঞার দল যে অমিত পরাক্রম প্রদর্শন করিয়াছে, তাহাতে প্রবলপ্রতাপান্থিত দিল্লীশ্বরের সিংহাসন পর্যন্ত বারে বারে কাঁপিয়া উঠিয়াছে। ব্রিটিশ্বর্গে

বাঙালী জাতি নানা কারণে হীনবীর্য হইয়া পড়িয়াছিল—সে হারাইয়া ফেলিয়াছিল তাহার সমস্ত শক্তি। তথাপি পরাধীন ভারতকে অদেশমন্ত্র ও অগ্নিমন্ত্র দীক্ষা দিয়াছে স্বাধীনতার পূজারী বাংলার তরুণদল—হাসিয়ুথে ফাঁসীর মঞ্চে তাহারা জীবনের জ্বগান গাহিয়া গিয়াছে। এই সেইদিন বাংলার অন্তম প্রেষ্ঠ বীরসন্তান স্কাষ্ট্রন আজাদ-হিল-কৌজ গঠন করিয়া সামরিক শক্তি ও সাহসিকতার বেমপরিচয় দিয়া গিয়াছেন, পৃথিবীর ইতিহাসে তাহা অমর হইয়া থাকিবে।

জ্ঞানের চর্চায় এবং ভাবসাধনায় বাঙালী কোনো জাতি অপেকা পশ্চাদ্পদ ছিল না। প্রোজ্জন মনীযা ও ক্ষুরধার বৃদ্ধির জন্ম বাঙালী জাতি সকলের প্রশংসা

অর্জন করিয়াছে। ভারতের বিশ্রুত নালনা বিশ্বজানদাধনায়
বিভালয়ের অধ্যক্ষ ছিলেন এই বাংলাদেশেরই একজন
বাঙালী
মানুষ—নাম শীলভদ্র। বাঙালী অতীশ দীপংকরের

প্যাতিও বিৰুজ্জনসমাজে স্থাচারিত ছিল। বাংলার জ্ঞানসাধনাকে তিনিই বহন করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন স্বৃর তিব্বতে। 'দর্শনে রঘুনাথ শিরোমণি, গদাধর, জগদীশ, স্মৃতিতে রঘুনন্দন এবং তৎপরগামিগ্ বাংলাভূমির গৌরবকে উজ্জ্ঞন ও মহীয়ান করিয়াছে। বিংশ শতান্ধীতেও যুগমানব শ্রীঅরবিনের অধ্যাত্মসাধনা ও আচার্য রেজেজ্ঞনাথ শীলের গভীর দর্শন-আলোচনা ভারতবর্ষকে বিশ্মিত করিয়াছে।

ধর্মসাধনার ক্ষেত্রেও বাঙালীর দান সামাক্ত নহে। বাংলার ধর্মাবতার এটিতক্ত সর্বভারতীয় বৈষ্ণবধর্মকে বাঙালীর হৃদয়ন্বসে নিধিক্ত করিয়া গৌড়ীয়

বৈষ্ণবধর্মের প্রতিষ্ঠা করিলেন—বাংলায় বহিয়া গেল
ধর্মাধনার ক্ষেত্রে
বাঙালী
আধ্যাত্মিক সাধনা ইউরোপের বহু মনীখীর শ্রন্ধা
আকর্ষণ করিয়াছে। আবার, এই রামকৃষ্ণই ছিলেন ভারতের মর্মবাণীর প্রচারক
মুগমানব বিবেকানন্দের দীক্ষাগুরু। অধ্যাত্মশক্তিতে প্রদীপ্ত বিবেকানন্দ শুধু বংগভূমির গৌরব নন, তিনি সনাতন ভারতবর্ধেরই মরণবিজ্ঞী সন্তান। রাজা
রামমোহন, মহিষি দেবেক্সনাথ, ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র-প্রমুধ ধর্মবীরের আবির্ভাবে
বাংলাদেশ ধন্ত ইইয়াছে।

বাঙালীপ্রতিভার আশ্র্র প্রকাশ ও বিকাশ দেখা যায় তাহার অভ্যুজ্জন সাহিত্যসাধনায়। আধুনিক বাংলা সাহিত্য বিশ্বসাহিত্যের দরবারে গৌরবমণ্ডিত স্থানলাভ করিয়াছে। বাঙালী তাহার সাহিত্যের মধ্য

বাঙালীর সাহিত্যসাধনা দিয়া যে-স্কমহান ঐতিহ্য স্ষ্টি করিয়াছে, তাহা সত্যই
বিশায়কর। আধুনিক বাংলা সাহিত্যের পিছনে রহিয়াছে আমাদের সহস্র

বৎসরের সাহিত্যসাধনার ইতিহাস। বাংলার প্রাচীন কবি জয়দেব, চণ্ডীদাস, গোবিন্দদাস, কৃত্তিবাস, মুকুলরাম, ভারতচক্র প্রভৃতি কবি আপন আপন স্টিসম্ভারে বাংলার সাহিত্যভাগ্ডার পরিপূর্ণ করিয়াছেন। মধুস্দন, হেমচক্র, নবীনচক্র, রংগলাল, বিহারীলাল প্রমুথ কবি আধুনিক বংগদাহিত্যে নববাণীগংগার স্রোতোধার। প্রবাহিত করিয়া দিয়াছেন। কবিগুরু রবাক্রনাথের সাহিত্যসাধনা বিশ্বনাহিত্যের সম্পদ বৃদ্ধি করিয়াছে এবং বাংলা সাহিত্যকে সহস্র বংসরের প্রমার্দান করিয়াছে। বঙ্কিমচক্র, শর্ৎচক্রের মতো কথাশিলীকে লাভ করিয়া বে-কোনো জাতি আপনাকে ধন্ত ও গোরবাহিত মনে করিত।

বিজ্ঞানচর্চাতেও বাঙালী কম প্রতিষ্ঠা লাভ করে নাই। আচার্য প্রফুলচন্দ্র, আচার্য জগদীশচন্দ্রের বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার সতাই বাঙালীর শ্লাঘার বস্তু। ডক্টর

বিজ্ঞানসাধনা ও রাজনীতির
ক্ষেত্রে বাঙালী

ক্ষেত্রে বাঙালী

ক্ষেত্রে বাঙালী

ক্ষানচন্দ্র ঘোষ প্রভৃতি প্রথাতনামা বিজ্ঞানীর গবেষণা ও আলোচনায় বিশ্বের বিজ্ঞানভাণ্ডার নিঃসন্দেহে সমূদ্ধ ইইরাছে। ভারতবর্ষের রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালা স্থরেন্দ্রনাথ, শ্রীঅরবিন্দ, চিত্তরঞ্জন, স্থভাষচন্দ্র যে-রাইনীতিক জ্ঞানের পরিচয় দিয়াছেন, তাহা বাঙালী জ্ঞাতির মর্যাদা অনেকথানি বাড়াইয়া দিয়াছে। বাঙালীর সমূন্নত চিন্তাধারার প্রতি শ্রদ্ধা প্রদর্শন করিয়া মহামতি গোখেল বলিয়াছিলেনঃ 'What Bengal thinks to-day, India thinks to-merrow'। ভাবসাধনা ও উচ্চিন্তার ক্ষেত্রে বাঙালী বহুবার ভারতবর্ষকে পথ প্রদর্শন করিয়াছে।

চারুশির এবং কারুকলার জগতেও বাঙালীর দান সামান্ত নয়। চিত্রে ও ভাস্কর্মে বাঙালী যে-প্রতিভা প্রদর্শন করিয়াছে তাই। সত্যই বিস্ময়কর। প্রাচীন বাংলার শিল্পী ধীমান এবং বীটপালের খ্যাতি একদিন বহুদূর দেশ পর্যন্ত ছড়াইয়া

গাঁজশিল ও কারুশিলের
কারে বাঙালীর দান
কিরেও প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল। স্প্রাসিদ্ধ অজন্তার
গিরিওহাগাতে বাঙালী শিল্পীর তুলিকার চিহ্ন আজ

পর্যন্ত সুস্পষ্টরূপে বিভাষান। আধুনিক বুগে ভারতীয় চিত্রশিল্লে পুনর্জাগরণ আনিয়াছেন শিল্লাচার্য অবনীন্দ্রনাথ ও নন্দলাল বস্থ । শিল্পের ক্ষেত্রে অবনীন্দ্রনাথ জগৎজাড়া থ্যাতি অর্জন করিতে সমর্থ ইইয়াছেন। ভারতীয় নৃত্যশিল্পের ক্ষেত্রে যুগাস্তর আনিয়াছেন বাঙালীসন্তান উদয়শংকর। এই সকল প্রতিভাবান বাঙালীর অজ্ঞ দানে বাংলার সংস্কৃতি নহিমামণ্ডিত ইইয়াছে। সহস্র বছরের সাধনায় বাঙালীর যে-সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে, তাহার নিদর্শন ভারতের

বাহিরে সিংহল, শ্রাম, কথোজ, ঘ্রবীপ, বলিবীপ প্রভৃতি স্থানেও অভাবিধি বিভ্যান।

একদিন বাংলা দেশ অপরিমেয় ধনসম্পদে সম্কিশালী ছিল—বাংলার বহি-বাণিজ্যের পরিধিও ছিল দেশদেশান্তরে বিস্তৃত। বাঙালী বণিকের পণ্য-বোঝাই

ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে তাঁত শিল্প, শুভা ও হাতীর দাঁতের শিল্প, স্চীশিল্প পৃথিবীর নানাদেশের নরনারীর মনোরঞ্জন করিতে সমর্থ

ছইয়াছিল। প্রাচীনকালের বাঙালী বাণিজ্যে অগ্রসর হিল বলিয়া এদেশে চম্ৎকার নৌশিল্প গড়িয়া উঠিয়াছিল।

জ্ঞানে কর্মেধর্মে সাহিত্যে—এক কপায়, সভ্যতা ও সংস্কৃতির বিভিন্ন ক্ষেত্রে, বাঙালীর কমসাধনা ও ভাবসাধনার যে-পরিচয় মিলে, তাহা সতাই বিস্ফোব্হ। বাঙালী একদিন তাহার যে-কীতিধ্বজা দিকে দিকে উজ্ঞীন করিয়াছিল, অতীত

বাঙালীর অঠীত ক: ঠি-অবহা বাঙালীর ভূর্ভাগ।ই স্থাচিত করে। বিগত দিনের বাঙালী জাতির কীত্তিকলাপ স্মরণ করিয়া দেশপ্রেমিক

বৃদ্ধিম কমলাকান্তের 'একটি গীত' প্রবন্ধে বুলিয়াছেন: 'আমাদের এই বংগদেশে স্থের শ্বতি আছে, নিদর্শন কই? দেবপাল দেব, লক্ষণ সেন, জয়দেব, শীংর্য,—প্রাণ প্রস্ত রাজ্য, ভারতের অধীশ্বরের নাম, গোড়ী রীতি, এ সকলের শ্বতি আছে, কিন্তু নিদর্শন কই? স্থুখ মনে পড়িল, কিন্তু চাহিব কোন্ দিকে? সে গোড় কই? আর্থ-রাজধানীর চিহ্ন কই, আর্থের ইতিহাস কই, জীবনচরিত কই, কীতি কই, কীতিস্তন্ত কই, সমরক্ষেত্র কই? স্থুখ গিয়াছে, স্থুচিহ্নও গিয়াছে— চাহিব কোন দিকে?'

বাঙালী যদি তাহার মান্দিক জড়তাকে ভূলিতে পারে, বিলাসশয়। ও আলস্থ পরিতাগ করিতে পারে, আত্মকলহ বিশ্বত হইয়া যদি সে আত্মসহিৎ ফিরিয়া পায়, তাহা হইলে নবজাগ্রৎ জাতিহিদাবে আবার সগৌরবে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইতে পারিবে। আমাদের ন্তন করিয়া আত্মবিকাশ ও আত্ম-প্রতিষ্ঠার জন্ত চাই অতন্ত সাধনা, অকুঠ স্বার্থবিসর্জন আর গভীর দেশপ্রেম—তবেই আমাদের হতগরিমা আমরা উদ্ধার করিতে পারিব।

## বাঙালী-সংস্কৃতির পরিচয়

[রচনার সংকেতস্ত্রে ৪ বাঙালী-সংস্কৃতি বলিতে কী ব্রায়—বাঙালী-সংস্কৃতির উদ্ভব ও বিকাশ—বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইতিহাস—ইহার তিনটি যুগ – ইসলামধর্ম ও বাঙালী-সংস্কৃতি—বর্তমানের বাঙালী-সংস্কৃতি—আধুনিক বাঙালী সংস্কৃতি ১ প্রথম প্রায়—দ্বিতীয় প্রায়—তৃতীয় প্রায়—চতুর্থ প্রায়—বাংলার লোকসংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতির রূপ—উপসংহার ]

প্রত্যেক ভাষায় এমন কয়েকটি বহুগুণ্ব্যঞ্জক শব্দ আছে, এক কথায় যাহাদের স্থশ্য তথ প্রকাশ করা বস্তুত কঠিন—'সংস্কৃতি' কথাটি এই জাতেরই একটি শব্দ। ইহার ব্যাপক অর্থ ইইল জাতির অন্তরংগ প্রতিভাও চিৎপ্রকর্ষের বৃহিঃপ্রকাশ—মানস্চর্চা, ভাবসাধনা ও কমসাধনার বান্তব্ রূপারণ। স্কুতরাং 'সংস্কৃতি' বলিতে বুঝিতে ংইবে কোনো বিশেষ জাতির বাঙালী-সংস্কৃতি বলিতে মানসপ্রকৃতি, তাহার ঐতিহ, সামাজিক অনুসান-কী বুঝায় প্রতিষ্ঠান, শিল্প-সাহিত্য, রাজনীতি, ধ্য-কর্ম এবং আরে। নানাকিছু। জাতির সমগ্র প্রাণ্সতার প্রতিবিদ্দাট ধরা পড়ে তাহার — সংস্কৃতিতে—বাঙালীর অন্তরতর জীবনের সামগ্রিক পরিচ্যটি মিলিবে তাহার প্রবর্ধমান সংস্কৃতির মধ্যে। 'বাংলা দেশে বাংলাভাষী জনসমষ্টির মধ্যে, দেশের জলবারুও তাহার আন্ত্রংগিক ফলস্বরূপ এই দেশের উপযোগী জীবনযাত্রার পদ্ধতিকে অবলম্বন করিয়া, এবং মুখ্যত প্রাচীন ও মধ্যবুগের ভাবধারায় পুষ্ট হইয়া, বিগত সহস্র বৎসর ধরিয়া যে-বাত্তব, মানসিক ও আধ্যাত্মিক সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে—তাহাই বাঙালী-সংস্কৃতি।'

অষ্ট্রিক, তাবিড় ও ভারতীয় আর্যের সংমিশ্রণে বাঙালী জ্বাতির উত্তব।
আদিন বাঙালী, রক্ত ও ভাষার দিক দিয়া যে অনার্য ছিল, ইতিহাস তাহার সাক্ষ্য
দিতেছে। উত্তর-ভারতের গাংগের সভ্যতা ও আর্যবাঙালী-সংস্কৃতির ভাষার প্রভাবে বাঙালীর নবজন্ম হয়। খ্রীষ্টিয় অষ্টম
উত্তব ও বিকাশ
শতক হই তেই প্রকৃতপক্ষে বাঙালী-সংস্কৃতির স্ত্রপাত।
মনে রাখিতে হইবে, প্রাচীন ও মধ্যুর্গের ভারতবর্ষের সাংস্কৃতিক ঐতিহেল্র ধারা
অহসেরণ করিয়াই বাংলার সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে— বাঙালী-সংস্কৃতি বৃহত্তর
ভারতীয় কৃষ্টির বিরোধী নয়। ভারত হইতেছে সাধারণ, বাংলা হইতেছে
বিশেষ। ভারতের সমস্য প্রদেশস্থলভ একটা সাধারণ ভারতীয়ত্ব আছে, বাংলাও
তাহার অংশীদার। ভারতের অস্থান্থ প্রদেশের বিভিন্ন জাতি হইতে বাঙালীকে

একেবারে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখা যায় না। আর্যপ্রভাবে আসিয়া বাংলা দেশ উত্তর-ভারতের ব্রাহ্মণ্য সভ্যতা, ব্রাহ্মণা ধর্ম ও ঐতিহ্নকে সহজেই গ্রহণ করিয়াছে। বাঙালীর সহজাত অনার্যমনের উপর আর্যজাতির মানসপ্রকৃতির প্রভাবিচিহ্ন যথন মুদ্রিত হইল, তথনই বাঙালীচরিত্রে লক্ষণীয় বিশিপ্ততা আত্মপ্রকাশ করিল। বাঙালী-সংস্কৃতির মূলে রহিয়াছে সর্বভারতীয় হিল্পুর চিৎপ্রকর্ষের ব্যাপক প্রভাব। ভারণর ক্রমবিকাশের ধারাপথে অগ্রসরণকালে এ দেশের সংস্কৃতি ঐতিহাসিক কারণেই মুস্লমান-সংস্কৃতির ঘনিষ্ঠ সম্পর্কে আসিয়াছে। স্কৃত্রাং বাঙালী-সংস্কৃতির অন্তরংগ ইতিহাস হিল্পু, মুস্লমান ও মুরোপীয় সংস্কৃতির মিশ্রণ, সংঘাত এবং সমন্থ্রেরই ইতিকথা।

বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইতিহাসকে মোটাম্টি তিনটি যুগে বিভক্ত করা চলে: প্রাচীন যুগ—প্রীষ্টিয় অষ্টম শতক হইতে ঘাদশ শতক পর্যন্ত; মধ্যযুগ—ঘাদশ হইতে আঠারো শতক পর্যন্ত; আধুনিক যুগ—আঠারো শতক হইতে বর্তমান কাল

বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইভিহাস: ইহার ভিনট যুগ পর্যন্ত। প্রথম মৃগের বাঙালী-সংস্কৃতির চেগারাটা পূর্বোক্ত বৃহত্তর ভারতীয় সংস্কৃতির একটি বিশেষ রূপ-প্রকাশ। মধ্যমৃগে পাঠানমোগলের আমলে হিন্দু ও মৃদলমান-সংস্কৃতির সমন্ত্র ঘটিয়াছে, এবং বাঙালী-

সংশ্বতির সর্বোত্তম বিকাশ ঘটে বস্তুত মধাযুগেই। প্রাক্ষণ্য-বৌদ্ধ-জৈনধর্মের সন্মিলিত প্রভাবে যে-সংশ্বতি এ দেশের মাটিতে জন্মলাভ করিয়াছে, তুর্লীবিজয়ের পর রাজশক্তিপুট্ট ইসলাম তাহাকে তেমন বিপর্যন্ত কিংবা পরিবতিত করিতে পারে নাই। মধাযুগে বাংলাদেশে শাসকজাতি ছিল মুসলমান। কিন্তু স্থানীর্বাল ধরিয়া বাংলাভ্মিতে বাস করার ফলে তাহারা বাঙালীত্ব অর্জন করিয়াছিল, এবং সহজেই স্থানীয় রুষ্টি ও ঐতিহের উত্তরাধিকারী ইইয়াছিল। তত্পরি, বাঙালী মুসলমানসম্প্রদারের মধ্যে হিল্রক্তের প্রাধান্তকে অস্বীকার করিবার উপায় নাই। স্ক্তরাং ইসলামধ্যী ইইয়াও এই দেশের মুসলমানেরা হিল্সংস্কৃতিকে আপন হইতেই স্বীকৃতি জানাইয়াছে।

এন্থলে আরো একটি কথা শ্বরণ রাখিতে হইবে। যে-ইসলামধ্য বাংলায় প্রচারিত হইয়াছে তাহা সম্পূর্ণভাবে কোরাণ-অন্তসারী ইসলাম নয়। ইসলামের

স্কী-মতই বাংলা দেশে প্রাধান্ত লাভকরাহেতু হিলু-ইসলামধর্ম ও সংস্কৃতির সংগে মুসলিম-সংস্কৃতির সহযোগিতা সম্ভব বাঙালী-সংস্কৃতি হইয়াছিল। স্ফীসাধনা ও বাঙালীর আধ্যাত্মিক সাধনার অন্তঃপ্রকৃতির মধ্যে বেশ লক্ষণীয় একটা মিল রহিয়াছে। মধ্যবুগের আলেম-মোলা-মোলবী প্রভৃতি বিশিপ্ত মুদলমানেরা আরবী-ফার্দির চর্চা করিতেন বটে, কিন্তু ইদলামী সংস্কৃতিকে এদেশে প্রচারিত করিবার জক্ত তাঁহারা বিশেষ কোনো আগ্রহ প্রদর্শন করেন নাই। মুদলমান-বিজেতারা কিছু কিছু নৃতন ভাবধারা বাংলা দেশে আনিলেও কোনো উচ্চতর ক্রন্তী তাঁহারা সংগে লইয়া আদেন নাই। দেজকা মুদলমানসংস্কৃতি হিন্দুগংস্কৃতিকে আপেন প্রভাবে আছের করে নাই। বাঙালীর উচ্চতর সংস্কৃতির ক্ষেত্রে মুদলমানী প্রভাব খুব বেশী দৃষ্ট হইবে না—তবে বাংলার লোকসংস্কৃতি হিন্দু ও মুদলমানের যৌথ সম্পতি।

ইংরেজী শিক্ষা ও সভাতার সংস্পর্শে আসিয়া আঠারে। শতক হইতে বাঙালা-সংস্কৃতির রূপান্তর ঘটিতে থাকে। বাংলার প্রাচীন ও মধ্যযুগের সংস্কৃতি ছিল দেশজ, আধুনিক যুগের সংস্কৃতি কিন্তু পাশ্চান্তা প্রভাবে দেশের মূলধারা হইতে বিচ্ছিন হইয়া পড়িতেছে। আমাদের প্রাচান সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছিল প্রামাজীবনকে কেন্দ্র করিয়া—বর্তমানের সংস্কৃতি ক্রমেই নগরকেন্দ্রিক হইয়া

উঠিতেছে। বিজ্ঞাতীয় শিক্ষা, বর্তমানের রাজ্মনীতি ও বর্তমানের বাঙালী-সংস্কৃতি ভাবজীবনে ও কমসাধনায় বড়ো রকমের একটা পারবর্তন

আনিয়া দিয়াছে। আধুনিক বাঙালী-সংস্কৃতির একটা ঐতিহাসিক মূল্য রহিয়াছে সত্য, কিন্তু ইহার তুর্বলতাও কম নয়। ততুপরি অধুনা দেশে ইসলামী সংস্কৃতির প্রচার ও হিন্দুম্পলমানের স্বার্থবিরোধ বাঙালী-সংস্কৃতিকে বিপর্যয়ের মূথে ঠেলিয়া দিতেছে। যে-মধ্যাবিত্তসম্প্রদায় দেশের সংস্কৃতির ধারক ও বাহক, তাহারাও অভাবনীয় ভাগ্যবিশর্যয়ে এখন ধ্বং সের মূখে ধাব্মান। আমাদের জাতীয় জীব্নে এতথানি স্বনাশা সংকট ইহার পূর্বে কখনো দেখা বায় নাই।

বাঙালী-সংস্কৃতির আধুনিক যুগটিকে চারিটি পর্যায়ে বিভক্ত করা যাইতে পারে। ইহার প্রথম পর্যায়ে বাঙালী চিন্তানায়কেরা সর্বপ্রথম যুরোপীয় চিত্তের সংস্পর্শে আসে। পাশ্চাত্তোর ভাবধারায় প্রাচ্য জীবনকে আধুনিক বাঙালী-সংস্কৃতি:
পরিপুষ্ট করিয়া তোলাই ছিল তাহাদের সাধনা।
প্রয়োপের ভাবচিন্তা প্রথম যুগের ইংরেজাশিক্ষিত বাঙালীকে প্রভাবিত করিলেও তাঁহারা নির্বিচারে পাশ্চান্ত্যের শিক্ষা ও সভ্যতার স্বকিছুকে গ্রহণ করেন নাই। ধর্ম ও সমাজসংস্কার ইত্যাদি ব্যাপারে চিন্তার স্কৃত্তা ও চিত্তের সজীবতা ওই যুগের রামমোহন প্রভৃতির সংস্কৃতি-আন্দোলনকে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছিল। রামমোহনের ঐতিত্হাসিক ব্যক্তিত্ব-

স্বজনস্বীকৃত, প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা ভাবধারার সমন্বয়-বিষয়ে রামমোহন বিশেষ আন্তাবান ছিলেন। তাঁহাকে আধুনিক যুগের প্রথম পর্যায়ের প্রতিভূ হিসাবে গ্রহণ করা যাইতে পারে।

দ্বিতীয় পর্যায়ে আতাপ্রকাশ করিল সর্বজনপরিচিত 'ইয়ং বেঙল-দল'। হিন্দ-কলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবার পর পাশ্চাত্তা শিক্ষার প্রভাবে দেশে এমন একদল ইংরেজী শিক্ষাভিমানী তরুণের আবিভাব ঘটিল, বাঁহাদের নিকট প্রাচ্য ভাব ও হিন্দুপংস্কৃতি ছিল সুবৈব বর্জনীয়। স্বাধীন চিন্তার নামে দ্বিতীয় পর্যায় তাঁহারা দেশজ সংস্কৃতির প্রতি ঘুণা ও উপেক্ষা প্রদর্শন করিতে বিন্মাত্র কুঠাবোধ করিতেন না। যুরোপীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে তাঁহারা

অন্ধভাবে অনুকরণ করিয়া চলিলেন। সেকালের পাশ্চান্ত্যপন্থী তরুণ্চিত্তের উপর তাঁহারা কিছুটা প্রভাব বিস্তার করিয়াছিলেন, সন্দেহ নাই।

তৃতীয় পর্যায়ে যুরোপীয় ও ভারতীয় কৃষ্টির মধ্যে একটা সমন্বয়সাধনের প্রয়াস বিশেষভাবে পরিলক্ষিত হয়। এই সময়ের সাংস্কৃতিক আন্দোলনের ক্ষেত্রে বৃদ্ধিম-ভূদেব-বিবেকানন্দের নাম উল্লেখযোগ্য। প্রতীচীর সভ্যতা ও সংস্কৃতির যে-উপাদান বাঙালীর জাতীয় জীবনের পকে কল্যাণ-

তৃতীয় পর্যায় প্রদ, ওইগুলিকে আত্মসাৎ করিবার প্রচেষ্টায় এই সকল মনীষী ব্যাপৃত ছিলেন। বিষম-প্রমুধ শ্রেষ্ঠ বাঙালীর জীবনদৃষ্টি ছিল উদার, অরুশীলনক্ষমতা ছিল অপরিদীম, দূরদর্শিতা ছিল ব্যাপক। তাই এই পর্বের ভাবসাধনা ও কর্মসাধনা বাঙালীর সাংস্কৃতিক জীবনে কম ফলপ্রস্থ হয় নাই। জাতীয়তাবাদ এবং রাজনীতিক আন্দোলনও এ সময়ে আত্মপ্রকাশ করে। উনিশ শতকের শেষার্ধে বাংলা দেশে ধর্মান্দোলনের পুনরাবিভাবও লক্ষ্য করিবার মতো।

চতুর্থ পর্যায়ে, অর্থাৎ সাম্প্রতিক কালে বাঙালী-সংস্কৃতির সংকট একান্ত স্পষ্ট ও তীব্র হইয়া উঠিয়াছে। বর্তমানে পাশ্চান্ত্য সভ্যতার প্রচণ্ড আঘাত বাঙালীর জাতীয় জীবনকে নানাদিকে পংগু করিয়া দিতেছে।

চতুৰ্থ পৰ্যায় আজ হিলুমুসলমানের মধ্যে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে আত্মধাতী বিরোধ—১৯৪৭ সালে ধমের ভিত্তিতে বংগবিভাগ তাহারই চূড়ান্ত পরিণতি। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক বিপর্যয় বর্তমানে আমাদের মানসিক ও নৈতিক শক্তিকে বিশেষ ভাবে তুর্বল করিয়া তুলিতেছে। এই প্রবল ভাঙনের অবসানে বাঙালীসংস্কৃতি কোন্ রূপ পরিগ্রহ করিবে, তাহার স্কুস্পষ্ঠ ইংগিত দেওয়া সম্ভব নয়। তবে একটা ঐতিহাসিক পরিবর্তন যে আসল, সে বিষয়ে কোনোই সন্দেহ নাই। এই পরিবর্তন হয়তো দেশের লোকসংস্কৃতির বৈপ্রবিক

शूनक्रकीवन घंठारेदा।

এইবার বাঙালীসংস্কৃতির বান্তব রূপটির একটা সংক্ষিপ্ত পরিচয় দেওয়া মাইতে পারে। আমাদের সংস্কৃতির বৈচিত্রোর অজ্ঞতা নিশ্চয়ই কাহারো দৃষ্টি এড়াইবে না। ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে বাঙালীসংস্কৃতি ব্যাপক প্রভাব বিন্তার করিয়াছে—এই ক্ষেত্রে বাংলার সহিত অক্ত কোনো প্রদেশের তুলনাই হয় না।

প্রত্যেক জাতির লোকসংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতি কতকগুলি বস্তু, অনুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠান ও চিত্তভাবকে আশ্রয় করিয়াই বিশেষ শ্লপম্তি লাভ করে। বাঙালী-

সংস্কৃতিও ইহাদিগকে অবলম্বন করিয়া আত্মপ্রকাশ বাংলার লোকনংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতি সলক সংস্কৃতির কথা—যেমন, প্লীবাংলার থড়ের চালের

কুটার, বেত ও বান্দের কাজ, নানাবিধ মৃৎশিল্প, বিচিত্র বস্ত্রশিল্প, নানারকমের ধাতব শিল্প, শাঁথের কাজ, হাতীর দাঁতের কাজ, বিচিত্র রকমের পট, দেয়ালে মৃৎপাত্তে ও চালচিত্র-অংকন, আলপনা, কাঁথাসেলাই, নৌশিল্প ইত্যাদি। তারপর আমরা দেশের অন্ত্রানমূলক সংস্কৃতির কথা উল্লেখ করিতে পারি। যেমন, নানাবিধ ব্রত-পার্বও উৎসব—পৌষপার্বণ, নবাল্ল, অন্প্রাশন, ভাইফোটা, জামাইষ্টা, বিবাহের স্ত্রীআচার, দুর্গাপ্জা, কালীপ্জা, লক্ষ্মীপ্জা, সরস্বতীপ্জা, দোল ও রাস-উৎসব ইত্যাদি; ব্রতন্ত্য, আরতিন্ত্য প্রভৃতিকেও এই তালিকার অন্তর্ভুক্ত করা যায়।

মানসিক, আধ্যাত্মিক ও কলাগত সংস্কৃতির পর্যায়ে পড়ে বিভিন্ন সম্প্রদায়ের ধর্মগত অভিব্যক্তি—যেমন, বৈষ্ণব, শাক্ত, দহজিয়া ও বাউলের ধর্মায় ভজন-পূজন-আরাধনা। নানা জাতের কাহিনী ও উপাধ্যান—ব্রত্কধা, পুরাণবিষয়ক কথকতা, কালকেতৃ-ফুল্লরা, বেহুলা-লথীনর, রাধাক্ষ্ণবিষয়ক কথা, ইত্যাদি; বিবিধ ধর্মকাব্য, হড়া, বচন, রামায়ণ-মহাভারত প্রভৃতির অনুবাদ, প্রবংগের পল্লীগীতিকা; বিচিত্র রক্ষের আমোদপ্রমোদ—তর্জা-পাচালি-যাত্রা ইত্যাদি; লোকসংগীতের মধ্যে কার্ত্রন, বাউল, ভাটিয়ালি, রামপ্রসাদী, জারি, সারি, ঝুম্র, টপ্পা, ঢপ্, থেমটা, থেউড়, হাফ্আধড়াই, ইত্যাদি।

উচ্চতর সংস্কৃতির ক্ষেত্রে দেশের বিভাচ্চার প্রতিষ্ঠান, ধর্মনীতিক, সামাজিক
ও রাজনীতিক আন্দোলন প্রভৃতির কথা উল্লেখ করা
বাংলার উচ্চতর
কাইতে পারে। কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের নেতৃত্বে
সংস্কৃতির রূপ
বিবিধ জ্ঞানবিজ্ঞানসাধনা, .গবেষণা ও আবিদার,
রবীজ্ঞনাথের প্রতিষ্ঠিত বিশ্বভারতীতে বিশ্ববিভার অনুশীলন বাঙালীর সংস্কৃতিচ্চাকে

বিশেষ গৌরবনর্যাদা দান করিয়াছে। মধাযুগে প্রীচৈতন্ত হইতে আরম্ভ করিয়া উনিশ-বিশ শতকে প্রীরামকৃষ্ণ-প্রীঅরবিদ পর্যন্ত বহু মনীষীর অধ্যাত্মজ্জ্ঞাসার মৃদ্যু অপরিসীম। ভারতবর্ষের রাজনীতিক চেতনার উদ্বোধনে বাঙালীর সাধনার দান অনেকথানি—স্থরেজনাথ, চিত্তরঞ্জন, যতীক্রমোহন, বিপিনচন্ত্র, স্থভাষচন্ত্র প্রভৃতি নেতার আবিভাবে ভারতের রাজনীতিক আন্দোলন লক্ষণীয় বাণাপকতা ও গভীরতা লাভ করিয়াছে। বাঙালীসংস্কৃতির সর্বোজ্ম প্রকাশ ঘটিয়াছে বাংলার গৌরবদ্দীপ্র সাহিত্যে। প্রীচৈতভের ধর্মান্দোলন, মধুস্বন-বিষ্কাচন্ত্র-হেমচন্ত্র-নবীনচন্ত্র-গিরিশচন্ত্র-রবীক্রনাথ-দিজেজ্বলাল-শর্ৎচন্ত্র-প্রমুধ্ব সাহিত্যপ্রইার বাণীচর্যা বাংলা সাহিত্যকে বিশ্বসাহিত্যের পর্যায়ে উন্নাত্ত করিয়াছে। চিত্রাং কনশিল্লে বিশায়কর স্ক্রনীপ্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন অবনীক্রনাথ-নন্দলাল-যামিনী রায় প্রভৃতি স্বনামধন্ত বাঙালী শিল্পী। রবীক্রনাথ আর উনয়শংকর সংগতি ওন্ত্যাশিল্পের ক্ষেত্রে এক নৃতন বুগের প্রবর্তন করিয়াছেন। অভিনয়পরতিতে নাট্যাচার্য শিশিরকুমারের প্রতিভা সর্বজনস্বীকৃত।

বা গালা সংস্কৃতির এই যে পরিচয়, ইহা অতি সংক্ষিপ্ত। কিন্তু এই পরিচিতি হইতেও ব্লিতে পার। যাইবে যে, বাঙালার প্রতিভা ভারতীয় সভ্যতার ভাগারটিকে কম সমৃদ্ধ করে নাই। বাংলার উচ্চতর সংস্কৃতি পূর্ণাংগ রূপ লাভ করিয়াছে, এমন কথা অব্শু আমরা বলিব না। বাঙালার মধ্যে ভাবসাধনা, কর্মসাধনা ও জ্ঞানসাধনার ক্রটি যদি দেখা না দেয় এবং বাঙালী জাতি যদি নিজের অন্তনিহিত প্রাণশক্তির বলে বর্তমান সংক্রমূহুর্ত উত্তীর্ণ ইইতে পারে, তবে বাঙালীসংস্কৃতি অদ্র ভবিয়তে নিশ্চয়ই প্রবর্ধমান ইইয়া উঠিবে। সাম্প্রতিক কালের এই সর্বনাশা বিপর্যয়ের দিনে আমরা যেন আত্মশক্তিতে বিশ্বাস না হারাই।

### বাংলার সামাজিক উৎসব

্রেচনার সংকেতস্থত্তঃ ঝঙালীর উৎসব কল্যাণশ্রীমণ্ডিত—বাঙালীর শ্রেষ্ঠ উৎসব হইল শ্রীশ্রীহুর্গাপূজা—দুর্গোৎসব ও বাঙালীর ভাবকরনা—শ্রীশ্রীলক্ষীপূজা—শ্রীশ্রীকালীপূজা—শ্রীশ্রীসরম্বতাপূজা— কাল্কনের দোলউৎসব—মারও নানা উৎসব—বাঙালীর সামান্ত্রিক উৎসবের মর্মকথা।

বাঙালীর সমাজজীবনে যে একনিন অফুরন্ত প্রাণধারা প্রবাহিত হইত, তাহার নির্ভুল প্রমাণ বাংলার উৎসবগুলি। ইহাদের মূলে রহিয়াছে সামাজিক

মান্তবের গভীর একত্ববোধ ও পরস্পরের প্রতি নিবিড় আকর্ষণ। মানবতা, স্হান্তভূতি ও একপ্রাণতার স্থিমন্ব দীপ্তিতে এগুলি সম্ভ্রল। একদিন বাঙালীর

বাঙালীর উৎসব কল্যাণশীমন্তিত (ডাগন্ম্ব ও অহংসর্বস্থভার সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে সীমাব্দ

করিয়া রাখে নাই। তাহারা সমাজের সর্বন্তরে অর্থ, বিত্ত ও প্রাণপ্রবাহকে বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছে। বংশকোলীস্ত কিংবা জাতিকোলীস্ত হয়তো আমাদের সমাজে অতীতে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে, কিন্তু বিত্তকোলীস্ত প্রেকার দিনে কধনো বড় হইয়া উঠিতে পারে নাই। নানাবিধ সামাজিক উৎসব-অন্প্রানের স্পষ্ট করিয়া, তথা অর্থ ও বিত্তের মধ্য দিয়া, বাঙালী তাহার অন্তরেরই প্রতিষ্ঠা করিয়াছে। উৎসবগুলির মধ্যেই বাঙালীর জাতীয় জীবনের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য নানাভাবে অভিব্যক্ত হইয়া উঠিয়াছে। ইহারা আমাদের প্রাত্তাহিক জীবনের নানা তৃঃখ, মানি ও বেদনাকে মুছিয়া দিয়াছে— মন্তরে উলোধিত করিয়াছে মংগলদীপ্র দমাজ-চেতনা। এই উৎসবগুলিই বাঙালীকে চিত্তের সংকীর্ণতা ও মলিনতা হইতে মুক্তি দিয়াছে। আমাদের উৎসব শুভ, কল্যাণশ্রীমণ্ডিত।

বাঙালীর সর্বশ্রেষ্ঠ জাতীয় উৎসব হইতেছে শ্রীশ্রীত্র্গাপূজা। প্রায় সাড়ে তিন শত বৎসর পূর্বে তাহেরপুরের হিন্দুরাজা কংসনারায়ণ এই বাংলাদেশে ঘে-মহাপূজার প্রবর্তন করিয়া গিয়াছেন তাহার প্রাণোমাদকারী আকর্ষণ আমাদের

বাঙাৰীর শ্রেষ্ঠ উৎসব : ১ শুশী শুর্গাপ্লা ষদয় হইতে আজ পর্যন্ত এতটুকু মুছিয়া যায় নাই। জগৎমাতার এই পূজা হিন্দু-বাঙালী-সমাজের সকল স্তারের সকল মান্তবের—ইহার ব্যাপকতা ও মর্মস্পর্শিত।

সার্বজনীন। তুর্গাপ্জার নামে বাঙালী আত্মহারা হইয়া উঠে, ইহা তাহার জীবনে আনে বিপুল প্রাণচাঞ্চল্য ও সজীবতার সাড়া—দেশের দিকে দিকে প্রবাহিত করিয়া দেয় নির্বাধ আনন্সম্রোত। এই মহাপ্জার প্রাকালে শুধু বাঙালার প্রাণজ্গতে নয়, প্রকৃতিজগতেও অমেয় আনন্দের চেউ খেলিয়া যায়। শরতের সোনালি আকাশে, শিউলিঝরা আভিনায়, শস্তামল মাঠে, জলে-হলে সর্বত্র পোনের প্রাচুর্যও সম্পদের মহিমা হিল্লোলিত হইতে থাকে। প্রকৃতির নির্বাধ প্রসন্ধতার পটভূমিকায় জগমাতার প্জা-আরাধনা কেমন যে প্রাণময় হইয়া ওঠে, ভাষায় তাহা প্রকাশ করা অসন্তব।

বাঙালীর আরাধ্যা তুর্গা হইলেন পুরাণের রক্তবীজবিনাশিনী মহামায়া— বিভা, বিত্ত ও শক্তির মূর্ত প্রতীক। অক্তদিকে ইনি বাঙালীর মাতা, বাঙালীর কলা। পুরাণকারের সমুচ্চ পরিক্রনার সংগে বাঙালী মিশাইরা দিয়াছে তাহার অপূর্ব ভাবকরনা। তুর্গা তাই হিমালয়ের কলা, শিবের র্গপ্রা ও বাঙালীর অপূর্ব ভাবকরনা। তুর্গা তাই হিমালয়ের কলা, শিবের রূপ্রথ ভাবকরনা গৃহিণী। বৎসরে মাত্র তিনটি দিনের জল তিনি পিতৃগৃহে আসেন, তাহার পর আবার চলিয়া যান স্বামীর আলয়ে। এক মূর্তিতে তিনি জগৎমাতা, মহাশক্তির আধার—আবার অল মূর্তিতে তিনি দেশমাত্কা। আজ মন্দিরে ফালরে তাঁহারই প্রতিমা আমরা গড়িতেছি। অধ্যাত্মজীবন ও ভাবজীবনের অপূর্ব সমঘ্য ঘটিয়াছে শ্রীশ্রীর্গার মূর্তিপরিক্রনায়। তুর্গাপ্সা বাঙালার জাতীয় উৎসব।

ত্র্গাপ্জা শেষ ইইতে না ইইতেই হিন্দ্বাঙালী আবার মাতিয়া উঠে প্রীপ্রীলক্ষীপৃষ্যার আনন্দোৎসবে। মহালক্ষী সম্পদ্বিত্তের অধিষ্ঠাত্রী দেবী—তাঁহার মূতিধানি ঘটে-পটে বাঙালী অংকিত করে। জ্যোৎসালাত পূর্ণমাসী রাত্রিতে ধনীদরিদ্র সকলেই লক্ষীদেবীকে তাহাদের আন্তরিক আহ্বান জানায়। লক্ষ্মপ্রজার অন্তর্ভানের মধ্যে একটা শুল্ল গুচিতার ভাব আছে—ইহার প্রারিণী হইতেছেন বাংলার পুরনারী। তাঁহাদের অন্তর্বতম কামনা আন্ত্রীয়ন্ত্রদের কল্যাণ, সমাজের স্বাংগীণ মংগল ও স্বাচ্ছন্য। বাংলার ঘরে ঘরে মহালক্ষীর পূজা অন্তর্ভিত হয়—ইহাও সার্বজনীন।

লক্ষীপূজার পর আদে দ্রীশ্রীকালীপূজা—ইহা বাঙালীর অগ্রতম শ্রেষ্ঠ উৎসব, বিচিত্রস্থলর ইহার অন্থলান। এই জড়বিশ্বের মর্মকেল্রে যে-বিরাট শক্তি অদৃশ্রভাবে বিরাজমান, মহাকালী তাহারই আধ্যাত্মিক প্রাক্তিন মান্ত্রের একদিকে জীবন, অগুদিকে মৃত্যু—একদিকে সৃষ্টি, অগুদিকে সংহারলীলা নিত্য প্রকটিত হইতেছে। স্বভ্তে যে-চেতনা শক্তিরূপে সংস্থিত, তাহার উপলব্ধির সাধনাই মহাকালীর পূজা। অমাবস্থার ঘনারকার নিশীথিনীতে শক্তিম্বরূপিনী এই কালীমাতার পূজা অন্থাতিত হয়। নিস্কালোকের গহন অন্ধকারকে আমরা অপসারিত করি সহস্র দীপাবলীর আলোকে। ঘরে ঘরে বালকবালিকার বাজিপোড়ানোর ধূম উৎসবটিকে স্থলর করিয়া তোলে, দীপাঘিতার প্রোজ্জল দীপ্তি অস্তরের সমস্ত কালিমা নিঃশেষে মৃছিয়া দেয়। মহাকালীর পূজা কেবল যে মহানন্দের উৎস তাহা নয়, ইহা আমাদের অধ্যাত্মপিপাসাকেও নির্ত্ত করে।

বাঙালীর আর-একটি শ্বরণীয় উৎসব প্রীশীসরস্থতীপূজা। সরস্থতী জ্ঞান-দায়িনী, বিভার প্রতীক। মাদ মাসের শ্রীপঞ্চমী তিপিতে বাংলার বিভার্থী তরুণ-তরুণী, বালকবালিকা মহাসমারোহে সরস্থতীকে বন্দনা করে। সকলের চিত্তে জাগ্রৎ হইরা উঠে •একটা শুচিগুল ভাব। যে-চৈতন্তময়ী শক্তিকে আমরা কালীর রূপম্ভিতে আরাধনা করি, যে-অমূর্ত শক্তিকে আমরা মহালক্ষীর প্রতিমার মধ্যে অক্তব করি, সেই আলাশক্তিরই আর-একটি প্রশ্নীসর্যতীপ্তা প্রকাশ দেখি বাগ্দেবীর অপূর্বস্থলর বিগ্রহের মধ্যে। মাতৃপূজার মধ্যেই বাঙালীর ভাবজীবনের সকল বিশিষ্টতা প্রকট হইয়া উঠিয়াছে।

ফার্ডনের দোল্যাত্রার উৎসবও কত স্থলর, কত প্রাণোঝাদকারী ! এই দোল্লীলা বসন্তথ্য ই উৎসব। বসন্তের সমাগমে প্রকৃতির বুকে একটা নৃত্ন প্রাণের সাড়া জাগে, তর্লভায়, পাতায়-পুলে নব-জাবের বিপুল বন্ধা বহিন্ন বায়। বিচিত্র রঙের থেলার মধ্য দিয়া মান্ত্র প্রকৃতিকে জানায় সাদর সম্ভাষণ—অন্তরের গভীরে উৎসারিত হয় আনন্দের নির্মার। এই ঋতু-উৎসব্টির সংগে জড়িত হইন্না পড়িয়াছে বৈফ্বের ধ্যীয় অন্তর্ভান। বসন্ত-উৎসব্বের সহিত শ্রীকৃষ্ণলীলার য্থন সংমিশ্রণ ঘটিল, তথ্ন বসন্তলীলা দোল্লীলায় প্রিণত হইল। দোল-উৎস্বের প্রধান বৈশিষ্ট্য রঙের থেলা। রক্তিম আবিরে-কুম্কুমে মান্ত্রের প্রাণস্তাকে রঞ্জিত করিবার আনলই রহিয়াছে ইহার মূলে।

বাঙালীর উৎসবের যেন অন্ত নাই। রুণখাত্রা, ঝুলনখাত্রা, জন্মান্তমী, নবার-উৎসব আমাদের ঘদরলোকে বিচিত্র অন্তভৃতি জাগাইয়া তোলে। শ্রাবণ মাসে পূর্ববংগের ঘরে ঘরে মনসাপূজার অন্তর্ভান সম্পাদিত হয়। পশ্চিমবংগে চৈত্র মাসের চড়কপূজা ও গাজন-উৎসব সকলেরই পরিচিত। মুসলমানসমাজে মহর্ম, ঈদ প্রভৃতি পর্বদিনে অভ্ত-পূর্ব প্রাণচাঞ্চল্য জাগে। বৎসরের প্রায় প্রভিটি মাসেই বাংলাদেশে একটা-না-একটা উৎসব অন্তর্ভিত হইয়া গাকে।

পাশ্চাত্য সভ্যতার সংস্পর্শে আদিয়া বাঙালীর এই উৎসবগুলি বর্তমানে মেন স্থিমিত হইয়া আদিতেছে। গোটা সমাজের আনন্দেই আমার আনন্দ, সমাজের কল্যাণেই আমার কল্যাণ—উৎসবগুলির অন্তমিহিত এই ভাবসত্যিট

আজ আমরা বিশ্বত হইতে বৃদিয়াছি। এইরূপ একটি বাঙালীর উৎসবের অবস্থা আমাদের জাতীয় জীবনে গুচিগুত্র মংগলাদর্শের অভাবই স্চতি করে। সমাজচেতনা বাঙালীর হাদয় হইতে ধারে ধারে মুছিয়া বাইতেছে, সে যেন ক্রমেই স্বার্থপর ও আত্মকেন্দ্রিক হইয়া পড়িতেছে। বাংলার উৎসবগুলি দেশবাসীকে শুধু আনন্দই দেয় না, ইহার মধ্যে

লোক শিক্ষার আয়োজনও রহিয়াছে। তুর্ভাগ্যের বিষয়, একলের উৎসবঅমুষ্ঠানে হৃদয়ের প্রতিষ্ঠা অপেক্ষা বিত্ত ও সম্পদের গরিমা তথা মামুষের অহমিকাই যেন প্রবলরূপে আত্মপ্রকাশ করিতেছে। আমরা আজ সমাজতল্পের প্রতিষ্ঠা চাহিতেছি, কিন্তু সমাজজীবনে যদি সকল মামুষের সমষ্টিগত কল্যাণ ও আনন্দের কথা বিশ্বত হই, তবে সমাজতল্প প্রতিষ্ঠা করিব কিরূপে? বাঙালীর উৎসবগুলির মধ্যেই রহিয়াছে সমাজতল্পের বীজ, তাহাকে অংক্রিত করিয়া তোলাই আমাদের প্রথম ও প্রধান কর্তব্য।

#### বাংলার লোকসাহিত্য

্রিচনার সংকেতন্ত্রে ৪ প্রেনা—বাংলার লোকসাহিত্য বাঙানীর হাবসভূমি হইতে উৎসারিত—শিক্ষা ও আনন্দদানের ক্ষেত্রে লোকসাহিত্য—বাংলার লোকসাহিত্যগ্রসংগে রবীক্রনাথের উদ্ধি—ছেলেডুলানো ছড়া—যাত্রা ও ব্রতক্থা—আর এক জাতের ছড়া—কবিগান—পূর্ববংগণীতিকা, মুয়মন্সিংগীতিকা বা গাখাসাহিত্য—বাউলসংগীত—ডাক ও ধনার বচন—উপসংহার।

পল্লীবাংলার নিরক্ষর জনসাধারণের জনাড়খর জীবনের আশাআকাংকা, প্রথত্ঃথ, আনন্দবেদনা যে-সাহিত্যের মধ্যে রূপায়িত হইয়া উঠিয়াছে তাহাকেই

আমরা বলিয়া থাকি লোকসাহিত্য। প্রত্যেক জাতির স্টনা সাহিত্যেই লোকসাহিত্য বা গ্রাম্যসাহিত্যের বিশেষ একটি স্থান আছে। অধুনা পাশ্চান্ত্য শিকা ও সভ্যভার প্রসারের সংগে সংগে আমরা ভিন্নতর রুচির ও উচ্চন্তরের সার্বজনীন সাহিত্য রচনা করিতেছি স্তা, কিন্তু নিত্যকালের এই গ্রাম্যসাহিত্যকে আমরা কোনো মতেই অস্বীকার করিতে পারি না। আমাদের এই লোকসাহিত্যের মধ্যেই বাংলা জনপদের শত শত বৎস্বের স্থগুঃথের রাগিণী নিঃশব্দ স্থ্রে ধ্বনিত হইতেছে।

প্রতীচীর শিক্ষাদীক্ষা ও একালের নাগরিক সভ্যতা বর্তমানে আমাদিগকে

বাংলার লোকসাহিত্য বাঙালীর হৃদয়ভূমি হইতে উৎসারিত পল্লীজীবনের কেন্দ্র হইতে বিচ্যুত করিয়া একটা ক্যত্রিম আবৃহাওয়ার মধ্যে টানিয়া আনিয়াছে—গ্রামের সংগে আমাদের নাড়ীর যোগটি অধুনা ছিন্নপ্রায়। তাই আধুনিক বাংলা সাহিত্যে বংগপল্লীর নিবিড় পরিচয়টি

স্বাংগীণ সমগ্রতায় তেমন আর রূপায়িত হইয়া উঠিতেছে না। বাংলার লোক-

সাহিত্য কিন্তু একেবারে পল্লীর মৃত্তিকা হইতে উদ্তৃত—ইহার গায়ে এদেশের স্থামল মাটির গন্ধটুকু ছড়ানো-জড়ানো রহিয়াছে। বাংলাপ্রকৃতির ফুল-ফল-লতা-পাতার মতোই আমাদের গ্রামালাহিত্যও যেন একান্ত স্থাজাবিকভাবেই আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। বাংলার গ্রামীণ সংস্কৃতি আজও বাঁচিয়া আছে অজ অশিক্ষিত জনপদবাসীর দৈনন্দিন জীবন্যাত্রার মধ্যে, তাহাদের ভাব ও ভাবনায়, কল্পনা ও চিন্তায়। পল্লীর নিরক্ষর মান্তবের হালয়ভূমিতেই জন্মলাভ করিয়াছে অজ্মছেলভূলানো ছড়া, যাত্রা, পাচালী, বত্তকথা, রূপকথা, গীতিকথা, কবিসংগীত, জাটিয়ালী-জারি-মূর্শিনা ও বাউল গান, মানিক পীরের গান, গোপীচল্লের গান, ময়নামতীর গান, অপূর্বস্কলর পল্লীগীতিকাগুলি এবং আরো কত কি। এই বিশাল সাহিত্য কে কথন রচনা করিয়াছে, তাহার সম্পূর্ণ ইতিহাস আমাদের জানা নাই। কিন্তু ইহা বাঙালীর অন্তর হইতে উৎসারিত হইয়াছে এবং বাঙালীর স্মৃতিপথ বাহিয়া, কাল হইতে কালান্তরে প্রসারিত হইয়াছে এবং বাঙালীর সার্বজনীন সম্পত্তিতে পরিণত হইয়াছে।

লোকসাহিত্যের আছে তৃইটি দিক —একটি আনন্দের, আর-একটি শিক্ষার।
আনন্দের সংগে লোকশিক্ষার এমন অপূর্বস্থানর সমন্বয় অন্তত্ত তুর্লভ। অগণিত
পল্লীবাসীর স্কৃচিরকালের জীবনদর্শনের অভিজ্ঞতার
লোকশিক্ষা ও আনন্দদানের
প্রাচুর্বে, স্ক্রেন্সেন অন্তভ্তির প্রকাশে, সহজ উপলব্ধির
ক্ত্রেলোকসাহিত্য
বিচিত্রতায় আমাদের লোকসাহিত্য অতিশন্ন সমৃদ্ধ। তাই
আনন্দ্রিতরণের সংগে সংগে এই সাহিত্য জনপদ্বাসীকে শিক্ষা ও জ্ঞানদানেও
প্রভূত সহায়তা করিয়াছে। একদিন আমাদের লোকশিক্ষার সর্বপ্রেষ্ঠ মাধ্যম ছিল
লোকসাহিত্য। সহজ ভাষায় রচিত বলিয়া জনচিত্তের উপর ইহার প্রভাব
অসামান্ত।

অতীত দিনে দেশের জনসাধারণকৈ ব্যাপক আনন্দ দেওয়ার আয়োজন
আমাদের সমাজ করিয়াছিল। যাত্রা, পাঁচালী, কথকতা, কবিগান প্রভৃতির মধ্য
দিয়া পল্লীর মায়্র শিক্ষা এবং আনন্দ উভয়ই লাভ করিত। কিন্তু পাশ্চান্ত্য শিক্ষার
প্রভাবে লোক শিক্ষা ও জনগণের চিন্তবিনাদনের সকল
বাংলার লোকসাহিত্যপ্রসংগে সামগ্রী দেশ হইতে ধীরে ধীরে মুছিয়া যাইতেছে।
রবীক্রনাথের উজি লোক সাহিত্যের মাধ্যমে লোক শিক্ষার আলোচনাশ্রসংগে রবীক্রনাথ তাঁহার একটি প্রবন্ধে লিখিতেছেন: এমনি কতকাল চলেছে
দেশে, বরাবর রসের যোগে লোকে ভনেছে জবপ্রস্লোদের কথা, সীতার ব্নবাস,
কর্ণের ক্রচদান, হরিশ্চক্রের সর্বস্বত্যাগ। দেশে তখন হৃঃও ছিল অনেক,

অবিচার ছিল, জীবনযাত্রার অনিশ্চয়তা ছিল পদে পদে। কিন্তু সেই সংগে এমন একটি শিক্ষার প্রবাহ ছিল, যাতে করে ভাগ্যের বিম্পতার মধ্যেও মায়্রবকে তার আন্তরিক সম্পদের অবারিত পথ দেখিয়েছে,—মায়্রের যে-শ্রেষ্ঠতাকে অবস্থার হীনতা হেয় করতে পারে না, তার পরিচয়কে উজ্জ্বল করেছে। সেদিন দেশে এমন অনাদৃত অংশ ছিল না, যেখানে রামায়ণ-মহাভারত-পুরাণ-ধর্মব্যাখ্যা নানা প্রণালী বেয়ে প্রতিনিয়ত ছড়িয়ে না পড়ত। এমন কি, যে-সকল তরজ্ঞান দর্শন-শাম্রে কঠোর অধ্যবসায়ে আলোচিত, তারো সেচন চলেছিল সর্বক্ষণ এদেশের জনসাধারণের চিভভূমিতে।

লোকসাহিত্যের প্রকাশ বহুমুখী। যুগ্যুগান্তর ধরিয়া পল্লীবাদীর মনে এই সাহিত্যের গঠনকার্য চলিয়াছে। ইহাতে দ্রপ্রসারী কবিকল্পনা নাই, বিচিত্র ছন্দের কারুকলা নাই। কিন্তু আছে প্রকাশভংগার সরলতা, প্রাঞ্জলতা, আর পল্লীর মাঞ্চ্বের অনাবিল হাদ্যানন্দের স্থরঝংকার। 'গ্রাম্বাসীরা যে-জীবন প্রতিদিন ভোগ করিয়া আসিতেছে, যে-কবি সেই জীবনকে ছন্দে-তালে বাজাইয়া তোলে, সে-কবি সমন্ত গ্রামের হাদ্যকে ভাষা দান করে। পদ্যাচরের চক্রবাক-

সংগীতের মতো ভাহা নিখুঁত স্থরতালের অপেক্ষা রাবে না।'

বাংলা লোকসাহিত্যের বাণীরূপ বিচিত্র। ছেলেভূলানো বিচিত্র ছড়াগুলি কোন্ স্থানুর অতীতে কাহার দারা রচিত হইয়াছে, তাহার কোনো হিরতা নাই।

ষে-সকল কবি এইসব ছড়া গাঁথিয়াছেন, তাঁহার। কোর্লানা ছড়া কার্যান্তির ধরাবাঁধা পথে পদচারণা করেন নাই; কেবলমাত্র শিশুমনের নিরংকুশ কল্লনার আলোছায়ার খেলাকেই এই কবিদল গ্রাম্য ভাষায়, ভাঙাচোরা ছন্দে রূপ দিতে চেপ্তা করিয়াছেন। এগুলিতে কোথাও রিয়াছে ছবি, কোথাও বা কল্ভাষী সংগীত। শিশুদের মনে ভাবপারম্পর্যের ততটা প্রয়োজন নাই, যতটা প্রয়োজন আছে প্রত্যক্ষ চিত্রসম্পদ ও সংগীত-খংকারের। সেজ্জ ছেলেভুলানো ছড়াগুলির মধ্যে 'অসংলগ্ন ছবি যেন পাথীর ঝাঁকের মতো উড়িয়া চলিয়াছে।' এই সমস্ত ছড়া শিশুদের জল্প যেন সরলপ্রাণ শিশুক্বিরই সৃষ্টি।

রামায়ণ-মহাভারত-পুরাণ-ভাগবতের বিচিত্র কাহিনী ছিল আমাদের প্রাচীন যাত্রাগুলির উপজীব্য। ইহাদের ভিতর দিয়া পল্লীর মামুষ অজন্ত্র আনন্দলাভ করিত, চিরন্তন মানবধর্ম ও মানবসত্যের সহিত পরিচিত

বারা ও ব্রতকথা হইত। গ্রামের উন্তুক্ত প্রাংগণে ছোটবড়, ধনী-নির্ধন সকলেই একসংগে বসিয়া ভাববিহ্বল চিত্তে এই যাত্রাভিনয় দেখিত। রামচক্রের পিতৃভক্তি, সতীশিরোমণি সীতার সতীধর্ম, হরিশ্চন্দ্রের সত্যধর্ম, কর্ণের ধীরধর্ম, ধ্রবপ্রহ্লাদের ভক্তিব্যাকুলতা, ভীন্নদধীচির আত্মদান প্রভৃতি কাহিনী ধ্বন অভিনীত হইত, তথন নিরক্ষর গ্রাম্যনরনারীর বিশ্বাসপ্রবণ হৃদ্য় অগাধ আনন্দে আপুত হইয়া উঠিত।

পলী গ্রামের অধিবাসীদের সরল জীবনযাত্রার ছবি আমরা দেখিতে পাই বিভিন্ন ব্রতক্থার মধ্যে। ভাত্ত্রত, মাঘমগুল, তুষতুষলি, কুলকুলতী, থুয়া, লাউল, সেজ্তি প্রভৃতি ব্রতগুলির ভিতর দিয়া বাংলার পুরনারীর মর্ত্যমমতার বিশ্বস্ত চিত্র ফুটিয়া উঠিয়াছে। ব্রতক্থাগুলি মেয়েদের মধ্যেই প্রচলিত। মেয়েরা তাহাদের আনাগত জীবনের স্বথহংথের ভারপ্রহণের যোগ্যতা অর্জন করিবার উদ্দেশ্যে এই ব্রতগুলি পালন করে। তাহাদের বিচিত্র আশা আকাংক্ষা, ভবিশ্বৎ বিবাহিত জীবনের কর্মপন্থা প্রভৃতিই এই ব্রতগুলির প্রার্থনায় চমৎকার অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। ব্রতক্থা-জাতীয় কত বিচিত্রস্থলর ছড়া বাংলা লোকসাহিত্যের অংগনে ঘাসের ফুলের মতো ইতন্তত বিক্ষিপ্ত রহিয়াছে।

আর-এক জাতের ছড়। আছে, উহাদের 'বিষয়কে মোটামূটি হুই ভাগে ভাগ করা যায়—হরগোরী-বিষয়ক এবং ক্ষয়াধা-বিষয়ক। হরগোরীবিষয়ে বাঙালীর ঘরের কথা এবং ক্ষয়াধাবিষয়ে বাঙালীর ভাবের কথা বাক্ত করিভেছে। একদিকে সামাজিক দাম্পাত্যবন্ধন. আর-একদিকে সমাজবন্ধনের অতীত প্রেম।' হরগৌরীর একান্ত বান্তব কাহিনীর পটভূমিকায় রচিত ইইয়াছে আনন্দ ও কাক্লামধুর আগমনী গান ও বিজয়াসংগীত। প্রাচীন ও আধুনিক বাংলা কাব্যের সংযোগস্থলে দাড়াইয়া আছে কবিসংগীত। সধীসংবাদ, বিরহ, গোঠ, আগমনী প্রভৃতি নানা বিষয় লইয়া কবিওয়ালারা তাঁহাদের গান বাধিয়াছেন। ইহাদের আগমনী ও বিরহ-গানের ভূলনা নাই। বাঙালীর অন্তরের বাংসলারসে

কবিওয়ালাদের গান

অভিষিক্ত হইয়া এই গানগুলি অপূর্ব হইয়া উঠিয়াছে।
বংসরাস্থে মাতা কন্তাকে দেখিতে চাহেন; তিনি স্বামীকে মিনতি করিয়া
বলিতেছেন, কন্তাকে শশুরালয় হইতে আনিতে—এই কণাই কত্ত-না করণতায়
উক্ত গানগুলির মধ্যে রূপায়িত হইয়াছে। 'উপস্থিত মতো সাধারণের মনোরঞ্জন
করিবার ভার লইয়া কবিদলের গান, ছল এবং ভাষার বিশুদ্ধি ও নৈপুণা বিসর্জন
দিয়া, কেবল স্থলভ অনুপ্রাস ও ঝুটা অলংকার লইয়া, কাক্ত সারিয়া দিয়াছে—
ভাবের কবিত্ব সম্বন্ধেও তাহার মধ্যে বিশেষ উৎকর্ষ দেখা যায় না। পূর্ববর্তী শাক্ত
এবং বৈষ্ণব্যহাক্তনদিগের ভাবগুলিকে অত্যন্ত তরল ও ফিকা করিয়া কবিগণ

শহরের শ্রোতাদিগকে স্থলত মূল্যে যোগাইয়াছেন। তাঁহাদের রচনায় ষাহা সংষত ছিল, এখানে তাহা শিথিল এবং বিকীর্ণ; তাঁহাদের কুঞ্জবনে যাহা পূল্য-আকারে প্রকুল, এথানে তাহা বাসি বাঞ্জন আকারে সংমিশ্রিত।' কবিওয়ালাদের প্রকুল, এথানে তাহা বাসি বাঞ্জন আকারে সংমিশ্রিত।' কবিওয়ালাদের প্রকুলন এখানি তাহা বাজ্যা প্রকল্প পর স্থীসংবাদের সূত্র অমুসরণ করিলে থেউড়, আগমনী ও বিজয়াসংগীতের পর স্থীসংবাদের আবির্ভাব কিছুই অস্বাভাবিক বলিয়া তার।

পূর্বংগগীতিকাগুলি বাংলা সাহিত্যের অম্ল্য সম্পদ। প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের প্রায় প্রত্যেকটি শাধা নানা লোকিক ধর্ম ও উপধর্মের দ্বারা বিশেষভাবে প্রভাবিত। কিন্তু এই গীতিকাগুলি ধর্মের প্রভাব হইতে অনেকথানি মৃক্ত। গীতিকাসাহিতাকে আমরা নিঃসংশয়ে বাঙালীর ধর্ম-

পূর্বংগগীতিকা বন্ধনমুক্তি ও ব্যক্তিস্থাতয়্তা প্রতিষ্ঠার বাণীবিগ্রহ বিলিয়া অভিহিত করিতে পারি। ইহার মধ্যে মামরা দেখিতে পাই বাংলা দেশের নরনারীর বিচিত্র বান্ডব আলেখা—ইহাতে সমাজের মান্থবের স্থুখত্বংখ, আনল-বেদনা সহজ স্বীকৃতি লাভ করিয়াছে। মানবীয় ভাবের আবেদন, মনন্ডাত্মিক বিশ্লেষণ, নিপুণ শব্দযোজনা অতি-সরল প্রকাশভংগী এবং সর্বোপরি স্বাভাবিক তার গুণে গীতিকাসাহিত্য বাঙালী পল্লীকবির অনব্য সৃষ্টি। সেকালের কাব্যরচনার গুণে গীতিকাসাহিত্য বাঙালী পল্লীকবির অনব্য সৃষ্টি। সেকালের কাব্যরচনার সমন্ত ঐতিহ্নকে অস্বীকার করিয়া গ্রামাকবিরা এই সাহিত্যের মধ্যে একটা নৃতন কাব্যরীতি প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। সে-বুগের সাহিত্যে জগৎ ও জীবনকে এমন সহজভাবে আর কোধাও স্বীকৃতি জানান হয় নাই।

নাকপাহিত্যের অন্তর্গত বাউলসংগীতগুলি সহজ অন্তভূতির সাবলীল লোকপাহিত্যের অন্তর্গত বাউলসংগীতগুলি সহজ অন্তভূতির সাবলীল প্রকাশে সভাই সুন্দর। মধ্যযুগীয় মিষ্টিক সাধক এবং সুফীসম্প্রাদারভূত কবিদের রচনার সংগে ইহাদের ভূলনা করা চলে। বাউল-বাউলসংগীত সংগীত বাংলার হিলুমুসলমান সকল সম্প্রাদারেরই সাধারণ সম্পত্তি। বাউলসাধকদের উপাস্থের নাম সাহি বা গুরু। ভাবের গৃঢ্তা প্রব্যক্তনাশক্তিতে বাউল গান অতিশয় সমূদ।

ও ব্যঞ্জনাশাক্ততে বাতল নান আত্নন সমূদ।
ভাটিয়ালী, মূশিদা, জারী প্রভৃতি গানও পল্লীবাংলার নিজম্ব সম্পদ। ইগাদের
ভাশেপাশে জন্মলাভ করিয়াছে ডাক ও খনার বচন এবং প্রবাদ ও প্রবচনগুলি।
আন্দেপাশে জন্মলাভ করিয়াছে ডাক ও খনার বচন এবং প্রবাদ ও প্রবচনগুলি।
সমাজজীবনের বিচিত্র অভিব্যক্তির সংগে ইহাদের
ভাক ওখনার বচন
ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক বিশ্বমান। দৈনন্দিন জীবনের অভিজ্ঞতা,
মানবচরিত্রের বিচিত্রতা, ধর্মতত্ত্ব-ক্ষতিত্ব-থাগুতত্ব প্রভৃতি নানান বিষয় ও ভাবের
প্রাচুর্যহেত্ এইগুলি আমাদের পরম আদরের বস্তু হইয়া উঠিয়াছে।

বাংলার লোকসাহিত্য বাঙালীর অন্তর্গুর প্রাণের সামগ্রী। খাঁটি বাংলার রূপ ও রস এই সাহিত্যের কথায়-স্থরে-ছন্দে বাধা পড়িয়াছে। বাঙালীর ভাবামুভূতির সংগে ইহার সংযোগ অতিশ্ব নিবিড়। উচ্চন্তরের ভাবনা ও সমুন্নত কবিকল্পনা অবশ্য ইহার মধ্যে নাই। না থাকাতে একরকম ভালই হুইয়াছে, যদি থাকিত তবে নিরক্ষর পলীর মামুষ ইহার রস-উপভোগ হুইতে বঞ্চিত হুইত। পলীকবি 'কল্পনার সংকীর্ণভা দারা আপন প্রতিবেশীবর্গকে ঘনির্চ্চ স্থ্রে বাধিতে পারিষাছে, এবং সেই কারণেই তাহার গানের মধ্যে কল্পনাপ্রিয় একক কবির নহে, পরস্কু সমন্ত জ্নপদের বিদ্যাক কল্পরবে ধ্বনিত হুইয়া উঠিয়াছে।'

# একজন শ্রেষ্ঠ বাঙালী ঃ নেতাজী সুভাষচক্ত

িরচনার সংকেতস্থত্ত ৪ বাংলার বীরসস্তান স্ভাবচন্দ্র—স্ভাবের জন্মপরিচর ও ছাত্র-জীবন—সিভিল সার্ভিদের মোহত্যাগ—প্রথম কারাবরণ—উপর্পরি কারাবরণ ও ইয়োরোপগমন— কংগ্রেদসভাপতি স্ভাবচন্দ্র—স্ভাবচন্দ্র ও ভারতীয় কংগ্রেদ—গৃহ হইতে স্ভাবের রহস্তমন্ন অন্তর্গান— আজাদ-হিন্দ্র-ফোজের সর্বাধিনারক স্ভাবচন্দ্র—স্ভাবের প্রতিন্তিত আজাদ-হিন্দ্র-গভর্গমেন্ট—নেভাজী স্ভাবচন্দ্রের ব্যক্তিত্বের প্রভাব—নেভাজীর মৃত্যু নাই।

পরাধীন ভারতের মুক্তিসংগ্রামের ইতিহাসে বাংলার বিপ্লবী বীর স্কাষ্চন্দ্র পরম গৌরবমণ্ডিত এক ন্তন অধাায়ের সৃষ্টি করিলেন। অগ্নি-অক্লরে তিনি যে

বাংলার বীরদন্তান

ক্ষাব্যজ্ঞীবনকাহিনী রচনা করিয়া গিয়াছেন, শৌর্যে ও

ক্ষাব্যজ্ঞান

কীর্থের মহিমায় তাহা প্রদীপ্ত, আত্মত্যায় ও কর্মসাধনার

দীপ্তিতে সমুজ্জ্ঞল, অতুলনীয় দেশপ্রেমের গৌরবে মহীয়ান।

ষাধীনতাকামী বিক্ষ্ক ভারতের প্রাণসত্তা নেতাজী স্থভাষচন্দ্রের মধ্যে যেন প্রমৃত্ হইরা উঠিয়াছিল। সাম্রাজ্যবাদী বৈদেশিক শক্তির অজত্র মিধ্যা প্রচারণা তাঁহার বিরাট ব্যক্তিত্ব ও ভাম্বর প্রতিভাকে কলংকিত করিতে প্রমাস পাইয়াছে, কিন্তু দেশপ্রেমিক স্থভাষ সে-প্রচেষ্টাকে বার্থ করিয়া দিয়াছেন। তাঁহার বীরত্বের ধ্যাতি আজ ভারতের দিকে দিকে কীতিত হইতেছে—সেই ধ্যাতি ভারতের সীমা অতিক্রম করিয়া সমগ্র এশিয়াধণ্ডে প্রসারিত হইয়াছে। তুর্ ভাহা নয়, নেতাজীর অতুলনীয় কীর্তিকথা আন্তর্জাতিক ধ্যাতিলাভ করিয়াছে। সেই কীতির উজ্জ্ব গৌরবে আমরাও গৌরবাধিত।

ইংরেজী ১৮৯৭ সালের জান্ত্রারী মাসে উড়িয়ার কটক জেলায় স্থভাষচন্দ্রের জন্ম হয়। চবিবশপরগণার কোদালিয়া গ্রাম স্থভাষচন্দ্রের পৈতৃক বাসভূমি।

স্থভাষের জন্মপরিচয় ও ছাত্রজীবন তাঁহার পিতার নাম জানকীনাথ বস্থ, মাতার নাম প্রভাবতী দেবী। কটকের রাভেন্শ কলেজিয়েট স্থল হইতে তিনি ১৯১০ সালে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্থ

হন এবং এই পরীক্ষায় বিশ্ববিতালয়ে দিতীয় স্থান অধিকার করেন। ইহার পর সভাষচন্দ্র কলিকাতায় চলিয়া আসিয়া প্রেসিডেশী কলেজে ভতি হইলেন। এইসময় তাঁহার অন্তরে সয়াসজীবনের আকংকা প্রবল হইয়া উঠে, এবং একদিন সকলের অগোচরে গৃহত্যাগ করিয়া তিনি ভারতের নানা তীর্থে উপয়ুক্ত গুরুর সয়ানে দিরিতে থাকেন। কিন্তু তাঁহার বাসনা চরিতার্থ হইল না, তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করিলেন। প্রেসিডেশী কলেজে অধ্যয়নকালেই তাঁহার চিত্তে স্থাদেশিকতার অংকুরোদ্গম হয়। এই শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের ইংরেজ অধ্যাপক ওটেন বাঙালী ছাত্রদের প্রতি অপমানজনক ব্যবহার করাতে স্থভাষচন্দ্র সেই অপমানের প্রতিশোধগ্রহণমানসে ওটেনকে প্রহার করেন। ইহার ফলে বাধ্য হইয়া তাঁহাকে প্রেসিডেশী কলেজ পরিত্যাগ করিতে হয়। ১৯১৭ সালে তিনি মহাপ্রাণ আগুতোম্বের সহায়তায় আবার য়টিশ্রাচি কলেজে ভতি হইলেন। ১৯১৯ সালে স্কভাষচন্দ্র দুর্শনশাস্ত্রে অনার্স সহি বি. এ. পাশ করেন।

এম্. এ. অধ্যয়নকালেই ১৯১৯ সালে তিনি বিলাত যাত্রা করেন এবং ১৯২০ সালে চতুর্থ স্থান অধিকার করিয়া আই-সি-এস্ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। ইংলতে

সিভিল সার্ভিসের মোহত্যাগ অবহানকালে স্থভাষচন্দ্ৰ কেম্ব্ৰিজ হইতে দৰ্শনে 'ট্রাইপদ্' ডিগ্রী লাভ করিয়াছিলেন। তিনি বিলাতে যথন প্রতিযোগিতামূলক পরীকার জন্ম প্রস্তুত হইতেছিলেন,

সে-সময় মহাত্মা গান্ধীর নেতৃত্বে সমগ্র ভারতবর্ধে অসহযোগ আন্দোলনের প্রবল বিক্ষোভ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। দেশমাতৃকার বাণী স্কভাষচন্দ্রের হাদয়কে আলোড়িত করিল, তাঁহার অন্তরে স্বদেশপ্রেমের বহিশিধা প্রজ্ঞলিত হইরা উঠিল। এই দেশাত্মবোধের প্রেরণায় তিনি সিভিল সাভিসের মোহ পরিত্যাগ করিলেন—পরম দ্বণাভরে আই-সি-এস্ পদ প্রত্যাধ্যান করিয়া ভারতে ফিরিয়া আসিলেন। এ সময় হইতেই তাঁহার সংগ্রামবিক্ষর রাজনীতিক জীবনের স্ত্রপাত।

১৯২১ সালে খদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া স্থভাষচক্র কংগ্রেসে যোগদান

করিলেন। সমগ্র বাংলা দেশে তথন দেশবদ্ধ চিত্তরঞ্জনের প্রভাব বিশেষভাবে ছড়াইয়া পড়িয়াছে, তাঁলার বীর্যদীপ্ত স্বাদেশিক ভার নবীন প্রেরণা যুবচিত্তকে চঞ্চল করিয়া ভূলিয়াছে। স্থভাষ দেশবদ্ধর শিশুত গ্রহণ করিলেন এবং চিত্তরঞ্জনের প্রতিষ্ঠিত জাতীয় কলেজে অধ্যাপকপদে নিযুক্ত হলৈল। ১৯২১ সালের শেষভাগে দেশবদ্ধর সংগে স্থভাষ্ঠ কলি গরাবরণ করিতে বাধ্য হল। এইবার আরম্ভ হল তাঁলার আপোষ্ঠান স্বাধীনভাস, গ্রাম—আল্বাংগ্রের চর্যম প্রে স্থভাষ্ট ক্রের যাল্লা স্কুক্ত হল।

১৯২০ সালে তভাষ্টঞ বিখাত 'ফরওয়ার্ড' প্রিকার স্ত্কারী স্পাদ্কের প্লে নিষ্ক্ত হল এবং ১৯২৪ সংলে তিনি কলিকাত: কপোরেশনের প্রধান ক্যকভার পদ লাভ করেন। সেই বংসরই তাঁলাকে অফ্রীণ করা উপয়'পতি কাবাবরণ ও ত্টল। তিন বংসরকাল কারাপ্রাচীরের অভ্রালে **টটোটোপগ্র**ম প'কার প্র ,দশ্বাসার স্থতীর আন্দোলনে সরকার र शास्त्र मृक्ति मिर्ट बाधा हम। ১৯৩० मार्थ द: फरमार्ट्य व्यवदार्थ व्यक्तिक তেই। যথন কারাবাস করিতেভিলেন, সেই সমণেট তিনি কালকাতার মেয়র নিবাচত হল। কিন্তু ইহার পর বংসরই স্কর্ম আবার কারাজ্ঞ্জ ইইলেন। ত্রপুপরি কারাবাসের ফলে তাঁহার স্বাস্থ্য বিশেষভাবে ভাডিয়া পড়ে। ভগ্নস্বাস্থ্য উত্বংরের জন্ন সরকার ভাষাকে ইংফারোপ যাইবার অন্তন্তি দিলে ১৯৩০ সালে ভিনি ভারতবর্গ ভাগে করেন। ইতিমধ্যে তাঁহার পিতৃবিয়োগ ঘটিল, ১৯০৪ সালে তিনি ভারতে ফিরিয়া আসিলেন। ইথার পর স্থাধ আবার ইয়োরোপ ত্রমণ করিষণ পুনরায় ১৯০৬ সালে ভারতভূমিতে প্লাপণ করেন। প্লাপণের সংগে गरागर् किन डाबाटक अस्त्रीन क्या रत।

সুভাষচন্দ্রর জীবনকাহিনী অনবচ্ছির সংগ্রামেরই ইতিহাস—তাঁহার সমগ্র জীবন বিটিশ-সারাজ্যবাদীদের কুট চক্রাজের বিফলে আপোষহীন যুদ্ধের স্থামি ইতিকথা। সেদিনের প্রাধীন ভারতের অক্তরম শ্রেষ্ঠ ব্যাহচন্দ্র ১৯০৭ সালে মৃক্তিলাভ করেন। ১৯০৮ সালে তিনি হরিপুরা-কংগ্রেসের

সভাপতির স্থানিত পদ অলংকৃত করেন। ১৯৩৯ সালে স্থভাব ত্রিপুরী-কংগ্রেদের সভাপতির আসনে অধিভিত ইইলেন।

নিজের স্বাধীন মতবাদের জন্ত স্কাধ কংগ্রেসের যুক্তিংশীন আহুগত্য স্বীকার করিলেন না। ইহার ফলে তিনি কংগ্রেস ংইতে বিতাড়িত হইলেন, এবং অল্লকালমধ্যেই 'ক্রওয়ার্ড ব্লক' গঠন করিলেন। কংগ্রেসের আপোষ্যুল্ক মনোভাৰতে বিলোধী অভাব মানিষা ললতে পাৰেন নাই। ১৯৪০ সালে রামপ্ত ित्त दक । भारत्यार्थावादावाची अर्थालन । भारतान कर्यन । स्थातहत्म न कावनीय भादर्कत तालभीरे गुक्र हा समाप्तराखन वदावदहें वकता 무선 업계 एक के आयोग मनदाम दिल, त्र ने हाई दा किया, ल

यनिवं-चनभनीय।

DUBD मार्मित कार्याची पारम कार्याच स्थापन किलाव विविद्याला वास्त्रका वर्षा के व्यवसान को दालन। वर्तामन अन्य भी के वाद स्वर्ण कि कर्मबर्ग लग्दिल बर्ग गहेर्च लग्बर हरेल, र एउटाल of secon welche विश्व द व्याप्त विश्व विश्व १६० १६० १११ १११० उद्देशक क्षत्रं व भिराभुद १४२१ चिलापुर १६२ , इस ५ दर्भेश सम्बद्धाद लंडेका मुक्तिमर शास्त्रव , भनामण ११२न कविराण। खन्नारा व भीवरन २००० मराजव পর্বতী ঘননাবলী ,হমন বিশ্বহক্র, শেমনি ,রামাঞ্চার। কৌ ভোবে তিনৈ ভারত भाग कोत्रक कातृत्व भारित्यम् को भारत अवाम होते का अवोक्तर प्रांच वक्षांत्र পরিপেন, সেইস্ব কাহিনী প্রতির বহাতে আছেল ও পরমাম ভাগেনক। বিংশাল অব্ভান ক্রিয়া ভারতের স্বাধীন শস্কের যে-,গার্বমান্ত ভাগেলাগ গৈনি বানা কবিংলন, শালা প্রশেক সার্শ্বাসীর চলত্য লেশগাণির ফল্ড অহার হির্ডাল

মৃদ্রিত বাকিবে। भाषात्य, तकामाण, मिणापुरव हेरातक-ताकाहत केराकम प्रतिराहित रहमन् দেশ হথন জাপানের কর্তলগত। অভাষ্ঠুরলেন, বিটিল-বাজ্প্তির নাগপাল্ क्षेट्र छ द इटक मुख्य करियाय अवस्थारण आक्रिक्ता । वस्त्र देश दिल्ली वीद

অংকাদ-বিজ্-ুক'ছ' গ্ৰান মাণিকা ক্ৰিন্ত স্থ্য काकाण विम्य क्षेत्रकर अवस्य कार्यक्षेत्र असा हर्षे वाहिकोड व्यक्ति हालामान प्रवेशियमाद्रक व्यव्याना ल कांदल-छन्ताल इहेलन महे अन्याहरीय

স্বাধিনামক। সংখ্যা অপ্ৰিত মুক্তিখেছে কালোক (,ন রাজ্যা কলে বাল কবিছ। প্টল। উগরে পর সুক হটল ৬'র'তের মৃতিক গ্রামের সুংসালসিক বা শ্রাম। फाल ह-तक भी भारत, वादाकार्य, विकिया, कार्यकार, हेल्लाल वाक वर्षात्रक. কোলের বারপদধ্বনি মন্তিত চইল, তুর্ম অর্ব্তেভের শ্তন্তব বীর-স্বর্ত্ত दक्रभागित्त बाद क्रेंद्रा डेप्रिण। मणिशूद बण्डाम-क्रिम्-क्रोड्ल्व , मनाम्स ভারতের জাতীয় প্তাকা প্রথম উদ্বোলন করিল।

বিটিশ-সামাজাবাদকে ধ্বংস কবিবার সে কী এক অপ্র উন্নালনা! সেই ধ্বংসযুক্তের ঋত্বিক ছিলেন এই বাংলাভূমিরই বীরসস্তান নেডাজী সুভাষ্চক্র। স্থভাবের কার্যকলাপকে মসীলিপ্ত করিতে বিটিশশক্তি যথাসাধ্য চেপ্তা করিল—
সামাজ্যবাদীরা তাঁহাকে অভিহিত করিতে চাহিল
স্থভাবের প্রতিষ্ঠিত
আলাদ-হিন্দ-গভর্ণমেন্ট
অপপ্রচেষ্টা সম্পূর্ণ বার্যতার পর্যবসিত হইল, সমগ্র ভারত
স্থভাবচন্দ্রকে তাহার প্রেষ্ঠ সন্তান বলিয়া অভিনন্দন জানাইল। তাঁহার প্রচারিত
'জয় হিন্দ্,'-ধ্বনি ভারতবর্ষের আবালবৃদ্ধবনিতার বুকে জাগাইয়া তুলিল স্থাধীনতার
ফ্রাঁর স্পৃহা। স্থভাবচন্দ্র 'আজাদ-হিন্দ্-গভর্ণমেন্ট প্রতিষ্ঠিত করিলেন—নয়টি
স্থাধীন রাষ্ট্র উহাকে বিনাহিধায় স্বীকৃতি জানাইল। বাংলার সন্তান স্বতন্ত্র
গভর্ণমেন্টের ভিত্তি রচনা করিয়া বাঙালীর সংগ্রামবিম্ধতার অপবাদ ও য়ানি
চির্তরে মুছিয়া দিল।

নেতাজীর বলিষ্ঠ ব্যক্তিত্বের প্রভাবে মৃহুর্তেই হিন্দুমুসলমানের সাম্প্রদায়িকতাদৃষ্ট মনোভাব বিদুরিত হইল, তিনি বৃহত্তর জাতীয় ঐক্যের নবজন্ম দান করিলেন।
আজাদ-হিন্দু-ফৌজে এতটুকু সাম্প্রদায়িকতা ছিল না—হিন্দু ও মুসলমান তাহাদের

নেভাজী হভাষচন্দ্রের সমবেত প্রচেষ্টায় ব্রিটিশ-সামাজ্যবাদের বিরুদ্ধে প্রাণপণ ব্যক্তিত্বের প্রভাব ব্যক্তিত্ব চিরকালের জন্ম প্রমাণিত করিল, শুধু হিন্দুরাই

যে লাঞ্ছিত ভারতের স্বাধীনত। কামনা করিতেছে তাহা নয়, ভারতের মুশ্লিম সন্তানও মুক্তির জন্য আত্মদান করিতে দ্বিধাবোধ করে না। স্থভাষের নেতৃত্বেই ভারতের হিন্দুমূসলমান-সেনাদল দিল্লীর লালকেল্লায় বিজয়নিশান উড়াইতে, জাতীয় পতাকা উত্তোলন করিতে সেদিন যেন উন্মাদ হইয়া উঠিয়াছিল।

স্থাহান একাপ্রতিষ্ঠার অভ্তপূর্ব সাফল্য, অতুলনীয় দেশপ্রেম, মহিমময় ত্যাগের আদর্শ, অসামান্ত আত্মশক্তিও তুর্জয় সাহস নেতাজী স্থভাবচন্দ্রের জীবনকে সোরবমণ্ডিত করিয়া তুলিয়াছে। 'স্বাধীন ভারত ঘোষণা, ভারতের বাহিরে স্থাধীন ভারত প্রতিষ্ঠা এবং ভারতীয় জাতীয় বাহিনী সংগঠন জগতের ইতিহাসে কয়েকটি বিশেষ অধ্যায়। এই অধ্যায় য়িনি রচনা করিয়াছেন, সেই নেতাজীর আসামান্ত চিন্তাশীলতা ছিল, দূরদৃষ্টি এবং সাহস ছিল।' উনিশ শ' পয়তাল্লিশ সালে জাপানী সংবাদে প্রচারিত হয়, বিমানহর্ঘটনায় আহত হইয়া নেতাজী মৃত্যুমুধে পতিত হইয়াছেন। এই সংবাদ কিন্তু অনেকে বিশ্বাস করে না—আমাদের প্রাণের স্থভাবচন্দ্র, আজাদ-হিল্-কৌজের 'নেতাজী' স্থভাবচন্দ্র কধনে। মরিতে পারেন না। ভারতবর্ষের স্থাধীনতাসংগ্রামের ইতিহাসে স্থভাব মৃত্যুঞ্রয়তা অর্জন করিলেন।

## খতুচক্র ও বাংলার পল্লীপ্রক্বতির রূপবৈচিত্র্য

্রচনার সংকেতহন্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিক।—ঝভুচক্রের আবর্তন ও পদ্মীপ্রকৃতির বৈচিত্র্য—
ছয়টি ঋতুর চক্রগতিতে আসাধাওয়া—গ্রীশ্বের দৃশুমৃতি: পদ্মীপ্রকৃতির রূপ—গ্রীশ্বের ভাবমূতি—বর্ধাঋতুতে
পদ্মীপ্রকৃতির রূপ—কবি-ভাব্কের চিত্তে বর্ধার প্রভাব—বর্ধাঋতু ও বাঙালীর ব্যবহারিক জীবন—শরৎপ্রকৃতির বহিরক রূপ—শরতের আনন্দময় মৃতি—অবকাণের ঝতু শরৎ—হেমন্তের দিনে বাংলার রূপশ্রী—
হেমন্তের পরিণতি শীতে—মায়াবী বসন্ত-বসন্তের ছৈত প্রকাশ—উপসংহার।

প্রকৃতি যে কী আশ্চর্য স্থালরী, কী মনোমদ ও নয়নাভিরাম তার রূপশোভা, কী অফুরন্ত তার লীলাবৈচিত্র্য—বাংলার পল্লীগ্রামের দিকে না তাকালে বোধ করি তা স্থাপাই উপলব্ধি করা যাবে না। বিভিন্ন ঋতুতে

পার তা হালার করা বাবে না । বিভিন্ন রুপুতে পার্ত্তিক প্রাথিক ভূমিক।

এদেশের পল্লীপ্রকৃতি বিভিন্ন রূপমূতিতে আত্মপ্রকাশ করে, অনুপম সৌন্দর্য আর অমের সম্পদের পদারা সকলের সন্মুবে উন্মোচিত করে ধরে। প্রাকৃতিক-সৌন্দর্য-বিলসিত বাংলাভূমির এই যে রাজশ্রীমহিমা, এর তুলনা হয় না। ঋতুচক্রের স্কৃচিছিত আবর্তন, প্রকৃতির অকপণ আশিবাদ বাংলাকে অশেষ শোভার নিকেতন করে তুলেছে, বিচিত্র কুল ও ফলের দেশে পরিণত করেছে। বাঙালীর মানসপ্রকৃতিতে, বাঙালীর অধ্যাত্মজীবনে, বাঙালীর সৌন্দর্যসাধনার, তার কাব্যে-সাহিত্যে, তার উৎসবে পার্বণে চতুপ্পার্শের এই নিস্প্রিকৃতির প্রভাব সামাত্য নয়।

বাংলার পল্লীপ্রকৃতিকে কবির ভাষায় ঋতুরঙ্গশালা বলা থেতে পারে।
এখানে প্রতিনিয়ত চলেছে বিশ্বস্থীর অধিদেবতা নটরাজের ছলোময় নৃত্যলীলা।
পর্যায়ক্রমে ঋতুচক্রের আবর্তন বৃদ্ধি এই নৃত্যচ্ছলের ঘারাই নিয়ন্ত্রিত। বিজ্ঞানের
দৃষ্টিতে স্থাকে কেন্দ্র করে একটা নিদিষ্ট পথে পৃথিবীর যে অবিশ্রাস্ত চলার গতি,
তারই ফলে ঘটে ঋতুর প্রতিনিয়ত পরিবর্তন; আর,

ভারই ফলে ঘটে ঋণুর প্রাতানরত গার্থতার, আন্তর কিবৃষ্টিসম্পার কল্পনাপ্রবণ ভাবুকের দৃষ্টিতে এই পলীপ্রকৃতির বৈচিত্রা পরিবর্তনের মূলে রয়েছে বিশ্বদেবতা নটরাজের পদক্ষেপের ছন্দ। তাই তো প্রকৃতিলোকে একটা ধারাবাহিকতা লক্ষ্য করা যায়, কোনোক্রমেই কদাপি পর্যায়ভঙ্গ হয় না—গ্রীগ্রের পর বর্ধা, বর্ধার পর শারৎ, শারতের পর হেমন্ত, হেমন্তের পর শীত, শীতের পর বসন্ত—এর ব্যতিক্রম হ্বার উপায় নেই। লীলাময়ী প্রকৃতির আশীবাদপুষ্ট আমরা—বাঙালীরা—বিজ্ঞানবৃদ্ধি আর ভাবুক কবির কল্পনাদৃষ্টিকে একস্ত্রে গ্রথিত করেছি, বৃত্তপথে পৃথিবীর চলার

ছন্দের সঙ্গে বিশ্বস্থানীর অধিদেবতার ছন্দিত পদচারণাকে যুক্ত করে দিয়ে ঋতুতে ঋতৃতে প্রকৃতির অশেষ বৈচিত্রাকে নিবিড় উপভোগের সামগ্রী করে তুলেছি। বাংলার প্রকৃতিলোকের উদার উন্কৃত প্রাধণে ছয়ঋতৃ ফিরে ফিরে এসে নৃত্য করে, নতুন নতুন পাত্র ভরে দিকে দিকে টেলে দেয় বর্ণময় সৌন্দর্যের ধারা। তাতে হুচোধ জ্ডিয়ে যায়, সকল অন্তর ভ্রিতে পূর্ণ হয়, সমগ্র প্রাণসত্তা আনন্দে উদ্বেল হয়ে ওঠে। ঋতুচক্রের আবর্তনকে প্রকৃতির বিচিত্র রূপপ্রকাশের এতথানি বৃহৎ পটভূমিকায় অন্ত কোনো দেশের মায়্র দেখেছে কিনা, আমাদের জানা নেই।

বছরের বারোটি মাসকে ছঃটি ঋতুতে আমরা ভাগ করে নিয়েছি। এদের প্রত্যেকের আর্ফাল মোটাম্টি হ্-মাস। এরা পূর্ণতা <u>আর বিক্ততার</u> মুধ্যে একটা সামঞ্জন্ম রক্ষা করে চলেছে। <u>তাই দেখি প্রকৃতিফ্</u>ন্দরীর ভাণ্ডার কখনো শৃত ; কখনো ফুলে-ফ্লে, বর্ণে-গদ্ধে, রূপে-রসে হাতের ডালা তার পূর্ণ। এই উভয়কে

ছয়টি ঋতুর চক্রগতিতে আগা-যাওয়া মিলিয়ে দেধাই ঋতুচক্রকে যথার্থভাবে দেখা, উভয়ের মিলনেই তার সম্পূর্ণ রূপ L বাংলার ষড়ঋতু পরস্পর গায়ে-গায়ে লাগা; আন্তে আন্তে—অনেকটা লোকচকুর

অগোচরে—একের আবির্ভাব ও অপসরণ; আবার, তেমনি অলক্ষ্যে পরবতী ঋতুর আগমন। যে যায়, অপরকে নিঃশব্দে ডাক দিয়েই সে বিদায় নেয়। এমনি করেই গ্রীম্ম-বর্ষা-শর্থ-ছেমন্ত-শাত-বসন্তের চক্রগতিতে আসাযাওয়া—এদের একের চলার ছন্দ অভার চলার ছন্দের সঙ্গে চিরকালের জন্ম বাধা।

প্রকৃতির রঙ্গালায় প্রথম আবির্ভাব ঋতুপুরুষ গ্রীম্মের। গ্রীম্মঝতুর প্রতিনিধি বৈশাখ-জৈয়ন্ত। <u>এইটি ন্তিতে গ্রীম্ম আমাদের কাছে প্রকাশিত</u>—একটি তার বহিরত্ব দৃশ্যম্তি, অপরটি অন্তর্গ ভাবম্তি। গ্রীম্মের ইল্রিয়গ্রাহ্ পরিদৃশ্যমান

ক্রীখের দৃশুন্তি:
পল্লী একুতির দ্বল প্রতি ক্রফ কঠোর বিশুক্ষ প্রচণ্ড। ঝাঁবালো রোড্রের
পল্লী একুতির দ্বল
প্রভাবে, প্রভিন্ন ব্রাজ করতে থাকে একটা বিবর্ণ

শুকতা—পাণ্ডুরতা। নদী-থাল-বিল-জলাশয়গুলি চোৰঝলসানো বাদে ওকিয়ে যায়, মাঠ-বাট-প্রান্তর ত্যাদীর্ণ হয়ে ওঠে, উত্তপ্ত বাতাস অগ্নিলো মফভ্মির ভীষণতার সংকেত বহন করে আনে, সমগ্র প্রাণীলোকের অন্তির মুম্র্ হয়ে পড়ে, যতদ্র দৃষ্টি চলে স্বকিছু নিদাবের ক্রেদহনে গা-গা করতে থাকে। এ সময়ে কেবল শহরগুলির নয়, পল্লীর অবহাও অসহনীয়। মধ্যাক্তে প্রতারীরা গাছের তলায় ছায়া খ্ঁজে বেড়ায়, পাণীর দল পাতার আজালে নীড়ে আশ্রেষ লয়, গয়ন্মহিবগুলো পুকুর আর বিলের অবসিতপ্রায় জলে গা ডুবিয়ে থাকে, কীটপতদের

দল ঝোপে-ঝাড়ে আত্মগোপন করে। বৃষ্টিহার। বৈশাবের দিনে জালাময় হুপুরকে বিরাট একটি অগ্নিকুণ্ড বলে মনে হয়।

এ যেন প্রকৃতিলোকে এক ভয়াল তাপদের রুদ্র-আবির্ভাব। প্রথব রৌজ বুঝি তার তপোবহিং, চোথে তার ভাষণ দীপ্তি, পিঙ্গল তার জটাজাল। বৎসরের

পুরাতন আবর্জনাকে সে ব্রি কিছুতেই সইবে না, চ গুপার্শ্বের নিপ্তাণ অভিত্যের শেষ চিহ্ন কৃত রাথবে না; উফ নিখাসে আর বহিমান ছটায় পৃথিবীর সঞ্চিত কেন্দ্রানিকে মহাশূলতার দেশে উড়িরে নিয়ে যাবে, পুড়িরে ছাই করে দেবে যা-কিছু জীর্ণ পুরাতনকে। এই ক্রেসমাসোর বাণী ত্যাগের বাণী, সে মাছবকে আহবান করে অন্তলোকের ধ্যাননিজনতায়। এহেন ভ্যাল তাপসের আহবানসংগতে এদেশের শ্রেষ্ঠ কবি বলেছেনঃ

'এসো, এসো, এসো হে বৈশাধ।
তাপদ নিধাদ বামে
মুদ্ধুরে দাও উড়ায়ে,
বৎসরের আবর্জনা দ্র হয়ে যাক্।…
মুচ্ছে যাক্ দব গ্লানি, খুচে যাক্ জরা,
অগ্লিমানে দেহে প্রাণ্ডে গুচি হোক্ ধরা॥

উপরের অন্তচ্চেদ্টিতে কবির চোথে গ্রীম্মের ভাবমূতির একট্থানি আভাস দেওয়া গোল। আবার গ্রীমকালীন বাত্তবেব মধ্যে ফিরে আসা যাক্। বলেছি, গ্রীমের ছপুর ক্ঃসহ। দ্বিপ্রহর গড়িয়ে যায়, ধীরে ধীরে বেলা পড়ে আসে। পড়স্ত বেলায় মৃত্ বাতাস বইতে থাকে। জীবলোক মৃক্তি ও স্বতির নিধাস ফেলে। উদার আকাশের নীচে খোলা মাঠে উন্তুক্ত বাতাসে কণকাল বেড়ালে প্রান্তিক্রান্তি আর থাকে না, একটা স্থাক্স্পর্শ অনুভূত হয়। গ্রীম্মসন্ধ্যা সতাই মিমতায় আর থাকে না, একটা স্থাক্সপর্শ অনুভূত হয়। গ্রীম্মসন্ধ্যা সতাই মিমতায় শাস্তিময়ী। গ্রীমঞ্জু ফুলের কাল নয়, ফুল ফোটাবার দায়িত তার নয়—ফলের ডালা সাজাতেই তার আনন্দ। এ সমর্বিতে আম-জাম-কাঠিলে-আনারস-লিচু উত্যাদি কত স্থাত্ ও রসাল ফল বাঙালীর রসনা পরিত্থ করে।

নহাশ্ভের কোন্ গুহা হতে বাঁধনছেড়া বারু ত্রন্ত বেগে ছুটে আসে, প্রবল ধারায় বর্ষণ গুরু হয়, গুল বিশির্গ মাঠপ্রান্তর, জলাশয়, নদীনালা উচ্চুনিত প্রাবনে থর্ণর্ করে কাঁপতে থাকে—মুছে যায় ধুলিপাগুর ধরণীর রুক্ষতা। মৃতপ্রায় পৃথিবীর বুকে অক্সাৎ প্রাণচাঞ্চল্যের সাড়া জাগে। মাটির তলদেশ হতে তৃণার্ব্র মাথা তোলে, তর্জনতায় পাতায়-পাতায় সব্জের তেউ খেলে যায়, বিচিত্র ফুলের বিকাশে—কদম-কেয়া-কামিনী-জুঁইয়ের আত্মপ্রকাশে—দিগ্দেশ আমোদিত হয়। নয়ন-বিমোহন সজল বর্ষার এই রূপশ্রী।

বর্ষাঋতুতে পল্লীবাংলার মূর্তিথানি প্রেক্ষণীয়। দিগন্তহারা জলছলছল মাঠে কচি ধানের গাছগুলি হাওয়ায় তুলছে, পাটের চাড়া জলের উপরে মাথা তুলে রুয়েছে, ধালে-নালায় কল্কল্শন্ধে স্রোত ব্য়ে যান্ডে, নদীতে পালতোলা নৌকা

ক্বি-ভাব্কের চিত্তে স্টে চলেছে, গাছে গাছে খ্যামলিমার ক্ষার প্রভাব স্মারোহ, মেঘমেত্র আকাশে শ্লিগ্ধ কান্তি, পুকুরপারে ক্ষম-কেয়ার চিত্তহরা স্করভির অজ্লভা, সন্ধার

অন্ধকারে বাঁশবন আর আমবাগানের ধারে ভোবার মধ্য থেকে অবিপ্রান্ত ব্যাণ্ডের ডাক, স্বকিছু মিলে এমন একটা পরিবেশের স্পৃষ্টি করে যাতে মাহুষের অন্তর সাড়া না দিয়ে পারে না। বাঙালীচিত্তে এহেন বর্ষার প্রভাব অসামান্ত, তার স্বাক্ষর চিহ্নিত হয়ে আছে বাংলা কাব্যে। ব্র্যারাণীর কোমল রূপ দেখে তার আহ্বানে মৃধর হয়ে বাঙালী কবি বলেছেন:

'এসো খ্রামল ফুলর,

আনো তব তাপহরা ত্যাহরা সমস্ধা'--

নিসর্গসংসারে ব্র্ধাকে দেখে কবিছাদয়ের কেন এতখানি আনন্দ-উচ্ছলতা ? তার কারণ হল:

'ধরণীর গগনের মিলনের ছন্দে বাদল-বাতাস মাতে মালতীর গল্প। উৎসবসভামাঝে আবেলের বীণা বাজে শিহরে ভামল মাটি প্রাণের আনন্দে॥'

বর্ষার রূপ কিন্তু শুধু কোমলমধ্র নয়, তার মধ্যে কঠোরতাও আছে, তার একটি রোজীম্তিও রয়েছে:

'ব্জুমাণিক দিয়ে গাওা, আষাঢ়, তোমার মালা। তোমার খামল শোভার বুকে বিদ্যুতেরি জালা॥' 'এই শ্রাবণের বুকের ভিতর আগুন আছে। সেই আগুনের কালো রূপ যে আমার চোপের পরে নাচে॥ ও তার শিধার জটা ছড়িয়ে পড়ে দিক হতে ওই দিগস্তরে, তার কালো আভার কাঁপন দেখ তালবনের ওই গাছে গাছে॥'

বিক্ষুর বর্ষার ভীষণ দৌন্দর্য দেখতেও এদেশের প্রকৃতিপ্রেমিক কবির কত-না আনন্দঃ

'মন মোর হংসবলাকার পাখায় ঘায় উড়ে কচিত কচিত চকিত তড়িত-আলোকে। ঝঞ্জন মঞ্জীর বাজায় ঝঞ্চা রুদ্র-আনন্দে। কল কল কল মল্লে নিঝ'রিণী ডাক দের প্রলম আহ্বানে বায়ু বহে পূর্ব সমুদ্র হতে উচ্ছল ছলছল তটিনী তরকে মন মোর ধায় তারি মন্ত প্রবাহে তাল-তমাল-অরণ্যে— ক্ষুদ্ধ শাধার আন্দোলনে॥'

কোমলে-কঠোরে, ভৈরবে-মধুরে মিশ্রিত বর্ষার যে রূপ, তার সঙ্গে অপর কোনো

ঋতুর তুলনা হয় না। এ হিসাবে বর্ষাঋতু অসাধারণ।

বেমন আমাদের ভাবজীবন, তেমনি ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গেও বর্ষার যোগ অতিশয় নিবিড়। এ সময়ে ধান রোপণ করা হয় বলে পরিমিত বর্ষণ অপেক্ষিত। বৃষ্টি না হলে চাষের কাজ চলে না। চাষ না হলে ধানের গুরুতর ক্ষতি হয়, সমগ্র দেশব্যাপী ছভিক্ষের করাল ছায়া পড়ে, তথন জনসাধারণের ছঃথকষ্টের সীমা থাকে না। ক্ষপ্রিধান বাংলা বর্ষার প্রসমতা ও দাক্ষিণ্যের

মুখাপেক্ষী। অনাবৃষ্টি ষেমন পলীবাসীর নানা তুর্গতির বর্গাঞ্চ ও বাঙালীর কারণ, তেমনি অতিবৃষ্টি। অতিবর্ধণে প্লাবন ঘটায় এ ব্যবহারিক জীবন ফদলের ব্যাপক ক্ষতিসাধন করে, ধনপ্রাণ নট হয়—

নদীমাতৃক দেশে প্রকৃতির এহেন বিরূপতা সত্যই ভয়ংকর। বর্ধাকালীন প্রাকৃতিক ত্রোগে মাঝে মাঝে শহরের মামুষগুলিকেও অশেষ লাঞ্ছনা ভোগ করতে হয়। বর্ধাঋতু যেমন প্রাণদ, নয়নবিমোহন, আবার তেমনি মহা-অনর্থপাতের হেতু। র্থ্যাত্রা, জন্মান্ত্রমী, ঝুলন প্রভৃতি হিন্দুর কতকগুলি পার্বণ-উৎসব এই ঋতুতে অরুষ্ঠিত হয়।

वर्षाञ्चनती यथन याहे याहे करत, ज्यन विश्वश्वकृत्रित नांचेमस्थत तन्त्रस्थ

শবংলক্ষীর আবির্ভাবের অদৃশ্য আরোজন চলতে থাকে। নিঃশব্দ চরণে সে বে কথন এসে পড়ে, অনেক সময় তা উপলবিই করা যায় না। শরং বর্ষারই সহজ্ঞ শরংপ্রকৃতির বহিরঙ্গ রাপ দৃষ্টি এড়াবার নয়। শারণ শেষ হয়ে গেল, বর্ষণ ফাল্ড হল। আকাশের আভিনায় জলভারনত কালো মেঘগুলিকে এখন আর দেখা যাবে না। এবার নীলাহরে জলহারা লঘুভার শুলু মেঘদলের হচ্ছেন্দ সঞ্চরণের শুকু, চারিদিকে মিষ্টি কাঁচা রোদের মধুময় স্পর্লা, মাঠে-মাঠে আলোছায়ার লুকোচুরি-খেলা, উঠানের ধারে নতুনফোটা শিউলি ফুলের উদাস গন্ধ, নদীতীরের কাশবনে গুচ্ছ-গুচ্ছ কাশফুলের আনন্দভঞ্চল দোলা, প্রভাতে শ্রামল ত্নে-পল্লবে শিশিরের আলিম্পন, তার উপর দোনালী রোদ্ধুরের ঝিলিক, রাতের বেলা ধর্ধবে সাদা জ্যাংসার স্বপ্রভরা মিন্ধ কান্তি—কী অপূর্ব, কী মনোরম এই দৃশ্য!

শ্রংকালকে দেখলে মনে হয়, সে খেন উদার অবকাশের ঋতু, প্রাণের তারে ছুটির রাগিণী বাজিয়ে তোলাই বুঝি তার প্রধান কাজ। বাংলাব শরং-প্রকৃতি হাসিতে-খুশিতে নিরস্তর উচ্ছল। যেন তার কোনো বন্ধন নেই, কাজের তাড়া নেই, স্ক্ষের্ প্রবৃত্তি থেকে বৃদ্ধি দে সম্পূর্ণ মৃক্ত—নিজেকে নিঃশেষে উজাড় করে ঢেলে দেওয়াতেই বুঝি একমাত্র আনন্দ তার। শরতের আনন্দময় মৃতি শরং অনিরুদ্ধ প্রস্মতার ঋতু। এতথানি প্রশাস্ত শৌলর্য প্রকৃতিলোকে অন্ত কোনো সময়ে দেখতে পাওয়া যায় না। এই আনলগ্র মূতি, শর্ৎলক্ষীর এই অন্তপম রূপশ্রী মনকে একেবারে উদাস করে দেয়, চিততকে সাংসারিক লাভক্ষতির হিদাবের উধের্ব তুলে ধরে, পরিণাম-সম্পর্কে বিশ্বতি জাগায়, সকল বিষয়বৃদ্ধিকে কোথায় উড়িয়ে নিয়ে যায়—অনন্ত অবকাশের রাজ্যে। শরতের অন্তর্লোকে এই যে অনাস্তিক স্তর্টি অহনিশ বেজে চলেছে, আমাদের কবি-রবীক্র তাকে আশ্চর্যস্কুনর বাণীরূপ দান করেছেন। তাঁর 'শারদোৎসব' নাটকে সংসারব্দিতে পাকা লক্ষেখরের মতো একজন মানুষও বলছেনঃ 'আখিনের এ রোজুর দেখলে আমার স্থন্ধ মাথা থারাপ করে দেয়, কিছুতে কাজে মন দিতে পারিনে।' ওই নাটকের মন্ত্রীর একটি উক্তির মধ্য দিয়ে শরৎপ্রকৃতির অন্তরতর স্বরূপটি চমংকার ফুটে উঠেছে: 'হেমন্তের পাকা ধানেরই মূল্য আছে, ভাজের কাঁচা ক্ষেতের আবার মূল্য কি ?—একটুখানি হাসি, একটুখানি খুশি এই হলেই দেনাপাওনা চুকে যাবে।' কিন্তু মনে রাখতে হবে, শরতের এই হাসি-খুশিকে আপাতদৃষ্টিতে লঘু মনে হলেও, বস্তুত সে লঘু নয়—স্বারই অলক্ষ্যে, অবকাশের ফাঁকে ফাঁকে শরৎলক্ষ্মী নিজের কর্তব্য করে যাচ্ছে, নিভূত সাধনায়

পৃথিবীকে সবুজ ঐশর্যে ভরে তুলছে, গোপনে গোপনে ফল ফলাবার আয়োজনেই দে রত—শরতের ইন্দিত হেমন্তের সোনার ধানের সঞ্চয়ের দিকে। এ সত্যটি যে বুঝলে না, শরৎপ্রকৃতির স্বরূপটিকেও সে চিনলে না।

একটু আগে বলা হয়েছে, শরৎকাল আনন্দমর অবকাশের ঋতু। তাই ব্ঝি এই ঋতুটিতেই বাঙালী তার শ্রেট পূজার—ছগাপ্জার—অর্চানে মিতে ওঠে। একদিকে নিস্গাসংসারে সৌন্দর্য-আনন্দের নির্বাধ উৎসার, অক্তদিকে মানব-

সংসারে আনন্দমরী জগজ্জননীর পূজা-উৎসব, প্রাণতেতনার অভূতপূর্ব সাড়া। আকাশে-বাতাসে অফুরস্ত
খুশির টেউ থেলে যায়, মন প্রজাপতির মতো কেবল চারদিকে উড়ে বেড়াতে
চায়—হদয়ানন্দের আবেগে নিজেকে নিঃশেষ করে চেলে দিয়ে নিঃসম্বল হয়ে
ওঠার স্থও কি কম! শ্রৎকে নিঃসন্দেহে উৎসবের প্রতু বলা যেতে পারে।
ছুর্গাপূজা, লক্ষ্মীপূজা, গ্রামাপূজা, ত্রাহুরিতীয়া স্বকিছুই শ্রতের দিনে অন্প্রিত
হয়। এই প্রতুটি অস্তর্হিত হলেও দীর্ঘকাল তার শ্বতি আমরা ভুলতে পারি না,
মনের কোণে তার উদাস রাগিণীর রেশটুকু থেকে যায়। ঋতুরাজ বসস্তও যেন
শ্বতের কাছে হার মানে।

শরতের পরিণতি হেমস্তে। হেমন্তের বহিরঙ্গ রূপটি প্রশাস্ত পূর্ণতার, অস্তরঙ্গ ভাবমূতিটি বিষয় বৈরাগ্যের। মানবজীবনের প্রৌচ্ছের সঙ্গে প্রকৃতি-

হেমন্ডের দিনে বাংলার রূপশী জগতের হেমন্তথ্যুর সাদৃশ্য রয়েছে। রূপসজ্জার দিকে হেমন্তলক্ষীর কোনো দৃষ্টি নেই, নিরাভরণ সে। যে পূর্ব আপনাকে রিক্ত করে দিতে এতটুকু তারভয় নেই।

সে কল চায় না কলাতে চায়, কলতে চায়। পৃথিবীকে হেমন্তের শ্রেষ্ঠ দান সোনার ধান্ত। এই ভূষণবিরল হেমন্তের দিকে তাকালে মনে হয়, আপনাকে ব্যক্ত করার কোনো প্রয়াস তার নেই, একটা পাতলা কুয়াশার আবরণ টেনে দিয়ে সে যেন নিজেকে প্রচছন রাখতেই চায়। হেমন্তপ্রকৃতির এই বিশেষ রূপটি রবীক্রনাথের হাতে চমৎকার কুটেছে:

'হায় হেমন্তলক্ষী, তোমার নয়ন কেন ঢাকা। হিমের ঘন ঘোমটাথানি ধূমল রঙে আঁকা। ধরার আঁচল ভরে দিলে প্রচুর সোনার ধানে, দিগন্ধনার অঞ্চল আজ পূর্ণ তোমার দানে।

আপন দানের আড়ালেতে রইলে কেন আদন পেতে, আপনাকে এই কেমন তোমার গোপন করে রাখা।' ফুলের বাহার নেই, সৌন্দর্যের উচ্চলতা নেই, অঙ্গসজ্জার প্রাচুর্য নেই, তথাপি হেমস্তের মহিমা অনম্বীকার্য। সে-মহিমা তার নিঃম্ব-করা দানে, আন্তর প্রম্বর্থে। মমতামন্ত্রী কল্যাণী নারীর সঙ্গেই হেমস্ত তুলনীয়।

হেমন্তের পর শীতের আগমন—শীত হেমন্তথ্যতুরই পরিণত রূপ। মানুষের বার্ধকোর যেমন একটা লক্ষ্মীয় প্রী রয়েছে, প্রকৃতিলোকে তেমনি শীতেরও।
শীতের দিনে নিসর্গপ্রকৃতির মুখে দেখা যায় একটা শুক্ষ কাঠিন্তের ভাব। যেন সে
রিজ্ঞতার প্রতিচ্ছবি। তার তপম্বিনী-মৃতিটিতে কঠোর
কুছুসাধন ও বৈরাগ্যের অঙ্গীকার স্কৃতিহিত। বৈশাখে
প্রকৃতির ঋতুরঙ্গালায় আমরা দেখি তাপস নটরাজের ভয়াল কুদ্রেপ, শীতঋতুতে
দেখি তার তপশ্যানিরত প্রশাস্ত মৃতি—কোথাও চাঞ্চল্য নেই, বিক্লোভ নেই,
প্রগল্ভতা নেই। শীতকালীন প্রাকৃতিক দৃশ্যে এমন একটা পরিপূর্ণতার বিরল্পর্ণ
স্থমা চোখে পড়ে যে, দেখে মনে হয়, প্রকৃতির রহস্তময় গোপন অন্তঃপুরে কিসের
একটা প্রস্তুতি চলছে, এবং এই প্রস্তুতি এক মহতী সিদ্ধির সূচক।

শীতপ্রকৃতি আপনার চতুর্দিকে একটা বৈরাগ্যধ্সর পরিবেশ রচনা করে।
তার দিকে তাকাও, দেখতে পাবে—ধীরে ধীরে গাছের পাতাগুলি বিবর্ণ হয়ে
যাছে, উত্তরে-হাওয়া ওই শুক্নো পাতাগুলিকে ঝরিয়ে দিছে, ডালপালা ক্রমেই
রিক্ত হয়ে উঠছে; ধানকাটা মাঠে মাঠে কী প্রকাণ্ড শূর্যতা, চতুপার্মে বিপুল
জড়তা। ঐশ্বর্ময়ী স্থল্রী প্রকৃতি কতথানি নিরাভরণা, কতথানি রুপণা হয়ে
উঠতে পারে, শীতগাতুর দিকে না তাকালে তা ব্রুতে পারা যায় না। ব্রি এও
নটরাজের রহস্যাছয়ে লীলার বিশেষ একটি প্রকাশ। নিসর্বের নাটমঞে নটরাজ
আপনার সাজ-ধসাবার যে-লীলায় মেতে ওঠেন, তা দেখে চঞ্চলের লীলাসহচর'
রবি-কবি ওই নটের গুরুকে লক্ষ্য করে বলছেন:

'এ কী মায়া, লুকাও কায়া জীর্থ নীতের দাজে, আমার সর না প্রাণে কিছুতে সর না যে। কুপণ হয়ে হে মহারাজ, রইবে কি আজ আপন ভুবনমাঝে॥'

কিন্তু শীতঋত্ব এই নির্মম কপণতা, ভিন্ন ভাষায় শীতপ্রকৃতির তপস্থার এই প্রস্তি, নির্থক নয়। সে যে তাপের শুক্ষ আদন পাতল, উত্তরে-হাওয়ায় ভর করে চারদিকে শাসন জানাল, পাতার রঙ্ঘুচাল, তরুলতাকে হিক্তপত্র করে তুলল, পৃথিবীর জীর্ণতাকে সরিয়ে দিল—এ-সমস্ত-কিছুই নতুন অতিথি নববসস্তের আগমনের প্রতিকে পরিস্কার বা স্থগম করে তুলবার জন্মে। শীত ধর্ণীর নব-

যৌবনের দৃত। সে বসন্তের আবির্ভাবের বার্তা বহন করে আনে, তার তপশ্র্যার ফলসিদ্ধির মধ্যেই নিহিত রয়েছে বসত্তঋতুর জন্মের সকল সম্ভাবনা। মৃত্যুশ্রানে শুচি হুয়ে, বসন্তকে জন্ম দিয়ে শীতের অপসরণ।

শীত যায়—বসস্ত এসে তার স্থান পূর্ণ করে। বসন্তের আগমনে সমগ্র প্রকৃতিলোকে সহসা এক অত্যাশ্চর্য রূপান্তর সাধিত হয়। বসন্ত এক উল্লেজালিক শক্তির অধিকারী, দক্ষিণা-বাতাদ তার সহচর। ওই দ্বিন-হাওয়ার যাত্ময় স্পর্শে নির্জীব পৃথিবী নতুন প্রাণ্চেতনায় চঞ্চল হয়ে

মায়াবী বদস্ত তিঠে, বিক্ত ডালপালায় কচি কিশলয়ের সমাবোহ
জাগে, কান পাতলে বাতাসে-ডেসে-আসা শ্রুতিবিনাদন মর্মরধনি শোনা যায়,
বৃক্ষান্তরাল থেকে অবিরল কুতান চিত্ত ব্যাকুল করে তোলে, চতুর্দিকে শুরু হয়
উদ্ধাম ক্যাপামির পালা। বসন্ত বিচিত্রস্থলর ফুলের ঋতু। অশোক-পলাশশিম্ল-দাড়িখের বনে যেন রক্তপ্রদীপ জলতে থাকে, মাধবিকা দূরদ্রান্তরে স্বরভি
ছড়ায়, ফাল্পনের পুল্পিত প্রলাপে অন্তর্দেশ প্রগল্ভ আনন্দে উচ্চুসিত হয়ে ওঠে—
ঘুমভাঙা প্রকৃতি সকলকে ডাকে তার প্রান্ধনে স্বান্ধরের মহোৎসবে যোগ
দিতে। নবীনতায়, প্রাণের উচ্চলতায়, সৌন্দর্যের প্রাচুর্যে, স্প্রের অজন্র সম্ভাবনায়
বসন্ত অত্লনীয়। সে মায়াবী, অপরূপ তার যাহে, নতুনের বাসন্তিক ছোয়ায়
একমুহুর্তে শূন্তকে সে পূর্ণ করে দেয়—মাধুরীয় বন্সায় যুগপৎ অন্তর্লোক আর
বহিলোককৈ পরিপ্রাবিত করে। একালে বসন্তর্গংস্ব—দোল্যাতা বা হোলীধেলা—অর্থহীন নয়।

একটু স্ক্রদৃষ্টিতে তাকালে দেখা যাবে, বসন্তের বৈতপ্রকাশ। নবফাল্পনে, প্রথমবসন্ত ও চৈত্রাবসানে শেষবসন্তের রূপ এক নম্ব। প্রথমবসন্ত অবন্ধন উদ্দাস,

কুলফোটাবার ক্ষ্যাপামি যেন তাকে পেরে বদে; বদস্তের হৈত প্রকাশ উড়িরে দেবার, ছড়িরে দেবার মন্ততার পরিণামের কথা একবারও সে ভাবে না। এহেন বে-হিসাবি বসস্ত চৈত্রশেষে নিজের উদ্দামতাকে যেন নিয়ন্ত্রিত করে, প্রোঢ় পরিণতির শাসনকে স্বীকৃতি জানায়। প্রোঢ়ত্বের সীমান্তবর্তী এই বসস্তকে লক্ষ্য করেই রবীক্রনাথ বলেছেন:

'প্রথর তাপে জরজর ফল ফলাবার শাসন ধরো, হেলাফেলার পালা তোমার এই হোক ভল।'

ফুল ফোটানোই বসন্তের একমাত্র কাজ নয়, ফুলকে ফলে পরিণতি দান করাতেই তার চরম সার্থকতা শেষবসন্ত অনেকটা নিরাসক্ত—এখন ফুলের বর্ণবিলাস নয়, ফলের আনন্দকেই সে পথের সঞ্চয় করে নিতে চায়। কবির ভাষায়, চৈত্রান্তের বসন্ত 'ভোগবতী পার হয়ে আনন্দলোকের ডাঙা দেপতে পেয়েছে।' এই হইটি রূপ নিলিয়েই বসন্তের সম্পূর্ণতা।

ঋতুচক্রের শেষ ঋতু বসস্ত। প্রকৃতিলোকে নবজীবনের ময়েচোরণ করে, ধরিতীর জড়ত্বের বন্ধন যুচিয়ে, সে চলে যায়। তার বিদয়েকণ সংসন্ন হয়ে উঠিং গ্ট বিশ্বপ্রকৃতির রদশালার নেপ্থাে গ্রীদ্মের সাবিভাবের প্রস্তুতি চলতে পাকে। রৌদ্রের ক্রমবর্ধমান উভাপ এই প্রস্তুতির প্রতি নিশ্চিত ইদিত।

বাংলা দেশে ষড়ঋতুর লীলাবৈচিত্র্য এত স্থাপন্ত যে তা সকলেরই চোথে পড়ে। প্রকৃতি-উপভোগের স্থোগ আমাদের মতো অপর কারে। রয়েছে বলে মনে হয় না। কিন্তু পরিতাপের বিষয়, এই বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সংস্কৃ থেকে আমরা ক্রেমেই দূরে সরে যাছি, যাত্রিক সভাতা আর শতরে জীবন আমাদের উপর

पृष्टेश्रेडान विखात करत हरलाइ। এक निन आभारित উপদংহার সংস্থে প্রকৃতির সম্পর্কটি ছিল ভাইবোনের মতো, উভয়ে পরস্পরের কত নিকট-সারিধ্যে ছিলাম। সেই সংস্পর্শের গভীরত। আজ নেই। প্রকৃতিকে এখন আমরা দূর থেকে দেখি, তার বিষয়ে কদাচিং কৌতুহলী হয়ে উঠি, ইয়তো কণকালের জন্ম তার আতিথা গ্রহণ করি। কিন্তু প্রকৃতির অন্তঃপুরে প্রবেশ করবার চাবিকাঠি আমরা হারিয়ে ফেলেছি। ভাই আমাদের জীবনটাও দিন দিন যান্ত্ৰিক হয়ে উঠছে, কৃত্ৰিমতায় আছেল হয়ে যাছে—শান্তি সৌন্দৰ্য ও অনাবিল আনলের নিকেতন হতে আজ আমরা একরপ নির্বাসিত। এরপ একটি অবস্থা কিন্তু দেহ ও মনের স্বাস্থ্যের পক্ষে অত্যন্ত ফতিকর। মানসিক অশান্তি-অত্য্য-বিক্ষোভের হাত থেকে পরিত্রাণলাভ যদি আমাদের সভাই কাম্য হয়, তাহলে পলীপ্রকৃতির দঙ্গে পুনর্বার সহজ যোগস্ত রচনা করতে হবে, নাগরিক জীবনের মৌহ কাটাতে হবে, জীবনকে জটিলতামূক্ত করতে হবে। শান্তিময়ী প্রকৃতিকে উপেক্ষা করলে সে-ও প্রতিশোধ নেবে—অভিশপ্ত নাগরিক সভ্যতা জাতীয় জীবনে বিষময় হুইফতের স্তুষ্টি করবে, সকলকে ঠেলে দেবে শোচনীয় অপমৃত্যুর মুখে।

### বাংলার কুটীরশিল্প

্রচনার সংকেতস্ত্রে ৪ বাংলার কুটারশিলগুলি এক সময় বিশ্বয়কর উন্নতিলাভ করিয়াছিল—
বর্তমানে আমাদের কুটারশিল্প লোপ পাইতে বসিয়াছে—কুটারশিল্পের পুনরুদ্ধার ও উন্নতিবিধান একাপ্ত
প্রয়োজন —যুত্রশিল্পের পাশে কুটারশিল্পের স্থান করিয়া দিতে হইবে - উপযুক্ত তত্ত্বধানে কুটারশিল্পের উন্ধতি
অবশুক্তারশিল্পের উন্নতির প্রতিবন্ধকগুলি প্রথমে দূর করিতে হইবে—কুটারশিল্পের উদ্ধারসাধন খুব্
ছুরহ নয়—কুটারশিল্প বেকার মানুষের জীবিকা অর্জনের ও কৃষকগণের সহকারী আয়ের একটি বড় উপায়—
উপসংহার।

বৃহদায়তন যন্ত্রশিল্পের ক্ষেত্রে আমাদের দেশ পাশ্চান্তা দেশগুলির মতো ততথানি সমূদ্ধ হইয়া উঠে নাই। কিন্তু বাংলা তথা ভারতের কুটীরশিল্প একদিন সমগ্র জগতের বিষয়ে উৎপাদন করিয়াছে। অর্থশতাদী পূর্বেও আমদের গ্রামগুলি

বাংলার কুটারশিল্প একদময় বিশায়কর উন্নতিলাভ করিয়াছিল স্বাংসম্পূর্ণ ছিল, কৃষি ও শিলের মধ্যে ছিল অপূর্ব সামঞ্জন্ম ও সহযোগিতা। বাংলার চাষা উৎপাদন করিত খাতাশন্ম ও কাঁচামাল, আর বিভিন্ন শ্রেণীর কাকশিলীরা তৈরার করিত বিচিত্র বক্ষের শিল্পণা। তথন একের

চাহিদা অপরে প্রণ করিত। সেদিন আমাদের প্রাত্যহিক প্রয়োজনীয় জিনিসের জন্য আমাদিগকে বাহিরের দিকে উন্গ চইয়া তাকাইয়া থাকিতে হয় নাই। তথন পল্লীর স্বাংসম্পূর্ণতা, পল্লীবাদীর আত্মনির্ভরশীলতা ও জনগণের মধ্যে সহযোগিতা-মূলক শ্রমবিভাগ জনসাধারণের সকল অভাব পূর্ণ করিতে সমর্থ হইয়াছে। সেদিন পল্লীর অর্থসমতা অক্ষুণ্ণ ছিল বলিয়া বাঙালীর আর্থিক জীবনে স্বাচ্ছন্য ও সচ্ছলতার ক্ষেত্রে কোনো অভাব দেখা যায় নাই। তন্ত্রবায়, স্ত্রেধর, কমকার, চমকার, শাধারী, কাঁদারী প্রভৃতি শ্রমশিল্লীরা প্রত্যেকেই জন্মগত ব্যবসায়কার্যে লিপ্ত থাকিত, এবং বহুকালের অভ্যাসের ফলে আপন আপন শিল্পকর্মে তাহার। আশ্বর্ধ নিপুণ্য অর্জন করিত।

কিন্তু বাংলা ও ভারতের কুটারশিল্পের সেই গৌরবোচ্জ্রল দিনগুলি অতীতে বিলীন হইয়া গিয়াছে। আমাদের কুটারশিল্প আজ মৃতপ্রায়। এগুলির বিলুপ্তির পিছনে বহুবিধ কারণ রহিয়াছে। আঠারো শতক হইতে পশ্চিমে শিল্পবিপ্লবের

শুর-—উনিশ শতকের মাঝামাঝি সময়ে এদেশে তাহার বর্তমানে আমাদের কুটারশিল প্রতিক্রিয়া দেখা দেয়। বিদেশ হইতে শিল্পজাত পণোর লোপ পাইতে বিদ্যাতে অবাধ আমদানী, ভারতে যন্ত্রদানবের আবির্ভাব

এদেশের কুটীরশিল্পগুলিকে মারাত্মকভাবে আঘাত করে। বৃহদায়তন যন্ত্রশিল্পের সঙ্গে দেশীয় শিল্পগুলি প্রতিযোগিতায় দাঁড়াইতে পারিল না, পল্লীর শিল্পীরা নিরূপায় হইয়া তাহাদের জন্মগত ব্যবসায় পরিত্যাগ করিতে বাধ্য হইল—তাহাদের জীবিকা অর্জনের পথ ধীরে ধীরে রুদ্ধ হইয়া আসিল। অভাবের তাড়নায় ক্রমশ তাহারা শহরে ভিড় জমাইতে লাগিল—গ্রামের অর্থসমতা নই হইয়া গেল। জনগণ পল্লীর কেন্দ্রচুত্ত হওয়ায় প্রকট হইয়া উঠিল অভাব, দারিদ্রা আর বেকারসমতা। তাঁতি, জোলা, ছুতোর, কুমোর, শাখারী, কাঁসারী ধ্বংসের মুধে আগাইয়া চলিল—বাংপার কুটারশিল্প মরিতে বসিল।

এতদিন পর্যন্ত কুটারশিলগুলির পুনক্ররে ও উন্নতিবিধানের কোনরূপ উত্ম উত্তোগ আমাদের মধ্যে দেখা যায় নাই। ব্যবসায়-বাণিজ্যের অভাবে, শিল্পের

কুটীরশিল্পের প্নরুদ্ধার ও উন্নতিবিধান একাস্ত অংগজন অভাবে বাঙালীর অবহা শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয়, দেশীয় শিলগুলির উদ্ধারসাধনের ব্যগ্রতা আমাদের নাই বলিলেও চলে। একদিন বাংলার ফ্রষি জনসাধারণের অন্ত্রসমন্তা মিটাইতে পারিত। কিন্তু

দেশের শিল্পগুলি লোপ পাওয়াতে এবং লোকসংখ্যার ক্রমবৃদ্ধির জন্ম জমির উপর বর্তমানে অত্যধিক চাপ পড়িয়াছে। তাই কৃষি এখন আমাদের জীবিকাসমন্তার সমাধান করিতে পারিভেছে না। বৃহৎ মন্ত্রশিল্পের পাশে কূটারশিল্পেরও যে স্থান হইতে পারে তাহার দৃষ্টান্ত আধুনিক জাপান-জামানী প্রভৃতি দেশের কূতাকার শিল্পপ্রভিটানগুলি। বিগত যুদ্ধের সময় এদেশের কূটারশিল্পগুলি আপন অন্তিরের সার্থকতা বিশেষভাবে প্রমাণিত করিয়াছে। যান্ত্রিক উৎপাদন যুদ্ধের সকল চাহিদা পূরণ করিতে সমর্থ হয় নাই। অন্তাদিকে যানবাহনের অভাবে আমদানি-রপ্তানির আভাবিক গতি ব্যাহত হইলে স্থানীয় কুটারশিল্পজাত পণ্যই দেশবাসীর চাহিদা কর্পকিৎ পূরণ করিয়াছে।

দেশের আর্থিক অভাব ঘুচাইতে হইলে আমাদিগকে কৃষির সর্বাঙ্গীণ উন্নতি ও কুটারশিল্পের উদ্ধার ও উন্নয়নের প্রতি দৃষ্টি দিতে হইবে। কৃষি ও শিল্পের যদি উন্নতিসাধন করা যায়, তাহা হইলে পল্লীপ্রাণ বাংলার বুকে আবার জীবনের স্পদ্দন দেখা দিবে, জাতির মুম্যু অবস্থা কাটিয়া যাইবে। সর্বজনপরিচিত 'গ্রামে ফিরিয়া

যন্ত্রশিল্পের পাশে কুটীরশিল্পের স্থান করিয়া দিতে হইবে যাও' আন্দোলনকে সার্থক করিয়া তুলিতে হইলে মৃত-প্রায় কুটারশিল্পগুলির প্রাণপ্রতিষ্ঠার প্রয়োজন আছে। আধুনিক বিজ্ঞানের যুগে কলকারখানাকে আমরা অধীকার করিতে পারিব না কিছুতেই। জাতীয় সম্পদ

বৃদ্ধি করিতে হইলে বৃহৎ যন্ত্রশিল্পের সাহায্য আমাদিগকে গ্রহণ করিতেই হইবে। কিন্তু শুধুমাত্র কলকারখানার স্বষ্টি, যান্ত্রিক উৎপাদন দেশের নিদারুণ বেকারসমস্তার সমাধান করিতে পারিবে না। বৃহৎ শিল্পপ্রতিষ্ঠান শহরের মধাবিওসম্প্রদারের কিছুটা অভাব ঘৃঢ় ইতে পারিবে বটে, কিন্ধু বৃহত্তর দরিদ্ জনসাধার কের জাবিকা অর্জনের পথ প্রশন্ত করিয়া তুলিবার সামর্থ্য ইহাদের নাই। কেন-না, গরের প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে মান্তবের শ্রেম প্রয়োজন কমিধা আন্সে, ফলে শ্রমিকদশ্র বৃত্তিখন ইইয়া পড়িতে বাধা। যাগিক উৎপাদনের ক্ষেত্রে আনেরিকার স্থান জগতে অন্বিতীয়, কিন্তু সেবানেও লক্ষ্ণ লগ্নিক বেকার অবভাষ রহিষাতে। ভারতবর্ষে বিগত কয়েক বংসবে যদ্ধশিলের কিছুটা উন্নতি ইইয়াতে, অপত সেই অহপাতে শ্রমিক কর্মে নিযুক্ত হয় নাই। উপরস্থ বেকার শ্রমিকের সংখ্যা বাছিষা গিয়াতে দ্র্যামাদের দেশে বৃহৎশিল্পে নিযুক্ত শ্রমিকসংখ্যা ক্ষণ্যতন শিল্প ও ক্রীরশিল্পাক যদি ভিন্ত ক্রিয়া তুলিতে পারি, ভাগ্ ইইলে মান্তিক ত্দশ্রে হাত হইতে আমরা কিছুটা মুক্তি পাইব।

বাংলার অনেকগুলি কুটারশিল বিলুপ্ত চটাং গিণাতে। বর্তগানে চলাগালত ভাতশিল, রেশমী বস্থাশিল, হত্তনিমত কাগজশিল, ধাতশিল, বংশিল, কাগশিল,

উপযুক্ত ভদ্ধাবধানে কুটারাশলের ডগ্রাত অবগ্রমাবী শাংগাশিল, বোভাম ও চিক্লাশিল, ছুবি-কাণ্চ-ভাপতাবি ইভাদি শিল কোনোরকমে গুলাদের অফিন বক্ষা করিয়া আছে। পুরাতন শিল্পভালর উল্লিখন এবং নুভন কুটিরশিল প্রভিন্ন অংশাস্ক্রবিধা মধেত পরিমাণে

এখনও বিভ্যান। স্তা, কাণড় ও চামড়া, ধাড়ু, কাঠ, কাগঞ্জ, মাটি, কাচ প্রস্তি বিবিধ সামগ্রার পণ্য অতি সহক্ষেই উৎপাদন করা যায়। উপযুক্ত ভারবেশনে এদেশে যে বিচিত্র রকমের শিল্পণা ভৈরী হইতে পারে, ভাষার দৃষ্টাস্থ আনিকেতন ও পাদিপ্রতিষ্ঠান।

কুটারশিল্পের উজ্জাবন ও উন্নয়নসাধন ত্রিতে ইংলে প্রথমে এ পথের বাধাগুলিকে অপসারিত করা প্রয়োজন। এ সব প্রতিবঞ্জের জন্মই আমানের

কুটারশিলের উন্নতির প্রতিবন্ধকগুলি প্রথমে দূর করিতে হইবে দেশীয় শিল্পের অবনতি ঘটিয়াছে। অবিধাতা রক্ষের তৃংখদারিদ্যের মধ্য দিয়া বাংলার কুটারশিলীরা দিন অতিপাত করে। আধিক অসচ্ছলতা ও উপযুক্ত শিক্ষার অভাব তাহাদের সকল উএতির পথ কক করিয়া

দিয়াছে। কুটারশিল্প কুদায়তন, ইহার জক্ত অধিক ম্লধনের প্রয়োজন হয় না।
স্থাত্ত অবস্থান করিয়াই শিল্পীরা বহুবিধ পণ্য সহজে প্রস্তুত করিতে পারে। কিন্তু
সামান্ত পুঁজি সংগ্রহের সামর্থ্যও তাহাদের নাই। সেজত ইহাদিসকে সর্বদাই

মহাজন ও ধূর্ত মধ্যবর্তী ব্যবসায়ীর শরণাপর হইতে হয়। ইহার ফলে তাহাদের দারিদ্র বাড়িয়াই চলে। এইসব লোভী মান্নধের অর্থসাহায় ও দাদন ভিন্ন তাহারা কাঁচামাল সংগ্রহ করিতে পারে না—উৎপাদিত জিনিসগুলি স্থায় মূল্যে বাজারে বিক্রয় করিতে পারে না। মহাজন ও মধ্যবর্তী ব্যবসায়ীর চক্রান্তে পড়িয়া শিল্লীরা তাহাদের প্রাপ্য লভ্যাংশ হইতে সতত বঞ্চিত হইতেছে। শিল্লদ্ব্যবিষয়ে ক্রেতার ক্রচির নিত্যপরিবর্তন ঘটিতেছে, কিন্তু কুটিরশিল্লের ক্লেত্রে গ্রেবরণা ও উপযুক্ত শিক্ষার অভাবহেতু গ্রাম্যশিল্লীরা শিক্ষিত ও আধুনিক ক্রচিসম্পন্ন মান্নমের চাহিদা নিটাইতে সমর্থ হইতেছে না। এসব কারণে কুটারশিল্লের প্রসার বিশেষভাবে বাধাপ্রাপ্ত হইতেছে।

অথচ এই বাধা ওলি তুলজ্যা নয়। শ্রমিকের অভাব এলেশে নাই, এক্ষেত্রে তাধিক মূলধনেরও প্রয়োজন নাই। অভাব শুধু সংগঠনশক্তির, ব্যবসায়িক বৃদ্ধির, আত্মপ্রতায়ের—সর্বোপরি অর্থসাহায্যের। সরকার যদি কুটারশিল্পগুলির উজ্জীবনের প্রতি মনোযোগী হন এবং জনসাধারণ যদি এ বিষয়ে উৎসাহী ও

কুটারশিলের উদ্ধারসাধন খুব **হরহ কাজ** নর উন্তমনীল হয়, তবে অলকালের মধ্যেই বাংলার লুপ্ত কুটারশিল্পের উন্ধারসাধন সন্তব হইয়া উঠিবে। সমবায়-সমিতি, কুটারশিল্পব্যান্ত, কুটারশিল্পবার্ড ইত্যাদি হইলে দেশীয় শিল্পেলি অবশাই উন্তিম্ভানিক ক্ষিত্র ক্রিকে

সংগতিসম্পন্ন ও সক্রিয় হইলে দেশীয় শিল্পগুলি অবশ্যই উন্নতি লাভ করিতে পারিবে। এক্ষেত্রে সরকারের সহযোগিত। ও অকুণ্ঠ আর্থিক সাহায়া একান্ত বাঞ্চনীয়।

আমাদের দেশে যন্ত্রশিল্পের যতই উন্নতি বা প্রসার হোক না কেন—বেমন বর্তমানে তেমনি ভবিয়তেও, কৃষিই দেশবাসীর জীবিকা উপার্জনের প্রধান

কুটারশিল্প বেকার মান্তুদের জীবিকা অর্জনের ও কুণক-গণের সহকারী আয়ের একটি বড় উপায় সংগ্রন্ধণে বিভাষান থাকিবে। কিন্তু এদেশের কৃষক সমস্ত বছর ধরিষা কৃষিক মে ব্যাপৃত থাকে না। শে-সময়টি অবসরের মধ্যে অতিবাহিত করে, সেই অবসরসময়ে তাহার। যদি কুটীরশিল্পে আজানিয়োগ করে, তবে তাহাদের একটি সহকারী আয়ের নৃতন পথ গুলিয়া

যায়। ইহার ফলে তাহাদের দারিত্যও অনেকটা ঘুচিবে। বৈচিত্র্যাভিলাষী ও ফচিবোধসম্পন্ন মান্ত্রের মধ্যে কুটারশিল্পজাত সামগ্রীর চাহিদা সবদাই বিজমান। কলকারধানায় অধিক পরিমাণে জিনিস উৎপাদিত হয় সত্য, কিন্তু তাহার মধ্যে বৈচিত্র্যের অভাব রহিয়াছে। যন্ত্রনিমিত ত্রব্য মান্ত্রের ক্ষচি ও সৌন্দর্যপিপাসা সকল সময় মিটাইতে সুমুর্থ নয়। শিল্ল, কৃষি এবং ব্যবসায়বাণিজ্যই জাতীয় সম্পদ বুদ্ধি করিবার প্রধান উপায়। স্কুতরাং শিল্পের কেত্রে কুটারশিল্পের হান কিছুতেই উপেক্ষণীয় নয়। দেশে এখন বেকারসমস্তা উগ্রন্ধপে দেখা দিয়াছে। মধ্যবিত্তসম্প্রদায়, কৃষক ও কমচ্যুত শ্রমিককে আপিক তুর্গতির হাত হইতে শুধু বৃহৎ যন্ত্রশিল্পহাপনের দিকে দৃষ্টিপাত করিলে চলিবে না। পূর্বে আমরা দেখাইয়াছি, যন্ত্রশিল্প অধিক সংখ্যক মাল্ল্যের কর্মসংস্থান করিতে পারে না—যন্ত্রশিল্পর অত্যধিক প্রসারে বেকারসমস্তা

তিশংহার

ক্টারশিল্পগুলিতে উন্নত করিয়া ভূলিবার সময় আসিয়াছে।
এগুলির স্পৃঢ় প্রতিষ্ঠা হইলে আমাদের জাতায় জীবনে অর্থসমতা ফিরিয়া আসিবে,
আমাদের দারিদ্রা ও অন্তর্গসমতার অন্তত কিছুটা সমাধান হইবে। যান্ত্রিক
সভ্যতা ও নাগরিক জীবনের মোহ আমাদের তৃঃপক্ট বহুল পরিমাণে বাড়াইয়া
ভূলিয়াছে। এইবার বাঙালীকে পল্লীসংস্কৃতি ও গ্রামীণ অর্থনীতির দিকে দৃষ্টি
দিতে হইবে। বাংলাদেশ গ্রামেগাণা। গ্রামগুলি বাঁচিলেই বাঙালী বাঁচিবে।
গ্রামকে কেল্ল করিয়া আমাদের যে-ন্তন আথিক জীবন গড়িয়া উঠিবে, তাহার
প্রধান সহায় হইবে ক্ষি ও কুটারশিল্প। গ্রামীণ অর্থনীতির ফেত্রে কুটারশিল্পের
যে একটি বড়ো স্থান রহিয়াছে, সে কথা যেন আমরা বিশ্বত না হই।

## বাংলার ফুষি ও ফুষক

্রচনার সংকেতস্ত্র ও বাঙালীর আথিক জীবনের প্রধান ভিত্তি কৃষি—বর্তমান যন্ত্রশিল্পের যুগেও আমাদের জীবন কৃষিনির্ভর —এদেশের কৃষকের পোচনীয় দারিখ্রা—আমাদের কৃষি-অবনতির মূল কারণ—স্থৃবিখ্যাত 'ফ্রাউড কমিশন'-এর স্থারিশ—আমাদের কৃষ্টিন্নয়নের প্রতিবন্ধক—কী ভাবে কৃষির উন্নতিবিধান সম্ভব—উপসংহার।

ভারতের অন্তান্ত প্রদেশের মতো বাংলাও একটি কৃষিপ্রধান দেশ।
বাংলাদেশের শতকরা প্রায় তিন-চতুর্থাংশ লোক প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে কৃষির
উপর নির্ভর্মলে। আমাদের আর্থিক জীবনের প্রধান
বাঙালীর আর্থিক জীবনের ভিত্তি যে কৃষি, একথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার
প্রধান ভিত্তি কৃষি
প্রয়োজন হয় না। কৃষিব্যবস্থার উন্নতি ও অবনতির
সঙ্গে বাঙালীর আর্থনীতিক সচ্ছলতা ও দারিদ্যা ঘনিষ্ঠভাবে জড়িত। আমাদের

জাতীয় জীবনে একদিন আর্থিক স্বাচ্ছল্য ছিল—গ্রামের অধিকাংশ লোক কৃষিকর্মে ব্যাপৃত থাকিলেও, জীবন্যাত্রানির্বাহসমন্তা দেশবাসীকে তথন পীড়িত করিয়া তোলে নাই। ইহার কারণ, কৃষির উপর তথনও লোকসংখ্যার এতথানি প্রবল চাপ পড়ে নাই। সে-যুগে বাংলার শিল্লগুলিও ছিল উন্নত। কৃষিকার্যে ও শিল্লকর্মে গ্রামবাসী নিযুক্ত থাকিত, একের চাহিদা অক্তে পূরণ করিত। সেদিনকার অর্থসমতার মূলে ছিল স্থল্যর একটি শ্রমবিভাগ। কিন্তু দেশে জনসংখ্যা যথন ক্রমশ বৃদ্ধি পাইতে লাগিল এবং বিদেশী যন্ত্রশিল্লের প্রতিযোগিতায় দেশীয় শিল্লগুলি লোপ পাইতে বসিল, তথন জনসাধারণ অনন্তোপায় হইয়া জমিকেই একমাত্র আশ্রমক্রেপ গ্রহণ করিল। ইহার ফলে বাংলার আর্থিক বনিয়াদ ভাঙিয়া পড়িতে লাগিল—চামীসম্প্রদায় নিদারুণ আর্থিক সংকটের সম্মুখীন হইল।

বাংলার লোকসংখ্যা জ্মেই বাজিয়া চলিয়াছে। কিন্তু দেশে জনসংখ্যা যেভাবে বৃদ্ধি পাইতেছে সেই অনুপাতে চামের জমির পরিমাণ বাড়ে নাই।

কর্তমান যন্ত্রশিলের মূগেও

আমাদের জীবন কৃষিনির্ভর

কিন্তু অপরাপর দেশের তুলনায় শিল্পফেরে এথনও

আমরা নিতান্ত অনপ্রসর। সেজন্ত কৃষিকেই আমর। জীবিকা-অর্জনের একতম উপায় বলিয়া জানিয়াছি। পূর্বেই বলিয়াছি, আমাদের দেশে বর্তমানে কৃষিনির্ভর মামুষের সংখ্যা শতকরা প্রায় পচাত্তর জন। আধুনিক যন্ত্রশিল্পের যুগে ভারতের মতো কৃষিকে জিক দেশ পৃথিবীতে বিরলদৃষ্ট।

শুধু কৃষির উপর নির্ভর করিতে হয় বলিয়াই এ দেশের কুষকের দারিদ্রা এত বেশী—তাহার জীবনযাত্রার মান অবিশ্বাস্ত রকমে নীচু। বাংলাদেশের চাষীর মাথাপিছু বার্ষিক আয় পয়তালিশ টাকা, মাদিক তিনটাকাবার আনা মাত্র। ইহা হইতেই কৃষিজীবীর তুগত অবস্থা কিছুটা অনুমান করা ঘাইতে পারে। নিদাকণ

দারিদ্রের জন্ম তাহার হুইবেলা অন্ন জুটে না, রোগে এদেশের কৃষকের শোচনীয় তাহার ঔষধের ব্যবস্থা নাই, পথ্য নাই—ভাগ্যের হাতে দারিস্থা
নিজেকে সমর্পণ করিয়া ধারে ধীরে সে মৃত্যুর দিকে

অগ্রসর হয়। অতিবৃত্তি কিংবা অনার্টীর জন্ত ফদল নট হইলে অথবা শল্মের ফলন আশাত্ররপ না হইলে তাহার ত্রশার সীমা থাকে না। তথন নিঃসম্বল চামা মহাজনের দ্বারে উপত্তি হয়, অত্যবিক স্থাদে টাকা কর্জ করে—নানা কারণে সেই ঋণ শোধ করা তাহার পক্ষে সম্ভব হয় না। অবশেষে ঋণের দারে সে চাধের গ্রুলাঙল বিক্রী করিয়া দেয়—জীবনধারণের একমাত্র অবলম্বন

শামাগ জমিটুকু মহাজনের কাছে বন্ধক রাখিতে কিংবা বেচিয়া দিতে বাধ্য হয়। এইভাবেই বাংলার চাষী ভূমিহীন ক্লয়কে পরিণত হইতেছে।

কৃষকের দারিদ্রা ও কৃষির অবনতির গ্লে অনেকগুলি কারণ রহিয়াছে। মার্কাতা-আমলের চাবপ্রথা আমাদের কৃষি-উন্নয়নের সবচেয়ে বড়ো প্রতিবৃদ্ধক। পৃথিবীর বহু দেশে বর্তমানে বৈজ্ঞানিক উপায়ে চাষের ব্যবস্থা হইতেছে বলিয়া

স্থানে কৃষিজাত ফসলের উৎপাদন অনেক বাড়িয়া শ্ল কারণ সাঙল, কোদাল, মই, নিড়ানি, কান্তে দ্বারা চাষের

কাজ সম্পাদিত হইতেছে। ধান, পাট, আথ, তামাক, তিসি, গম, ছোলা প্রতৃতি আমাদের প্রধান ক্ষমিশাদ। এইসব ফসলের ফলন তুলনাম অক্তান্ত দেশে অনেক বেনী। যত্ত্বের সাহায্য ব্যতীত চাবের আশাহরণ উন্নতি সম্ভব হইতে পারে না। ট্রাক্টর, কম্বাইন প্রভৃতি যত্ত্বের ব্যাপক প্রয়োগের সহায়তায় আমেরিকা, রাশিয়া প্রভৃতি দেশ ক্ষির ক্ষেত্রে অসাধ্য সাধন করিয়াছে।

বাংলাদেশের জমিগুলি খণ্ডখণ্ডভাবে অবস্থিত ও অসংবদ্ধভাবে ইতন্তত চড়ান বলিয়া যন্ত্রের সাহায্যে চাষ করার পক্ষে বিশুর অস্কবিধা বহিয়াছে। ভূমিসংক্রান্ত আইনের জটিলতা আমাদের কৃষির উন্নতি ও প্রসারের বিশেষ প্রতিবন্ধক হইয়া দাড়াইয়াছে। সম্প্রতি জমিদারিপ্রথার উচ্ছেদ ঘটিয়াছে। কিন্তু স্থলীর্ঘকাল ধরিয়া উক্ত প্রথা এদেশে বর্তমান ছিল। তাহার কলে বাংলার ক্রধককুল সর্বনাশের শেষপ্রান্তে আসিয়া পৌছিয়াছে। অতীতের জমিদারিপ্রথার চিত্রটি এইরূপ: যাহার। জমি চাষ করে তাহারা জমির মালিক নয়—জমিদারই মালিক। অধচ জমিদারের সঙ্গে জমির সাক্ষাৎ কোনো সংঅব নাই। জমিদার জমির উন্নতির কোনো চেষ্টাই করেন না, তাঁহাদের দৃষ্টি শুধু থাজনা-আদায়ের দিকে। জমিদার শহরে বাস করেন: তাঁহার নায়েব, গোমন্তা নানাভাবে গরীব প্রজার উপর অবর্ণনীয় পীড়ন চালাইয়া ধাজনা আদায় করিয়া থাকে; আসল-ধাজনার সঙ্গে বে-আইনীভাবে থাজনা আদায় করিতে তাহারা হিধাগ্রন্ত হয় না—এই থাজনার নামই আৰ্ওয়াব। চিরস্থায়ী-বন্দোবন্তপ্রথা প্রচলিত হওয়ায় এদেশে পত্নিদার, দরপত্তনিদার প্রভৃতি মধাস্বত্তোগীদের সংখ্যাও অত্যধিক পরিমাণে বাড়িয়া গিয়াছে। একই জমির সম্পর্কে বিভিন্ন রকমের স্বার্থ জড়িত হওয়ার ফলে জমির উন্নতিবিধান তুঃসাধ্য হইরা উঠিয়াছে।

স্থবিধাত 'ফ্লাউড কমিশন' চিরস্থায়ী-বন্দোবস্ত-প্রথা রদ করিবার উপদেশ দিয়াছিলেন, এবং জমিদার ও মধ্যস্বত্তোগীদের সমস্ত অধিকার সরকারকে ক্রয় করিয়া লইতে নির্দেশ দিয়াছিলেন। কিন্ত স্বার্থান্ধ জমিদারশ্রেণী ও বিদেশী বণিকের

চক্রান্তে উক্ত কমিশনের নির্দেশ এতকাল কার্যকরী স্থবিধাত ফ্লাইড ইইরা উঠে নাই। দীর্ঘকাল পরে বাংলা-সরকার বছর্দ্ধ জমিদারিপ্রধার উচ্ছেদসাধন করিয়াছেন। চাধীরা

ষদি জমির মালিকানাশ্বত্ব পায় এবং সরকার যদি প্র্ভুডাবে জমির পুনর্বন্টন-কর্তব্য সম্পাদন করেন, তাহা হইলে আশা করা যায় যে, অদ্র ভবিশ্বতে বাংলার কৃষি ও কৃষকের অবস্থার মধ্যে বৈপ্লবিক পরিবর্তন আসিবে।

বাংলাদেশে নানা শ্রেণীর ক্লয়ক বর্তমান—মালিক-চাষী, বর্গাদার বা ভাগচাষী, ক্লয়ান, ক্লয়েমজ্ব সকলেই ক্লয়কশ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। কিন্তু ইহাদের মধ্যে একমাত্র মালিক-চাষী ব্যতীত অন্ত কাহারও আর্থিক অবহা সচ্চল নয়। আমাদের ক্লিব্ ব্যবস্থা অবৈজ্ঞানিক, ইহা মোটেই লাভজনক নয়। একদিকে উত্তরাধিকারহত্ত্তে

আমাদের কৃবি-উন্নরনের প্রতিবন্ধক জমি ক্রমেই বওবিচ্ছিন্ন হইয়া পড়িতেছে, অন্তদিকে ধণের দায়ে জর্জারত হইয়া কৃষক জ্যোতজ্ঞনা মহাজনের হাতে তুলিয়া দিতেছে। স্থতরাং কৃষির অবনতি

অনিবার্থ। ইহার উপর লাগিয়া আছে অনাবৃষ্টি, বক্সা, কীটপতকের উপদ্রব। জলসেচনের অব্যবস্থাও উল্লেখনীয়। দরিত্র চাষী ইহার কোনো প্রতিকারই করিতে পারে না। কৃষকের অভাবনীয় দারিত্রাই এদেশের কৃষি-অবনতির প্রধান কারণ। আমাদের চাষী শ্রেণী যে অত্যধিক ঋণগ্রন্ত, সে-সম্বন্ধে সন্দেহের এতটুকু অবকাশ নাই। এই ঋণভার হইতে কৃষককে যদি মুক্তি দিতে পারা না যায়, তবে কৃষির কোনো উন্নতিই সম্ভব নয়।

উপযুক্ত জলসেচন ও সারের ব্যবহা না ধাকিলে শশ্রের ফলন আশার্রপ হইতে পারে না। এদেশে এই চুইটি অতি-প্রয়েজনীয় বস্তুর বিশেষ অভাব পরিলক্ষিত হয়। সারাটি ঋতু ধরিয়া প্রকৃতির দ্যাদাক্ষিণ্যের উপর নির্ভর করিলে চলে না। জমিদার ও জনসাধারণের উদাদীনতার জন্ম দেশের পুকুরগুলি মজিয়া ভরাট ইইয়া গিয়াছে। এরপ ক্ষেত্রে কৃপ খনন করিয়া, নলকৃপ বসাইয়া, ধাল কাটিয়া জলসরবরাহের ব্যবহা যদি করা না হয়, তবে ক্ষ্যির উন্নতি দাধিত হইবে কীরূপে? একই জমিতে দীর্ঘকাল ধরিয়া শস্ত ফলাইলে ভূমির উর্ব্রাশক্তি আপনা ইইতে ক্মিয়া আসে। এরপ জমিকে উর্বর করিয়া তুলিতে হইলে উত্তম সারের আবশ্রক হইয়া পড়ে। দ্রিদ্র চাষী কিন্তু অর্থাভাবে সারের উপযুক্ত ব্যবহা করিতে পারে না, কলে তাহার দারিন্দ্র কেবল বাড়িয়াই চলে।

**(मर्भात्र भिन्न, वावमात्र, वाविष्ठा मविष्ठू त्रहे छेन्नि खानकथानि निर्वत करत्र** 

ক্ষিজাত সামগ্রীর উপর। স্থতরাং আমরা যদি কৃষির উন্নতিবিধান না করিতে পারি, তাহা হইলে আমাদের আধিক অসচ্ছলতা কিছুতেই যুচিবে না। অনেকে বলিয়া থাকেন, অত্যধিক লোকসংখ্যার্দ্ধিই দেশবাসীর দারিদ্রোর মূল কার্ণ। কিছ

কী ভাবে কৃষির উন্নতিবিধান সম্ভব

জমিগুলিতে যদি চাষের বন্দোবন্ত করা হয়, তবে সহজেই

উদ্ভ লোকের অংশংসান হইতে পারে। কৃষির উন্নতিবিধানের জক্ত সর্বাত্রে প্রয়োজন ভূমিদংক্রান্ত জটিল আইনগুলির সংস্থারসাধন। চাষীকে জমির মালিকীঅত্থ ফিরাইয়া দিতে হইবে, ধণ্ড ধণ্ড জমিগুলিকে একত্রিত করিয়া বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে যন্ত্রপাতির সহায়তায় চাষের ব্যবস্থা করিতে হইবে। সমবেতভাবে জ্মিচাষের ব্যবস্থা না হইলে শভ্যের ফলন বৃদ্ধি করা সম্ভব নয়। গরীব চাষীকে মহাজনের কবল হইতে মৃক্ত করিবার জন্ত কৃষিধাসমিতি প্রভিন্নর প্রয়োজন আছে। মহাজনীপ্রধার আমৃল পরিবর্তন ঘটাইয়াচাষীকে ঋণদানের স্ব্যবস্থা করিতে হইবে। কৃষক সম্প্রদায়কে ঋণমুক্ত করার সমস্যাই আমাদের কৃষি-উন্নতির একটি প্রধান সমস্যা।

কৃষি ও শিল্প পরস্পরের অমুপ্রক। দেশে যদি আমরা যথোপযুক্ত শিল্পসম্প্রদারণ ঘটাইতে পারি তাহা হইলে জমির উপর অতাধিক চাপ স্বাভাবিক
ভাবেই কমিয়া আসিবে, অন্তদিকে জনসাধারণের আয়ের পথও প্রশন্ত হইবে।
আয়ের নৃতন পথ খুলিয়া গেলে আম দের আর্থিক অবস্থা সচ্চল হইতে বাধা।
পৃথিবীর বহুদেশ উন্নত ধরণের ক্ষিপ্রণালী অমুসরণ করিয়া শস্তের ফলন বহুগুণ
বর্ধিত করিয়াছে। সেদিকে আমাদের দৃষ্টি নাই বলিলেই চলে। কৃষি-ব্যাপারে
এখনও আমরা মধাযুগে বাস করিতেছি। বাংলাদেশে কৃষিসংকান্ত পরীক্ষাগার,
পরীক্ষামূলক কৃষিক্ষেত্র, বৈজ্ঞানিক পরীক্ষাকেন্দ্র ও কৃষিশিক্ষাবিভালয়ের একান্ত
অভাব পরিলক্ষিত হয়। উপযুক্ত সার, ভাল বীজ এবং জলসেচনের স্বব্যব্যার
অভাবে আমরা কৃষির উন্নতিসাধন করিতে পারিতেছি না। এইসব দিকে
আমাদের বিশেষভাবে দৃষ্টি দেওয়া আবশ্যক।

কৃষি ও কৃষকের উন্নতির পথে নানা প্রতিবন্ধক রহিয়াছে, একথা অস্বীকার করা যায় না। কিন্তু সমন্ত প্রতিহত করিতেই হইবে। চাবীসম্প্রদায়ের উন্নতি-বিধানের ইচ্ছা সত্যই যদি আন্তরিক হয়, তবে সমন্ত

ভিপদংহার প্রতিকৃল শক্তিকে অবশুই আমরা পরাভূত করিতে পারিব—ইচ্ছা থাকিলে উপায় খুঁজিয়া বাহির করিতে বিশেষ বেগ পাইতে হয় না। সমগ্র দেশের ভাগ্য যে চাষীর ভাগ্যের সঙ্গে জড়িত একথা আমরা এধনো উপলব্ধি

করিতে পারি নাই। বাংলাদেশ তথা ভারতবর্ষ কৃষিপ্রধান অঞ্জন। স্তরাং কৃষিব্যবস্থার অবনতি আমাদের পক্ষে মারাত্মক। বছরের পর বছর আমরা শাভাভাবের মধ্য দিনাতিপাত করিতেছি। এই থাতসংকট উত্তীর্ণ ইইবার জন্ত, শিরের প্রয়োজনীয় কাঁচামাল জোগাইবার জন্ত, আর্থিক তুর্গতি ইইতে রক্ষা পাইবার জন্ত আমাদের সকলকে কৃষির প্রতি মনোযোগী ইইতে ইইবে। দেশবাসী সকলকেই বৃষিয়া লইতে ইইবে যে, কৃষি ও কৃষককে বাদ দিয়া জাতীয় জীবনে কোনো উন্নতিরই সম্ভাবনা নাই। চাষী যদি বাচে তবে সমগ্র বাংলা দেশ বাঁচিবে।

#### আমাদের নববর্ষের উৎসব

িরচনার সংকেতস্ত্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষ আগ্রয় করিয়া উৎসব অমুন্তিত হয়—এ রকম একটি উপলক্ষ পরলা বৈশাধ—নৃতন বৎসরের প্রথম দিনটির অপুর্বতা—প্রাচীনকালে এদেশে নববর্ষের উৎসব হুইত অগ্রহায়ণ মাসে—বর্তমান কালে নববর্ষের উৎসব উদ্যাপিত হয় বৈশাখে—নববর্ষোৎসাবের বিচিত্র অনুষ্ঠান—উৎসবের ধারার মধ্যে পরিবর্তনের স্ট্রনা—দেকাল ও একালের উৎসবের মধ্যে পার্থক্য—অতীতের আন্তরিক্তাটুকু আমরা যেন হারাইয়া ফেলিডেছি—উপসংহার।

আনন্দের প্রতি আকর্ষণ প্রত্যেক মামুষেরই একটা সহজাত ধম। আমরা যাহা কিছু করি, বলি ও ভাবি—সমন্তকিছুর মূলে অলক্ষ্যভাবে যে-প্রেরণাটি কাজ করে, এককথার তাহা হইল আনন্দামুসন্ধান। এই আনন্দ আবার মামুধ নিজ নিজ

প্রকিরের পাঁচ জনের সঙ্গে মিলিয়া-মিশিয়া উপভোগ করিতে পারে, সমাজের অপর দশজনের সঙ্গেও ভাগ করিয়া লইতে পারে। দৈনন্দিন জীবনযাত্রার পথে কণে কণে আমরা যে-আনন্দ আহরণ করি, তাহা আমাদের ব্যক্তিগত সম্পদ, প্রাত্যহিকতার ডালভাতে পুষ্ট ভরাপেটের আনন্দ—উৎসব তাহা নয়। নিজে বা ছই-একজন নির্দিষ্ট বন্ধুর সঙ্গে ভালো একটা ছবি দেখিতে যাই, বা বিশেষ কোনো খেলা দর্শন করি, বা গলার চিত্তহারী শোভা দেখিয়া লই—সবই আনন্দের বস্তু, সন্দেহ নাই। কিন্তু ইহার একটাকেও উৎসব বিশিব না। আনন্দ যখন ব্যক্তিজীবনের বা সংকীর্ণ পারিবারিক জাবনের সীমা অতিক্রম করিয়া বৃহত্তর সমাজের সঙ্গে যোগস্ত্র রচনা করে, স্ব্র্যাপী সাধারণের

অন্তরের শুচিম্পর্শে ধন্ত হয়—তথনই তাহাকে উৎসব বলি। নিজের আনন্দ যধন বহুর স্থিত মিলিত হইয়া একটি দার্বজনীন রূপ গ্রহণ করে, সেই আনন্দেরই নাম উৎসব। এই উৎসবানন্দের শ্বরূপ বিশ্লেষণ করিতে বদিয়া বাঙালী প্রবন্ধকার বলেন্দ্রাথ বলিষাছেন: 'আমার আনন্দে সকলের আনন্দ হোক, আমার শুডে সকলের শুভ হোক, আমি যাহা পাই তাহা পাঁচজনের সহিত মিলিত ংইয়া উপভোগ করি-এই কল্যাণী ইচ্ছাই উৎসবের প্রাণ।' যথার্থ উৎসব মঙ্গল-জ্যোতিতে দীপামান।

উৎসব এই কারণে একটি নৈমিত্তিক ব্যাপার হইয়া দাঁভায়। কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষকে আশ্রয় করিয়া মাতুষ বিচিত্র উৎস্বের আয়োজন করে। পারিবারিক, সামাজিক, ধর্মীয়, জাতীয়, রাষ্ট্রীয় ইত্যাদি যে-কোনো নিমিত্ত বা

কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষকে

উপলক্ষকে কেন্দ্র করিয়া উৎসব অওষ্ঠিত হইতে পারে। আমি আমার একজন অন্তর্গ আত্মীয়ের জমদিন আশ্রম করিয়া উৎদব অনুষ্ঠিত উদ্যাপন করিব বা নৃতন গৃহ প্রতিষ্ঠা করিব—তাহা লইয়া দশজন বন্ধান্ধব প্রতিবেশকে ডাকিলাম,—

একটি পারিবারিক উৎসব সম্পাদিত হইল। তুর্গাপুজা, রথযাতা, দোল-এওলি ধুর্মীয় উৎসব। স্বাধীন হাদিবস্পালন প্রভৃতিকে রাষ্ট্রীয় উৎসব বলা যাইতে পারে। বর্তমানে বরীক্রজমন্তী, বিজয়াসংখলন ইত্যাদি আমাদের জাতীয় উৎসবে পরিণত হইয়াছে। উপলক্ষ ও উল্লোক্তাদের দিকে তাকাইয়া এই ভাবেই আমরা উৎসবের শেণীবিভাগ করি। কিন্তু, একট় লক্ষ্য করিলে স্পষ্ঠত বোঝা যায়, যে-উৎসবের সঙ্গে বুহত্তর সমাজের সংযোগ বেশী, উহাই নিমিত্তের সীমা উত্তীর্ণ হইয়া জাতীয় উৎসবের মর্যাদ। লাভ করে। নব্বর্ধের উৎসব এরূপ একটি জাতীয় উৎসব।

বৎসর মানুষের নিজের সৃষ্টি। অনাগুনস্ত অথণ্ড মহাকালকে আমরা নিজেদের বৃদ্ধিমতো খণ্ডিত করিয়া সেকেগু-মিনিট-বণ্টা-দিন-মাস-বংসরে চিল্লিড করিয়াছি। বছরের ফিতায় আমরা আমাদের আযুদ্ধালের পরিমাপ করি। এই

কারণে নুতন বংসরের প্রারম্ভে অতীত ও অনাগতের এ রকম একটি উপলক্ষ স্থিকণে দাঁড়াইয়া আমরা নিজেকে একবার ভালো নববর্ষের প্রথম দিনটি করিয়া দেখিবার প্রয়াস পাই। চতুষ্পার্শ্বের পরিচিত

পৃথিবীই আমাদের জীবনপরিক্রমার পথে নানা আশাআকাজ্ঞার বার্তাবহ হইরা যেন নৃতন রূপম্ভিতে আত্মপ্রকাশ করে। পৃথিবীর সকল দেশের মাত্রই নব-বর্ষের উৎসব করিয়া থাকে। তবে মনে রাখিতে হইবে, দেশভেদ ও জাতিভেদে বর্ধ-আরত্তের বিভিন্নতার মতো, নব্বর্ষের উৎস্ব-অর্ফানের বহির্দ রূপটিও স্বতন্ত্র।

বছরের প্রথম দিনটি প্রতিদিনের মতোই একটি দিন। কিন্তু, তবু কোণায় যেন ইংার মধ্যে একটা অপূর্বতা রহিয়াছে। এই অপূর্বতার জ্ঞুই ইংার স্বাতন্ত্রা,

নৃতন বৎসরের প্রথম দিনটির অপূর্বতা এবং এ কারণে ইহা প্রাত্যহিক তুচ্ছতার উপর্ব চারী একটি বিশেষ দিন—অপর দশদিন হইতে যেন একেবারে আলাদা। ধারমান মহাকাল মাত্র এই একটি দিনের

জন্য তাহার অপ্রাপ্ত গতিকে স্তন্ধীভূত করিয়া খেন হিতিশীল মৃতিতে আমাদের সন্মুথে আসিয়া দাঁড়ায়। আমরা বিপুল সমারোহসতকারে এই নৃতনকে অভার্থনা জানাই—আশা ও আনন্দে, উৎসাহ ও উদ্দীপনায় আমাদের হাদয়দেশ পরিপূর্ণ হইয়া উঠে।

"প্রাচীনকালে আমাদের দেশে বর্ষ আরম্ভ হইত অগ্রহায়ণ মাস হইতে। অগ্রহায়ণ মাসের নাম ছিল মার্গনীর্ষ মাস। জনসাধারণ কোনোকালেই অধিক শিক্ষিত ছিল না। তাহারা তথনও চক্রস্থের গতি দেখিয়া বর্ষ গণনা করিতে শিখে

পাচীনকালে এদেশে নববর্ষের উৎসব হইত অগ্রহায়ণ মাসে বীহি বা ধান জন্মায় যে-সময়—সেটা অগ্রহায়ণ। কৃষক

ও ধাতককে মহাজন কোন্সময় ঋণ দিবেন, আর কোন্সময় তাহার। সেই ঋণ পরিশোধ করিবে, প্রকৃতিগত একটা স্পষ্ট নির্দেশের দ্বারা তাহা বুঝান হইত। কিন্তু কালের গতি পরিবর্তনশীল। ক্রমে অগ্রহায়ণের পরিবর্তে বৈশাধ হইতে বর্ষগণনা শুরু হইল। হিন্দুদের নিকট বৈশাধমাস স্বাপেক্ষা পুণামাস। বিশাধানক্তর্তুক প্ণিমার নাম বৈশাধী। বে-মাসে এই বৈশাধী হয় তাহার নাম বৈশাধ।

আমরা—বাঙালীরা—পয়লা বৈশাখেই নববর্ষের উৎসব উদ্যাপন করিয়া থাকি। এ দিনটিতে সম্পূর্ণ ভুলিয়া যাই অতীতের বার্থতার মানি, অস্তর হইতে

বর্তমানকালে নববর্ধের উৎসব

উদ্ধাণিত হর বৈশাথ মাদে

আমাদের কাছে বহন করিয়া আনে উদার মৃক্তির বাণী

—হতাশার হাত হইতে মৃক্তি, মানসিক তুর্নতা-জড়তার হাত হইতে মৃক্তি,
চিত্তদৈন্তের হাত হইতে মৃক্তি। আর, মৃক্তিতেই তো মানুষের সত্যকার আনন্দ।
এই হিসাবে নববর্ষ আনন্দের উৎস, শক্তির উৎস, নবতন প্রাণচেতনা-অনুভবের
উৎস। এমন দিনটিকে স্বান্তঃকরণে যে-না বরণ করিয়। লইতে পারে, সে
বাস্তবিকই দীনাত্মা, জীবন তাহার বিড়ম্ভিত। নববর্ষ আমাদের মন্ত বড়ো
উৎসবের দিন।

পল্লী অঞ্চলে নববর্ষের শুক্ষতে মেলা বসে। শিশুরা খেলনা কিনিয়া আনে,
নাগরদোলায় দোলে, বিচিত্র আননার্হ্যানে মাতিয়া উঠে। বড়োরা সংবৎসরের
জন্ত মাটির বাসন. নানারকমের রবিশস্তা, বেতের ও
নববর্ষের উৎদবে বিচিত্র
অনুষ্ঠান
উপকরণ সব কিনিয়া রাবে। চৈত্রমাসের শেষ দিনটিতে

গাজন ও শিবের পূজা হয়। চড়কের উপসংহারও নববৎসরের একটি অফ হইয়া দাঁড়ায়। কোনো কোনো অঞ্চলে শিবের গাজন ও গন্তীরা-গান হইয়া থাকে।

পয়লা বৈশাথে সবচেয়ে বেনী চোখে পড়ে বাবসায়ীদের 'হালখাতা'-উৎসব।
বিচিত্রস্থলর উপকরণে দোকানবর সাজাইয়৷ গণেশপ্জা ও আয়্রপিক
মঙ্গলাম্টানের মধ্য দিয়৷ এই উৎসব সম্পন্ন হয়। নিমন্ত্রিত পরিদারগণ দোকানে
আসিয়৷ বাকি মিটাইয়৷ দিয়৷ মিটি পাইয়৷ ফিরিয়৷ য়য়। ভিপারীভোজনে,
নাচেগানে, আনলম্পরতায় সমগ্র পরিবেশটি মনোমদ হইয়৷ উঠে। এই নৃতন
বৎসরের পুণাদিনে গৃহত্বরাও বহুবিধ অল্টান পালন করেন। সর্বত্রই সহজ
অবারিত আন্তর প্রীতির বল্পা বহিয়৷ য়য়—সকলের মুপেই প্রক্লভার
ভাষর দীপ্তি।

অধুনা এই উৎসবের ধারা কিছুটা পরিবর্তিত হইয়াছে। এখন শহরঅঞ্চলে ইহা অনেকটা রাষ্ট্রীয় উৎসবের ভঙ্গিতে সম্পন্ন হয়। ইংরেজী বৎসরের শুরুতে যেমন ফৌজের কুচকাওয়াজ হইয়া থাকে, তেমনি সামরিক কায়দায় বিভিন্ন

প্রতিষ্ঠানের সদস্যগণ মার্চ করিয়া, রণবাত বাজাইয়া উৎদবের ধারার মধ্যে শহর পরিক্রমণ করে, এবং ময়দানে বা অভ্যকোনো পরিবর্তনের হচনা নির্দিষ্ট জায়গায় জাতীয় পতাকাকে অভিবাদন জানায়।

রাজ্যপাল এই উৎসবে সরকারীভাবে খোগ দেওয়ায়, এবং পশ্চিমবঙ্গ-সরকারের সক্রিয় উৎসাহে ইহা একটি নৃতন মর্যাদা লাভ করিয়াছে। বেসরকারী বহু সজ্য প্রভাতফেরী বাহির করিয়া পথে পথে নৃতন আশা-উদ্দীপনার বাণী গাহিয়া বেড়ায়, এবং মূলত জাতীয় পতাকা পুরোভাগে রাধিয়া এই নগরপরিক্রমা চলিতে থাকে।

একটু লক্ষ্য করিঃ। দেখিলে, পদ্লী ও শহর-অঞ্চলের—অতীত ও বর্তমান কালের—নববর্ষের উৎসবপদ্ধতিতে যে পরিবর্তন ঘটিঃছে, তাহা বেশ চোঝে পড়ে। পূর্বে গ্রামাঞ্চলে এই উৎসব ছিল খানিকটা ধর্মীয় পূজা-অর্চনা-জাতীয় আচরণ ও ধানিকটা সংবৎসরের জন্ত প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদি ক্রয়বিক্রয়ের একটা সুবোগ। গ্রাম্যমেলার আনন্দ অতি সহজভাবে এই তুইটি বস্তুকে আড়াল করিয়া রাখিত। বর্তমানে শহরাঞ্চলে এই উৎসব জাতীয়তার জাবধারা ঘারা সমৃদ্ধ হইরাছে। সৈন্ত বা সামরিক শক্তি জাতীয় আশা-উদ্দীপনার প্রতীক বলিয়া, বিদেশী অনুকরণে ও সরকারী পৃ্চপোষকতায় কুচকাওয়াজ ও জাতীয়-পতাকা-মতিবাদন ইহার অংশ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। ইহার সঙ্গে বিদ্যুগোন্তীর আহ্বানে ও প্রিচালনায় সভার অন্তান ইত্যাদি সাংস্কৃতিক প্রয়ামও দেখা দিয়াছে। পূজাআর্চনা ও গৃহগত উৎসব হয়তো একেবারে নই হইয়া যায় নাই। কিন্তু ভোজ, প্র্যোদশ্রমণ, নির্দিষ্ট বন্ধদের লইয়া সমারোহ এখন লক্ষণীয় প্রাধান্ত পাইতেছে।

কালচক্রের আবর্তনে স্ব্রিক্ছ্রই পরিবর্তন হইয়া থাকে—পরিবর্তমানতাই জীবনের ধর্ম। কিন্তু, তবু মনে হইতেছে, উৎস্বের মূলে যে-হানয়প্রীতির প্রাধান্ত

থাকে, যে-শুল্লভাস আন্তরিকতা বিজ্ঞান থাকে, বর্তমানে আনরা যেন হারাইল আনক দিক দিয়া তাহা যেন কমিয়া আসিতেছে। কেলিতেছি আমাদের নানান্ উৎসবের মতো নববর্ষের উৎসবও যেন ধীরে ধীরে ক্রত্রিমতাস্বস্থ ইইগা উঠিতেছে। 'সমারোহ-

সহকারে আমোদপ্রমোদ করায় আমাদের উৎসবকলা কিছুমাত্র চরিতার্থ হয় না।
তাহার মধ্যে সর্বজনের আন্তরিক প্রসরতা ও শুভ ইচ্ছাটুকু না থাকিলে নয়'—
নববর্ষের উৎসবের দিনে বলেক্রনাথ্রে এই কথাগুলি যেন আমরা বিশ্বত না হই।
অষ্টানের সঙ্গে আন্তরিকতার সংযোগ ঘটিলেই উৎসব সার্থক হইয়া উঠে।

আমাদের সকলকেই ইহা শ্বরণ রাখিতে হইবে যে, উৎসবের দিন সংসারের অক্যান্ত দিন হইতে স্বত্তম—প্রতিদিনের জীবন হইতে সরিয়া আসিয়া এই বিশেষ দিনটিকে বরণ করিতে হয়। নতুবা ইহার মধ্যে যে-নির্মল আনন্দের স্পর্শ রহিয়াছে, তাহা হইতে আমরা বঞ্চিত হইব। প্রলা বৈশাথ জীবনের পথে নৃতন উন্তমে যাত্রা শুক্ত করিবার দিন। ইহাকে সর্বপ্রকার আবিলতা হইতে মুক্ত রাখিতে হইবে, অন্তত একটি দিনের জন্ত সকলের সঙ্গে প্রাণের যোগে নিজেকে ধন্ত করিয়া তুলিতে হইবে—তবেই মধুস্রাবী হইয়া উঠিবে আমাদের সর্বসাধারণের জীবন।

## আমার ছাত্রজীবনের এক টুক্রো স্মৃতিকথা

িরচনার সংকেতহতে ৪ থারন্তিক ভূমিকা—কৈশোরের মধুমুর স্বপ্ধ—'হার রে রাজধানী'
—কলেজে: ভর্তির দিনে—অধ্যক্ষ-মহাশপ্নের উপদেশ—কলেজে ভর্তি হলাম—দিন কাটতে লাগল—বৃহস্তর
নবতন জীবনের অন্তর্তি—কুলজীবন আর কলেজজীবন—মহাবিভালিরের দক্ষে বিশ্বের সংযোগ—বিহবিভার
সক্ষে পরিচয়—বিচিত্র নতুন অভিজ্ঞতা—সব অভিজ্ঞতা সমান প্রীতিকর নয়—আত্মব্যাপ্তিই জীবনের
মূলকথা—উপসংহার।

আজ মনে পড়ছে অনেক কাল আগের সেই দিনটির কথা, যেদিন প্রবেশিকার গণ্ডী পার হয়ে প্রথম কলেজে এসে চুকলাম। মফঃস্থলের ছেলে আমি। বাংলাপল্লীর এক স্লিগ্ধমধুর পরিবেশে নিয়দির জীবন গড়ে উঠেছিল।

শিক্ষার সংস্থাত্যহিক জীবনধাত্রা কোনো পার্থক্যের প্রারম্ভিক ভূমিল।

ছারা নিয়ন্তিত ছিল না। মাঠে-ঘাটে-বাটে কেবল ছটোছুটি করতাম, খালের জলে ঝাঁপিয়ে পড়তাম—নলেন রসের সন্ধানে নিশীথে চলত রোমাঞ্চকর অভিযান। স্থপুরীবনের ছায়ায় আমাদের ছোট স্কুলবাড়িটি। তার চেহারায় কোনো আভিজ্ঞাত্য ছিল না, স্বাতস্ক্রের কোনো ছাপ না। মাস্টারমশাইরা কেউ দাদা, কেউ-বা কাকার আসন অধিকার করে নিয়েছিলেন। তাঁদের শাসন ছিল, জনাবিল স্নেহও ছিল। প্রয়োজন হলে তাঁরা বেত মারতে জানতেন, আবার অস্থে হয়ে পড়লে তাঁরাই রাত জেগে সেবা করতে আসতেন।

কুল থেকে বেরিয়ে কলকাতার কলেজে পড়তে আসব, কতদিন মনে মনে
এ নিয়ে কত বিচিত্র স্থপ্রজালই-ন। বুনেছি! দূর্ঘানী কল্পনার কত উত্তাল তরঙ্গ
তথন মনটিকে আকুল করে তুলত, সে কথা ভাবলে হাসি পায়। তারপর
প্রত্যাশিত সে-শুভদিনটিও এলো। কিন্তু চিরপরিচিত
কৈশোরের মধুম্য স্থ

কেশোরের নধুনর বন্ধ দেশের কোল থেকে বিদার নেবার মূহুর্তে সেদিন ছুই চোথ ভরে জল বেরিয়ে আসতে চাইল, বুকের ভিতর তীব্র ব্যথা বাজতে লাগল— স্নেহের একটা পরম বিখাসবন্ধনকে ছিঁড়ে না জানি কোন্ অনিশ্রের দূর দিগস্তে মাণ দিতে চলেছি। পিতামাতার আর মাস্টারমশাইদের সম্বেহ ও সাশ্রু আণীর্বাদ নিয়ে বেরিয়ে পড়লাম বৃহত্তর জীবনের পথে।

এলাম কলক'ভার। ইউ-পাধর-লোভার-গড়া মহানগরীতে পা দিতে প্রথমেই
মনে পডল কবিওকর সেই কা তর দীর্ঘধাস: 'ভার রে রাজধানী পাষাণকারা'।
পল্লীর চোথজ্ড়ানো ভামনী এখানে নেই—সেই সঙ্গে পল্লীর প্রাণ্ড এখানকার
হৈচক্রের নীচে পিষে বৃঝি চুর্মার্ হযে গেছে। মাগুষে
'হার বে রাজধানী'
মাগুষে এখানে বৈষ্ণিক সম্প্রক, নিস্পাণ সংশ্রব।
বিভাতের আলে', জলেব কল, বিপুল ঐহ্বর্গ, ছাম্লাচিত্রের দীপাখিতা স্বই আছে,
কিন্তু গ্রামের রিগ্রন্থকর যে অনাভ্যর জীবন, সে এখানে কোলাস?

ভামবাজারের ছেটি একটি গলিতে কাকার বাসা। আশেপালে, ডাইনে-বাঁরে, সন্থাবে-পশ্চাতে কত কত বাড়ী! এক ফালি আকাশ কোনোধানে উকি দেহনা, একঝলক মুক্ত বাডাস আসবার পণ নেই। মনে পড়ল, বাংলাভূমির এক দ্ব প্রান্থে অবস্থিত আমাদের গ্রামটি—হেখানে রয়েছে 'অবারিত মাঠ গগন-ললাট'। বাধামুক্ত আকাশের ডানামেলা পাধী বেন লোগার খাঁচার বাঁধা পড়ল।

প্রথম দিন বিশ্রাম। পরের দিন ভতি করিয়ে দেবার জন্তে কাকামশাই
আমার কলেজে নিয়ে গেলেন। কলেজ। প্রথম-নৃষ্টিতে রোমাঞ্চ হল। বিশাল
বাড়ি, অগুণতি ছাত্ত গিজ গিজ করছে—একটা চাপা
কোলাছল। ভিতরে চুক্তেই অম্মার বৃক্ষেন কাঁপতে
লাগল। কোপায় এলাম—এ কি শিক্ষায়ত্তন, না আমাদের প্রামের সোমবার
আর গুক্রবারের হাটের মতো বেচাকেনার বাাপার চলছে এখানে।

কাকামশাই দেখা করতে নিয়ে গেলেন প্রিন্সিণালের সঙ্গে। অধ্যক্ষের নীল-পদা-দেওয়া একটা ব্রহস্ময় ঘর, বাইরে টুলে বেয়ারা বসে আছে। আমার স্বাঙ্গে একটা আতঃ জাগতে লাগল—মনে হতে লাগল, ওই ব্রহ্ণাজ্য় হরের মধ্যে বৃঝি কী একটা বিভীষিকা লুকিয়ে আছে।

দরে চুকলাম। সাতেবী কেতার আলিস। মাধার ওপর বোঁবোঁ করে
পাধা ঘুরছে। টেবিলের উপরে নীল-শেড-দেওলা ইলেকটিকের আলো।
বেতের ঝুড়িডিডি কাগজ, কত বিচিত্র ফাইল, নানা রঙ্রে কাগজ চাপা কলিং
বেল। আরু, একখানি দামী চেকারে বসে আছেন
আনক-মশার। কিন্তু আত্ম্য, উর্কে দেখে একট্ট ভর করল না। উজ্জ্ব গোরবর্গ স্কটপাতের প্রেট্ড একজন
ভদ্রাক, চোধে সুল্বর স্লেখ্যাবানো সৃষ্টি। প্রধ্য-দর্শনেই প্রকার মন ভবে গেল।
ছাটার কথার পর আমাকে উপদেশ দিয়ে বলালেন: তুপু লেখাগড়া শেশাই মুখেই

नश्, माञ्च इटल इटन-: लाम'रावत कार्ट ध-हे बामि हाहे।'

তাঁর সেই উপদেশবাণী আমার জীবনের মূলমন্ত্রের সন্ধান দিল।
কলেজে ভতি হলাম। বিরাট সেক্শন—প্রায় হ'শো জন ছাত্র। কয়েকজন
সহপাসিনীও রয়েছেন। বৈচিত্রাময় বেশবাস, বিচিত্র সকলের কথাবার্তা। আমাদের
গ্রামের ছেলেমেয়েদের চাইতে এরা কত আলাদা, যেন সম্পূর্ণ এক স্বতন্ত্র জগতের

প্রামের ছেলেমেরেদের চাইতে এরা কত আলাদা, যেন সম্পূর্ণ এক স্বতন্ত্র জগতের অধিবাসী। তাদের মাঝধানে জড়োসড়ো হয়ে অতীব সংকোচে বসে রইলাম, ফেন কত অপরাধ করে ফেলেছি। অল্লফণের মধ্যেই

কলেজে ভর্তি হলাম এলেন ইংরেজী সাহিত্যের অধ্যাপক, তাঁর পড়ানোর ভলি অভিনব—এ ধরণের ইংরেজী ভাষার সঙ্গে আমি যে একেবারে অপরিচিত! নির্বাক বিশ্বয়ে কত কী ভাষতে লাগলাম। বুঝি, আলাদীনের মায়াপ্রদীপের স্পর্শে আলোকিত একটা স্বপ্নময় অদ্ভূত জগতে এসে পড়েছি।

দিন কাটতে লাগল। আত্তে আত্তে সবকিছু সহজ হয়ে এল। একতলা সেই ছোট বাসাবাড়িতে এখন অভ্যন্ত হয়ে গেছি, মনকে তা আর পীড়া দের না তেমন। মাঝে মাঝে উন্মৃক্ত দিক্প্রান্তরের জল্মে প্রাণটা হাঁপিয়ে ওঠে বটে, কিন্তু এখন যেন নাগরিকতার কিছুটা নেশা এসে গেছে।

দিন কাটতে লাগল ছুটিতে গ্রামে যাই, কয়েকদিন পরেই অনিবার্যভাবে আকর্ষণ করতে থাকে যাত্ময়ী কলকাতা মহানগরী। এখন আর একে পাষাণ-কারাগার বলে মনে হয় না; বরং মনে হয়, কলকাতার গতিময় এই বিপুল জীবন-যাত্রার মধ্যে যেন চলমান বিশ্বসংসারের বৃহৎ হৃৎস্পল্দন শুনতে পাচ্ছি।

কলেজ এখন আমার কাছে একটা অপরিচিত রহস্তলোক আর নয়। এখানকার নতুন পরিবেশের সঙ্গে মনের পরিপূর্ণ মিলন ঘটে গেছে। জীবন ধে কত বড়ো, কত যে ব্যাপ্ত, তার যে কতথানি বিপুল সম্ভাবনা, এখানে এসে তা উপলব্ধি করতে পেরেছি। গ্রামের স্কুলে পড়বার সময় জ্ঞানসমূদ্রের যে তরসগর্জন

অস্পৃষ্টভাবে শুনতে পেতাম, আজ সেই মহাসাগরের
বৃহত্তর নবতন জীখনের
বিশাল রূপটি অনেকটা যেন প্রত্যক্ষ দেখতে পাই।
অমুভ্তি
পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ মনীষীরা এখানে আমাদের পাশে জেগে
আছেন—তালের হাতে জলছে বিচিত্র বিভার উজ্জ্বল দীপশিখা। প্রেটো,
আয়ারিস্টটল, শংকর খেকে সেক্স্পীয়ার-মিল্টন, বিশ্বম-রবীক্রনাথ পর্যন্ত সকলেই
জ্ঞানের এই মহাতীর্থে আমার পরম শ্রেনাস্পদ সঙ্গী। দেশবিদেশের ব্রণীয়

আচার্যেরা তাদের বিবিধ ভাব ও ভাবনার স্পর্ণমণির ছোয়া দিয়ে আমার অন্তর্বক সমৃদ্ধ করে তুলছেন। আজ তুর্ নিজের দেশ নয়, বড়ো পৃথিবীর সঙ্গে ধেন আমার যোগত্ত্র ত্থাপিত হয়েছে। কলেজজীবনের ফাঁকে ফাঁকে প্রায়ই মনে পড়ে পিছনে-ফেলে-আসা স্কুল-জীবনের কথা। বাইরের একটা স্কুশৃঙ্খল নিয়ন্ত্রীশক্তি সেখানে জীবনকে বিশেষ একটা নির্দিষ্ট পথেই পরিচালিত করতে চেয়েছে—অনেক সময় তাকে অকরুণ বন্ধন

বলেই মনে করেছি। যে-সব গ্রন্থ পাঠ্য ছিল, তথন কলেজনীবন আর তাদেরই একমাত্র সত্য বলে ভেবেছি; তার বাইরে যে পড়ে রয়েছে বিশাল জীবন ও অনম্ভবিতার জ্ঞানের কেত্র, একপাটি সেদিন ভেমন অন্তর্ভব করিনি। স্কুলের প্রাতাহিক জীবনধারা একটা সংকীর্ণ পরিধির মধ্যেই নিয়ত আবর্তিত হয়েছে। আজ ওই প্রবাহের মধ্যে যে একটা বিশালতা এসেছে, কলেজে কিছুকাল কাটিয়ে তা বিশেষভাবে উপলব্ধি করলাম। কলেজের নানা বিতর্কপতা, স্থবিপুল গ্রন্থাগার, সাহিত্যসমিতি, শিল্পসমিতি প্রভৃতির সঙ্গে যথন মনের গভীর মিলন সংগঠিত হল তথন ব্র্থলাম, মানুষের জীবনের পরিধি কত বিস্তৃত, হলর্মন ও বুদ্ধির বিচিত্রতা কতনা বিশারাকং।

ষতদিন সূলে ছিলাম ততদিন সমাজের পারিপার্থিক গণ্ডীটিও বুঝি সামাব্র ছিল। কিন্তু তখন এ সম্পর্কে তেমন সচেতন ছিলাম না। একই মালুবকে প্রতিদিন দেখেছি, প্রতিদিন চোখের সামনে ভেসে উঠেছে, একই পুরাতনের

পুনরাবৃত্তি, তথাপি মনকে তারা কোনো রকমের পীড়া বিষের সংযোগ দেয়নি। কিন্তু মহানগরীর মাঝে এসে, কলেজের জ্ঞানৈশ্বশালায় প্রবেশ করে প্রথম ব্রালাম, উচ্চতর বিভানিকেতনের সঙ্গে অদ্খ নাড়ীর সংযোগ রয়েছে বিপুল বিশ্বের—কলেজের মর্মকেল্রে যেন স্পান্দিত হচ্ছে দ্রবাাপ্ত প্রাণলোকের বিচিত্র ছন্দ। কেবল-মাত্র পুঁথির জগংকে কেন্দ্র করে এখানকার বিভা আবর্তিত হ্য না, এখানে রয়েছে নিত্যনতুন প্রিচিতি, নিত্যনতুন বিশায়।

তাই স্থলের ক্ষুদ্র সীমানায় যথন দিন অতিবাহিত হয়েছে, তথন স্বাভাবিক কারণেই মনের জগতে, ভাবকল্পনার ক্ষেত্রে তেমন কোনো ;হং আলোড়ন আমেনি। সেধানে ছিলাম যদি নিস্তরক্ষ নদীতে, আজ্ব পরিবর্তার সঙ্গে এফে পড়েছি অজস্ত্র-কল্লোলম্থর মহাসমুদ্রে। এর গতির মধ্যে রয়েছে একটা তীব্র বেগ, আর নিরম্ভর পরিবর্তমানতার অপরপ ভিন্ন। সব রকমের পরিবর্তনই যে ভালো, সে কথা আমি বলছি না। কিন্তু গরিবর্তন ছাড়া যে বিচিত্রতার আম্বাদ পাওয়া যায় না, সে-কথাটি অবশ্রুই শ্বীকার্য। কলেজে এসে পরিচয় ঘটছে বিশ্ববিভার সঙ্গে,

এখানে প্রবেশ করে মনের মধ্যে অঙ্ক্রিত হচ্ছে অর্থনীতি, রাজনীতি, সমাজনীতি ও সাহিত্যবাধের বীজ। আবার, এরই সঙ্গে সঙ্গে অহন্তব করছি একটা বিশেষ দায়িত্ব। ভবিশ্বৎ জীবনের কর্মপন্থার কত ইঙ্গিত মনের কোণে উকি দিয়ে যাছে। ক্রমেই ব্যতে পাছি, সম্পূর্ণ নিজের দায়িত্বে, একটি স্থনিদিষ্ট পথে আমাকে অবিরক্ত এগিয়ে যেতে হবে।

কলেজে কত নতুন বন্ধবান্ধব পেয়েছি, কত বিভিন্ন শুরের তরুণপ্রাণের সঙ্গে পরিচয় হয়েছে। তাদের সঙ্গে চিন্তার সংঘাত ঘটে, কত নতুন জিনিস জানতে পারি, বুঝতে পারি। এদের কারোর মধ্যে বিচিত্র নতুন ভাবীকালের রাজনীতিক প্রচন্দ্র হয়ে আছে, কেউ-বা ভাবী বিজ্ঞানী, কেউ-বা ভবিয়তের শিল্পী, কেউ-বা আনাগত কালের সাহিত্যক্রটা। এখানে আমার চারিদিকে গেন ভবিয়ৎ-ভারতবর্ষ ধীরে ধীরে উশ্বেষিত হয়ে উঠছে।

অবশ্র সব অভিজ্ঞতাই সমান প্রীতিকর নয়। কেউ ভালোবেসেছে, কেউ প্রতারণা করেছে। কিন্তু সবকিছু মিলে কলেজজীবনকে আমার ম্লাবান সম্পদ

বলেই মনে হয়। গ্রামের শান্ত শ্লঞ্জীবনে পরলতা

দব অভিজ্ঞাসমাম
ছিল, আত্মতৃপ্তি ছিল—অকুণ্ঠ ভালোবাসা সেধানে
প্রীতিকর নয়
অ্যাচিতভাবেই পোয়েছি। এধানেও সে-সব যে

একেবারেই পাইনি, তা নয়। কিন্তু পলীর কোলে সেই দিনগুলি—ভার সঙ্গে
এর ভলনা হয় না।

তা না-ই হোক। নিছক আত্মতৃথি বড়ো কথা নয়, আত্মব্যাপ্তিই জীবনের
মূলকথা। শিক্ষার সঙ্গে সঙ্গে যে-বিশাল মানবসংসারের বার্তা এখানে পেয়েছি,
আমার সমস্ত ভবিশ্বৎ তার ওপরে গড়ে উঠবে।
আত্মব্যাপ্তিই জীবনের মূলকথা এখান থেকে যে-জ্ঞান, যে-অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করলাম—
আমার গ্রামধানিকে, আমার দেশটিকে উজ্জীবিত করে তুলবার পথে ওইগুলিই
আমায় পাথেয় যোগাবে। পল্লী আর নগরের পারস্পরিক সহযোগিতাই ভাবী
ভারতের মহিমা-উজ্জ্লল রাষ্ট্রীয় রূপ।

প্রার উঠতে পারে, নিজের ভবিশ্বং সম্পর্কে আমার সংকল্প কী। সংক্ষেপে তার উত্তর দেওয়া শক্ত। শুধু এইটুকু বলতে পারি, অধ্যক্ষমশাইয়ের সেই কথা-কয়টিকেই আমার ভাবী জীবনের মূলমন্ত্র করে নিয়েছি। উপসংহার
শুধু বিদ্বান নয়—মায়্রবও হতে হবে। আর, মায়্র হয়ে বেদনাজর্জর দেশের প্লানিকলঙ্ক মোচন করতে হবে, চতুপার্শের কুঞ্জীভার নাগপাশ

ছিন্ন করে দেশকৈ অনাবিল মুক্তির সন্ধান দিতে হবে। আমি শিল্পী হই, বিজ্ঞানী হই, ব্যবসায়ী হই, বা শিক্ষাব্রতী হই, আমার একটি-মাত্র আদর্শ থাকবে,—আর সে আদর্শের কথা এদেশের একজন মহাপ্রাণ কবি বহুপূর্বেই উচ্চারণ করে গেছেন: 'আমরা ঘুচাব মা তোর কালিমা, মান্ত্র আমরা, নহি তো মেষ,—দেবী আমার, সাধনা আমার, স্বর্গ আমার, আমার দেশ।'

## আমার জাবনের একটি স্মরণায় ঘটনা [এক ঝটকাক্ষুন্ধ রাঞ্জির ভয়াবহ অভিজ্ঞতা]

্রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রাথন্তিক ভূমিক।—পূণস্থতিরামন্থন—খীপপ্রকৃতির কোলে—বহবিচিত্র প্রাকৃতিক দৌশর্থ —হুর্বেগের পূর্বভোগ—উন্তর বটিকার আবির্ভাব—নিগারণ বিপদের মূথে— পরের দিন দকালে—উপসংহার।

মানবজীবন অবিরল ঘটনাপ্রবাহে ভাসমান—বছবিচিত্র ঘটনার ছোটবড়ো ভরকাভিঘাতে মাহবের চেতনালোক প্রতিদিন প্রতিমূহুর্তে আন্দোলিতআলোড়িত হচ্ছে। বহির্লোকের ঘটনার আবর্ত যেখানে নেই সেথানে আমাদের
প্রাণ্চেতনাও ন্তিমিত। কিন্তু অনন্ত মূহুর্তের অন্তহীন
ঘটনার সবগুলিকে আমরা শ্বরণে রাখিনা। অনেকগুলির ওপর বিশ্বতির যবনিকাপড়ে, কভকগুলি মনের অবচেতন স্তরে আত্মগোপন
করে; আরে, অতীতের ত্-একটি বিশেষ ঘটনা আমাদের শ্বতিলোকে এমন অক্ষয়
পদ্চিক্ত মুদ্রিত করে যায় যে, জীবনে তাদের আমরা কদাপি ভূলতে পারি না—
ভারা অবিশ্বরণীয়। চিন্তের বিচিত্র অন্তন্তুতিকে আশ্রয় করে ভারা দীর্ঘকাল বেঁচে
থাকে, ক্ষণে ক্ষণে জাগ্রং চেতনাকে ধাঞা দিয়ে যায়, মূহুর্তে মৃত অতীত যেন
প্রত্যক্ষসমা বর্তমানের মতো একেবারে জীবস্ত হয়ে ওঠে। প্রত্যেক মাহবের
চিন্তদেশে এরূপ শ্বরণীয় ঘটনার স্বাক্ষর চিক্তিত রয়েছে। তাদের কোনোটি
আনন্দের, কোনোটি বেদনার, কোনোটি বা আত্ম্কর।

আমার জীবনের যে-শ্বরণীয় ঘটনাটি এখানে আমি বাণীবদ্ধ করতে যাচ্ছি তা একান্ত ভয়াবহ। তার শঙ্কামিশ্র শ্বৃতি এখনে। আমাকে মাঝে মাঝে কেমন যেন বিহবল করে তোলে, সমস্ত চিত্তদেশ নিমেষে কম্পমান বিবর্ণতায় আচ্ছন্ন হয়ে পড়ে। সেই সমুদ্রবিষ্টিত দ্বীপ, সেই ঝঞ্চামধিত ত্রোগময়ী রাত্রি, সেই ক্রপ্রকৃতির উন্মাদ নৃত্য, সেই আতঙ্কপাণ্ড্র অভিজ্ঞতা। এ সব মিলিয়ে যে অয়ভ্তি, তা ভূলবার নয়।

আনেকদিন পূর্বের ঘটনা। তথন কলকাতার কলেজে পড়ি। একবার প্রায়ের ছুটিতে দেশে—চাটগায়—গেছি। ছুটির অর্থেকটা নিজপ্রামে নানান্ আমোদপ্রমোদে কাটিয়ে দিলাম। তারপর হঠাৎ একদিন মনে ইচ্ছে জাগলো, ছুটির বাকি-কয়টা দিন প্রামের বাইরে কাটাবো—বেশ পূর্বেশ্বতিরামন্থন কিছুটা দৃরে; সঞ্চয় করবো আদেবা জায়গায় বেড়ানোর নতুন অভিজ্ঞতা। বিচিত্রের স্বাদ কে না পেতে চায়; বৈচিত্রাজ্বনিত আনন্দের আকর্ষণ, দ্রের ডাক, কাকে না চঞ্চল করে তোলে? আমিও চঞ্চল হয়ে উঠলাম। স্থির করলাম, সম্প্রপথ অতিক্রম করে কয়েক দিনের জল্পে এক নির্জন দ্বীপের অধিবাসী হব। আপনারা হয়তো জানেন, চাটগার থেকে কিছুটা দূরে কয়েকটি দ্বীপ রয়েছে। তার মধ্যে কুত্রদিয়া একটি। ওখানে পৌছুতে থ্ব বেশী সময় লাগে না। চট্টগ্রামশহর থেকে মাত্র ছয়্মাত ঘন্টার পথ, স্বীমারের ভাড়াও অল্ল। ছেলেবেলাকার ত্রজন প্রাণোছল বল্পকে নিয়ে একদিন কুত্র্বিয়ায় গিয়ে

পৌছালাম।
কুতৃবদিয়া। অনস্তপ্রসারিত বলোপসাগরের বিশাল অকে মসীবিশ্র
মতো ছোট একটি ভূবও। ধীপটি জনমানবশ্য নর, তবে দ্রে দ্রে বলাকের
বসতি। এধানে শিক্ষিত মাহুষের অভিত্ব একরূপ নেই বলালেই চলে। বাসিন্দাদের
মধ্যে অধিকাংশই নিরক্ষর চাষী-মুস্লমান আর জেলে

শীপথকৃতির কোলে

এবং তাঁতি। প্রায় সকলেই দারিন্তা ক্লিপ্ট। কঠোর কায়িক
পরিশ্রমে যে-তৃপয়সা রোজগার করে তাতেই কোনোরকমে তাদের সংসার
চলে। পাকাবাড়ি কাকে বলে, তা এরা জানে না। কাঁচামাটির অথবা বেড়ার
ঘরই বেশি—খড়ের ছাউনি। কদাচিৎ টিনের ছাউনি চোখে পড়ে। একটি ইস্কল
আছে, আরু আছে সরকারের খাসমহল বা কাছারি, এবং একটি পোটাপিস ও
থানা।

যে-বাড়িটিতে আমরা উঠলাম তা কাঁচামাটি দিয়ে তৈরী, উপরে টিনের আচ্ছাদন। চারদিকে অনেক দ্ব পর্যন্ত লোকজনের বসতি নেই, সন্মুধে অন্তংগীন সমুদ্র দিক্চক্রবালে মিশে গেছে, স্থনীল জলরাশি দিনরাত তরজায়িত হচ্ছে—
ডাইনে-বায়ে-পিছনে বালুর চর। কেবল আমাদের বাড়িটির প্বদিকে ধানিকটা
জ্বায়গা জুড়ে বিরাঞ্মান রয়েছে কতকগুলি আমগাছ, অনেকগুলো স্পুরি গাছ

আর একটি মন্তবড়ো বটগাছ। প্রকৃতির সংসার কতথানি নির্দ্রন নিন্তর ও স্থগন্তীর হতে পারে, এখানে না এলে তা ঠিক উপলন্ধি করা যাবে না। এ হান টিতে শিক্ষাও সভ্যতার আলোকপ্রাপ্ত মান্তবের সঙ্গ স্থলত নয়, আধুনিক জীবনযাত্রার উপযোগী উপকরণও এ জায়গায় মিলবে না। দিগন্তপ্রসারী নীল সমৃদ, উদার আকাশ ও সাদা ঝক্রকে বহুবিস্তীণ বাল্চরই এখানে মান্তবের সবচেয়ে বড়ো সঙ্গী। এখানকার আদিম প্রকৃতির প্রীতিশিল্প আতিথা শতরবাদিদের কাছে লোভনীয়ই মনে হবে।

প্রকৃতিলালিত এতেন একটি বিরলবস্থি দ্বীপে উন্তু আকাশ-বাতাসসমৃদ্রের সঙ্গে সংজ্ঞ স্থ্য পাতিয়ে আমর। তিনবন্ধতে সপ্তাহধানেক খুব আনন্দে
কাটালাম। ছিন্নবাধা পলাতক বালকের মতো ভাবনাম্ক্ত মন নিয়ে সমৃদ্রতীরে
ঘুরে বেড়াতে কী যে ভালো লাগতো তা ভাষায় প্রকাশ করা একরূপ অসভব।
সকালে উদ্যল্পে প্রাকাশে স্থাকে হুচোধ ভরে দেখে নিভাম। পশ্চম-

বছবিচিত্র
বছবিচিত্র
বছবিচিত্র
সন্ধ্যার মূহুর্তে স্থা দূর দিগস্তে মিলিয়ে যেতো, ভাও
প্রাকৃতিক দৌন্দর্য
নিনিমেষ দৃষ্টিতে দেখতাম। স্বচেয়ে ভালো লাগতো

শুরুপক্ষের রাত্রিতে জ্যোৎস্নালোকিত জনশৃত্য বালুচরটির দৃশ্য। জেলেরা সাম্দ্রিক মৎশ্য ধরে সেই চরে বিছিয়ে রাখতো। এক রকমের মাছ আছে, তাদের গায়ে প্রচুর পরিমাণে ফস্করাস, সেগুলো রাত্রিবেলা এক উজ্জল আলো বিকিরণ করতো। সমুদ্রবিহন্ধ পাখার ঝাপটায় দশদিক সচকিত করে দল বেঁধে তীর গতিবেগে কোথায় চলে যেতো—দেখে মনটা উদাস হয়ে উঠতো। নৌকা ভাসিয়ে জেলেদের বিচিত্র রকমের মাছ-ধরা, সেও এক দেখবার জিনিস। নিসর্গসংসারের নিকটতম সায়িধ্যে এসে পর্যাপ্ত অবকাশের মধ্যে নির্ভাবনায় ঘুরে বেড়ানোর কাজ নিয়ে সেই অপ্রান্তকসমন্ত্রিত ক্ষুদ্রপরিসর দ্বীপটিতে দিনগুলি বেশ কাটছিল। কিন্তু স্বপালু, মাধ্র্মিণ্ডিত, আনন্দচঞ্চল ওই মূহ্র্তগুলির স্মৃতিকে শেষ পর্যন্ত মানস্পটে অক্ষর রেখায় মুদ্রিত করে রাখতে পারলাম না। এক ভয়াল প্রাকৃতিক হর্যোগের শঙ্কাতুর অন্তর্ভূতি একদিন অকন্মাৎ তাদের কোথায় উড়িয়ে নিয়ে গেল। এখন সেই ভয়াবত অভিজ্ঞতার কথাই বলি।

কাতিক মাস। কালীপ্জোর ত্-একদিন পরে। যেদিনকার ঘটনার কথা বলতে যাচ্ছি সেদিন সকালবেলা থেকেই আকাশটা মেঘাজ্র। মাঝে মাঝে টিপ্ টিপ্করে কয়েকবার রৃষ্টিও হয়ে গেছে। সমস্ত প্রকৃতির মুখে কেমন একটা বিষণ্ণ গান্তীর্য। হর্ষ মেঘে ঢাকা পড়েছে, এলোমেলো বাতাস বইছে। নিস্গলোকের প্রসালতা হতে সকলাই বঞ্জিত। ধীরে ধীরে বেলা গড়িয়ে গেলা, বিকেল হয়ে এলা। বৃষ্টিধের গেছে। বাল্চরে সামাভা কয়েকজন মানুষ আনাগোনা করছে।

প্রকৃতির বিরূপতাকে উপেক্ষা করে সাহসী জেলের হুর্গোণের পূর্বান্তান দল সমুদ্রবক্ষে কিন্তু নৌকা ভাসিয়েছে। মাছ তাদের ধরতেই হবে, না হলে পরের দিন তাদের অন্ন ভূটবে না। আন্ধ্রুরা তিনবন্ধু ঘর ছেড়ে সন্মুখে চরে এসে বসলাম। সমুদ্রে অনেকগুলি নৌকো ভাসমান, অনেক দুরে একধানি ছোট স্টীমারও চোখে পড়লো, চিমনির কালো ধুঁয়ো উড়িয়ে ফ্রুতগভিতে চলে যাছে। সন্ধ্যাও ঘনিয়ে আসছে। প্রকৃতি অপ্রসন্ন বটে, কিন্তু এতক্ষণ পর্যন্ত ভার মধ্যে তেমন কোনো লক্ষণীয় অশান্তভার ভাব দেখা যায়নি।

কিন্তু ক্ষণপরেই সমস্ত প্রকৃতিলোকে সহসা এক অভাবনীয় পরিবর্তন লক্ষ্য কর্নাম। আকাশের এককোণে বহুদ্র পর্যন্ত এক অস্বাভাবিক রক্তাভার বিচ্ছুবণ দেখা গেল। বাতাসের গতিবেগ তীত্র হতে তীত্রতর হয়ে উঠল, ঘনকৃষ্ণ পুঞ্জ মেঘ নভোদেশের একপ্রান্ত থেকে অন্ধ্রান্তে প্রচণ্ড গতিতে ছুটে আসতে লাগলো, সঙ্গে সঙ্গে শুনতে প্রদাম বাডে। হাওয়ার তীক্ষ এক-

উমন্ত থটিকার আবির্ভাব টানা শেঁ।শেঁ।শক্ষ কর্মটিকার উম্পন্ত গর্জন। দেখতে দেখতে বাত্যাতাড়িত মহাসমুদ্র সংক্ষ্ হয়ে এক প্রলমংকর মৃতি ধারণ করল, লক্ষ্ণ কেনিল তরক্ষের রুদ্রতা শুরু হল। মনে হচ্ছিল, কে যেন একসঙ্গে কোটি ক্ষেত্র মুখে ফুৎকার হান্ছে। প্রমন্ত সমুদ্রের তরগগুলি যেন এক-একটি চলমান পর্বত, দানবীয় আক্রোশে ছুটে আসছে তটভূমির দিকে, আছড়িয়ে পড়ে বুঝি তারা চুর্ণবিচ্ব করে দেবে মাটির পৃথিবীর সবকিছুকে। এতক্ষণ বর্ষণ ছিল না, তা-ও আরম্ভ হল। মুহুর্গুছ বিছাৎবহ্নি ঝলসিত হয়ে গোটা আকাশটাকে যেন বিদীর্ণ করে দিতে চাইল। উপ্রে-নিয়ে, ডাইনে-বায়ে, সম্বে-পশ্চাতে—যতদ্র দৃষ্টি চলে দেখা যায় শুধু জ্মাটবাধা নীরদ্ধ অনকবার, কানে আসে কেবল বাধাবদ্ধহারা ঝড়ের হাহাগ্রনি, আর আভঙ্গবিহ্বল দ্বীপটির অশান্ত আর্জনাদ।

ঘরে এসে আমরা দরজার কপাট বন্ধ করে দিলাম। ঝড়ের ত্রন্ত ঝাপটায় জানলাত্যার কেঁপে কেঁপে উঠছে, তুর্বার শক্তিতে এক বিপুলকায় তুর্ধে দানব বুঝি বাড়িটার ঝুঁটি ধরে নাড়া দিছে। বাড়ির পিছনের বটগাছ-আমগাছ-স্থপুরিগাছ-গুলি শিকলিবাঁথা আছত অতিকায় পাথীর মতো কেবল ছটফট করছে। ঝটিকা-শিলাবৃষ্টি-বজ্ধবনির সমবেত ক্রদংগীত—এ কী ভীষণ তুর্যোগময়ী রাত্তি! আকাশ-

সমুদ্র-পৃথিবী অন্ধকারে মিলেমিশে একাকার হয়ে গিয়ে প্রকাণ্ড মরণের করাল মৃতি পরিগ্রহ করেছে। প্রচণ্ড ঝঞার তাড়নে প্রথমে আমাদের ঘরের জানালার কপাট বসে পড়ল, তারপর আর-একটি আচমকা ধাকায় মাথার উপরের টিনের

ছাউনি হতে কয়েকখানি টিন চক্ষের নিমেষে কোপায় নিদারণ বিপদের মুখে অদুশ্ৰ হল। সাংঘাতিক বিপদ গণ্লাম। বাড়িতে আমরা তিনটি প্রাণী ও সেধানকার অধিবাদী একজন আধ্বয়দী ভূত্য ছাড়া অল কেউ ছিল না। ভূতাটি এ পর্যন্ত নানাকথা বলে আমাদের মনে সাহস যোগাচ্ছিল। হঠাৎ বাইরের চরের দিকে তাকিয়ে সে চিংকার করে বলে উঠল: বেরিয়ে আস্থন, বেরিয়ে আন্তন, পুলিশ্থানার দিকে চলুন-একগৃহুর্তও দেরি নয়। সীমাহীন শকার আমাদের মুধ বিবর্ণ হয়ে গেল, কী এক অজ্ঞাত ভয়ে সমত্ত শরীর ধর্ণর্ করে কাঁপছে। ষেদিকে সমুদ্রতীর তার বিপরীত দিকে আমরা বেরিয়ে পড়লাম, ভৃত্যটিকে অমুসরণ করে রুদ্ধানে দৌড়িয়ে এগিয়ে যেতে লাগলাম। মিনিট দশ-প্রেরো পরে, বজ্র-বিত্তং-বৃষ্টিধারা কোনো কিছুতেই ক্রক্ষেপ না করে, সিক্তদেহে পানার সমুবে এদে পৌছালাম। জায়গাট অনেক উচু। দেখানে আমাদের মতো বিপদ্গ্রন্ত আরো অনেকগুলি মানুষ এসে জড়ো হয়েছে। থানার বড়বাবু সকলকে ঘরের প্রশন্ত বারানায় শান্তভাবে অবস্থান করতে বললেন। দূরে বাতিঘরে রক্তবর্ণ এক অভুত আলো জলে উঠেছে – নিদারণ বিপদের সংকেত। সমুদ্রে জলফীতি, পর্বতাকার ত্-তিনটি ঢেউ আসলেই চরটিকে –গোটা দ্বীপটিকে—একেবারে নিশ্চিহ্ন করে দেবে। আচ্ছিতে পর্বতপ্রমাণ হটি চেউয়ের প্রচণ্ড আবির্ভাব আমরা অমুভব করলাম, বিহাতের শিখায় উল্লালিনী সমুদ্রপ্রকৃতির তাওবনূতা পাংগু দৃষ্টিতে দেখে নিলাম। ভারপর মুখ ফিরিয়ে নিয়ে চোধ বুজলাম। অকম্পিত চিত্তে সমুদ্রের ওই প্রলম্বংকর রূপ দেখবে এমন সাহস, মানসিক তৈ্য ও শক্তি কারো ছিল না।

অনেকটা মূছাহত অবস্থায় পানার বারান্দায় সমস্ত রাতটি কাটালাম। ঠাও। বাতাসে শরীর হিম হয়ে গেছে। কখন সকাল হয়েছে জানতে পারিনি, সেই ভৃত্যের ডাকে চেতনা ফিরে এলো। তার মুখে কুনলাম, মাঝরাত্রেই ঝড়ের বেগ

পরের দিন সকালে

কিন্তু কটিকাবিক্দ্দ সমুদ্রের গোণ্ডানি এপনও পামেনি।

ক্ষেত্র মুধ দেখা গেল, আকাশে ছেঁড়া ছেঁড়া মেঘ ক্ষণে ক্ষণে উকি দিয়ে যাছে। যা

কোক, পানার আশ্র ছেড়ে সকালবেলা আমাদের পূর্বতন আশ্রয়ে ফিরে এলাম।

ঘরের তিনটি দেয়াল খনে পড়েছে, একটিমাত্র দেয়াল কোনোরকমে দাড়িয়ে

আছে। চরের দৃশুটি বীভংস, অবর্ণনীয়। কত কত গোরু-মোষ-ছাগলের মৃতদেহ সেখানে পড়ে রয়েছে। জলের ধারে অনেকগুলি ভাঙা নৌকাও জেলেদের শব ভেদে বেড়াভেছে। জেলেপাড়ার ছেলে-মেয়ে-পুরুষ-নারী বিপর্যন্ত চরটিতে উপস্থিত হয়েছে বাড়ি-না-কেরা নিজেদের স্বামীপুত্রের সন্ধানে। কী অসহায় তাদের দৃষ্টি, কী মর্মছেদী তাদের বুক্লাটা ক্রনন!

প্রকৃতি ক তথানি নিগুরা, কতথানি ভয়ংকরী হতে পারে এ ধারণা পূর্বে একেবারেই ছিল না। সেই করাল রাত্রিতে নিসর্গসংসারের অন্তরালস্থিত অন্ধ জডশক্তির সর্ববিধ্বংসী ভীষণ রূপটি প্রত্যক্ষ করলাম।

ত্রবগাহ এই প্রকৃতির রহস্ত। সে কখনো শান্তিময়ী— স্মেহনীলা জননার মতো কোমলা, স্থানা, প্রাণদা; আবার, কখনো সে বিভীষিকা-ময়ী—দয়া নাই, মমতা নাই, নিমমন্তদয়া। এই সম্পূর্ণ বিপরীত তৃটি মৃতিতে আত্ম-প্রকাশ - পাশাপাশি একঠাই দয়া আছে দয়া নাই'—এ কি তৃই দেবতার লীলা-খেলা, না, একই দেবতার প্রাণলীলার হৈতে প্রকাশ, তা মানববুদ্ধির অগম্য।

সে যাক্। ঝড় থামল, সমুদ্র শাস্ত হল, সোনালী রোদের ছেঁায়ায় পৃথিবীর মুখে আবার হাসি ফুটল। স্থান্তির নিশাস ফেললাম। সেই দিনটি অপরের আগ্রায়ে কাটিয়ে পরের দিন ফাঁামারে চেপে চাটগাঁ-সদরের দিকে রওনা হলাম। বিপদ কাটলেও তার আতঙ্কটা কিন্তু মন থেকে মুছে ফেলতে পারিনি।

সে-কতকাল হল দ্বীপে বেড়াতে গিয়েছিলাম, কিন্তু এখনো মাঝে মাঝে প্রাকৃতিক দুর্যোগমূহুর্তে অতীতের সেই ঝটিকাক্ষ্ক রাতিটির ভয়াবহ অভিজ্ঞতার স্তিমনে জাগে—তাকে কিছুতেই ভুলতে পারিনা।

# আমার কলেজ-জাবনের প্রথম দিনটি

্রচনার সংকেতস্থাত ৪ প্রায়ণ্ডক ভূমিকা—মক্বলের ছেলের বর্থ—ব্রপ্রের দাফল্য— কলেজ থোলার দিনটতে বিচিত্র অনুভূতি— কলেজের প্রবেশপথে—ছাত্রদের , প্রতি অধ্যক্ষ মহাশয়ের সম্ভাবণ— ক্লাসক্রমেঃ প্রথম ঘণ্টা—ক্লাসক্রমঃ দ্বিতীয় ঘণ্টা—তৃতীয় ঘণ্টাঃ কৌতৃহলী মন দিয়ে নানাকিছুর সঙ্গে প্রিচঃনাধন—ক্লাসক্রমেঃ চতুর্থ ঘণ্টা—উপসংহার।

একাদিক্রমে চার-চারটি বছর একই কলেজে কাটিয়ে দিলাম। আমার কলেজটি! নিবিভ্তম পরিচয়স্থতে তার সঙ্গে শতপাকে জড়িয়ে গেছি, এ মহাবিতালয়ের প্রতিটি ধূলিবালিকেও যেন আমি চিনি। নিজের প্রতিটি ষ্থৎপশননে আমার প্রিয় বিভানিকেতনটির বিপুল স্পানন আমি নিরন্তর অনুভব করি। এখানে বহু সতীর্থের সঙ্গে অন্তরঙ্গ প্রীতির সম্পর্ক গড়ে উঠেছে; বহু বিশিষ্ট অধ্যাপকের নিকট-সান্নিধ্যে এসেছি, তাঁদের প্রায়ম্ভিক ভূমিলা মধুময় শ্লেহম্পর্শ পেয়ে ধন্ত হয়েছি; বিভিত্র বিভার আলোকে সাধ্যমতো অজানের অন্ধকার দূর করবার চেষ্টা করেছি, আর সঞ্ষয় করেছি অনেক অভিজ্ঞতা—বৈচিন্না তার কম নয়। এখানে আমার কলেজ-জীবনের শুক এবং এখানেই তা সমাধ্যির মুখে। আজ চতুর্থ বাধিক শ্রেণীর নির্বাচনী পরীক্ষায় বসে কলেজে প্রথম দিনটির কথা শ্রুব করতে হচ্ছে—অতীত শ্বুতির রোমহন। অনেক-পিছনে-ফেলে-আসা দিনটিকে অবচেতনের মৌন থেকে চেতনলোকের মুধরতায় ফিরিয়ে আনতে হবে। প্রায়-বিশ্বুতকে শ্বুতির পটে কতথানি উজ্জ্ল করে ধরতে পারবেন, জানিনে। তবু চেষ্টা করবো।

কুলজীবনটা কেটেছে একেবারে পাড়াগারে, কলকাতা থেকে চারশ মাইল

দুবে পূর্ববন্ধের এক অখ্যাত পল্লীর নিভ্তিতে। নিজ গ্রামের স্কুলে আট বছর পড়া
শেষ করে ম্যাটিক পরীক্ষা দিলাম, পরীক্ষায় কৃতকার্য হলাম। প্রথম-বিভাগে
উত্তীর্ণ ছাত্রদের মধ্যে গেজেটে যাদের নাম উচুতে মুদ্রিত হয়েছে, সেখানে নিজের
নামটি দেখে অশেষ আনন্দে এবং কিছুটা গর্বে মনটা
ভরে উঠল। তারপর আমার উচ্চশিক্ষাগ্রহণ-বিষয়ে
আনেক গবেষণা হলো, মফস্বল কলেজে পড়বার তেমন কোনো অস্ত্রবিধে ছিল
না। কিন্তু বরাবরই আমার স্বপ্থ—কলকাতার কোনো একটি বড়ো কলেজে
পড়বো। কলকাতায় পড়বার স্থোগাটিকে পৃথিবীতে এক ঘুলত বস্তু বলে মনে

বোধ করি বাবা আমাকে কলকাতা পাঠাতে বেশি আপত্তি জানালেন না। মফস্বলের ছেলে। বিশাল নগরীতে এলাম। ভুনের শেষাশেবি যথাসময়ে এক শুভদিনে কলেজে ভতি হলাম। ক্লাস আরম্ভ হতে এখনো সাত-সাটদিন বাকী। এ কর্টা দিন কিছুতেই যেন কাউতে চায় না, দিনগুলিকে অত্যন্ত মহুর

করে এসেছি। এই মহানগরী কী এক আশ্চর্য যাত্রশক্তিতে আমাকে যেন তীব্রভাবে আকর্ষণ করতো। আমার গুভার্থী স্থলের মাস্টারমশাইদের অন্তরোধেই

মনে হতে লাগলো; ভাবতান, তাদের চলার গতি কোন স্থাপর দাফলা

স্থাততর হয় না। রোজ একবার করে কলেজে যেতান, স্থাপ ঔংফ্কা নিয়ে নোটিশবোর্ডের দিকে তাকাতাম—দেশতে হবে, কোন্দিন থেকে ক্লাস স্থান্ধ হচ্ছে, কুটিন টাঙিয়ে দেওয়া হয়েছে কিনা। অবশেষে সেই বহুপ্রত্যাশিত দিনটি এলো। ফার্ট ইয়ার ক্লাস খুলছে সকাল সাড়ে দশটায়। সেদিনকার মনের অবস্থাটি আজে। বেশ-কিছুটা অরণ করতে পারি, কিন্তু ভাষার মাধ্যমে তাকে যথায়থ প্রকাশ করার ক্ষমতা আমার

করতে পারি, কিন্তু ভাষার মাধ্যমে তাকে যথামণ প্রকাশ করার ক্ষমতা আমার নেই। সে এক বিমিশ্র অন্তর্ভূতি। জীবনে এই প্রথম কলেজ থোলার দিনটতে নতুন পথে পা বাড়াচ্ছি, এতকালের স্থপ সফল হতে চলেছে। গ্রামের স্কুল থেকে একেবারে মহানগরীর মহাবিত্যালয়ে—আমন, কৌতৃহল, কেমন একটা অজানা শহা ও উদ্বেগ, মনের অন্তুত একপ্রকার অস্থতি—সবিকিছু জড়িতমিশ্রিত হয়ে আমাকে অস্থির চঞ্চল করে তুলল। আগে কখনো কলকাতায় আসিনি, নাগরিক চালচলন একেবারে অজ্ঞাত; গায়ে এখনো পাড়াগার গন্ধ, ভাষার ছাদ সম্পূর্ণ পূর্ববঙ্গীয়, পোশাক-পরিচ্ছেদও তেমনি গ্রাম্য। অপরিচিত পরিবেশে গিয়ে সতীর্থদের সঙ্গে কেমন করে কথা বলবো, অধ্যাপকমশাইরা কোনোকিছু জিজ্ঞাসা করলে কী তার উত্তর দেব, ওই উত্তর ইংরেজীতে দিতে হবে, না, বাংলায়, বিদেশ ভাষায় বস্তৃতা যদি বৃশ্বতে না পারি তাহলে কী অবস্থাটি দাঁড়াবে—এ সমন্ত বিষয় ভাবতে ভাবতে

অনেকটা কিংকর্তবাবিমৃঢ়ের মতো যথাসময়ে কলেজের সমূপে এসে দাঁড়ালাম। কী প্রকাণ্ড দালান, কত উচুতে উঠে গেছে বড়ো বড়ো থামগুলি, কী প্রশন্ত . সিঁড়ি, কী চঙ্ড়া বারান্দা! কলেজবিল্ডিং-এর বিশালতা ও গান্তীর্য আমাকে অভিভূত করে কেলেল। প্রবেশপথে ক্ষণকাল আমি

কলেনের প্রনেশপথে নির্বাক হয়ে পাড়িয়ে রইলাম, বুকের ভেতরটা যেন কেঁপে উঠল। তারপর একবার এদিকওদিক তাকালাম। অসংধ্য ছাত্র গিজ্-গিজ্ করছে, অনেকেরই হাবভাবে একটা চাঞ্চল্যের প্রকাশ, যেন অকারণ ব্যস্তা। একটিও চেনাম্থ চোথে পড়ল না। তা কী করে হবে, এ-ভো আমার গ্রামের ইস্কুলটি নয়! আজ যথার্থ উপলব্ধি করলাম: 'The old order changeth yielding place to new'!

ঘুরানে। সিঁড়ি দিরে অগণিত ছাত্র ওঠানামা করছে, আমি ধীরে ধীরে দেয়াল থেষে দোতলায় উঠে গেলাম। নোটিশবোর্ডে-টাঙানো রুটিনটি দেখে নিলাম, তাতে ক্লাসক্ষমের নির্দেশ দেওয়া রয়েছে। ক্লাসের দিকে এগিয়ে যাচ্ছি,

কাষ্ণেকজন বিছার্থীর মূবে শুনলাম, আজ প্রথমদিন ছাত্রদের প্রতি অধ্যক্ষ-মণাইয়ের সম্ভাষণ একটি প্রশন্ত ঘরে তাদের সঙ্গে প্রবেশ করলাম। ত্-

এক মিনিট পরে আমাদের অধ্যক্ষমশাই এলেন। আমরা সকলে উঠে দাঁড়ালাম,

তিনি চেয়ারে বসলে আমরাও বসলাম! তাঁর প্রসন্ন ম্থ, সৌম্য মূর্তি, গোর বর্ণ, পরণে ধদরের ধুতিপাঞ্জাবী। তাঁকে দেখামাত্রই শ্রদায় সকল মন ভরে উঠল। তিনি ছই চোধ বুজে প্রথমে উপনিষদের তৃ-একটি শ্লোক উদাত্ত স্থরে আবৃত্তি করলেন। একটি শ্লোক—'অসতো মা সদগমন্ন, তমদো মা জ্যোতির্গমন্ত্র, মৃত্যোমামূতং গমন্ত্র, আবিরাবীর্ম-এধি'—এথনো আমি স্পষ্ট শ্বরণ করতে পারি। একটা গন্তীর পরিবেশ সৃষ্টি হল। শ্লেসন্তারণ জানালেন তিনি, কলেজজীবনের গুরুদায়িত্ব আমাদের শ্বরণ করিমে দিলেন, স্বাধানতা ও স্বেচ্ছাচারের পার্থকা বুঝিয়ে দিলেন, ছাত্রজীবনে শৃদ্ধলা ও নিম্মান্থবিতি। কতথানি প্রয়োজন, সংক্রেপে ও প্রাঞ্জল ভাষায় সকলকে তা বোঝালেন। সর্বশেষে তিনি বললেন: ছাত্রসম্প্রদায়ই কলেজের গৌরব, ছাত্রসম্প্রদায় দেশের গৌরব—আমরা যেন সেই গৌরব অক্ষ্য রাখতে পারি। আমরা সকলে পূর্ণ মন্ত্রত্ব অজন করি, এ-ই তাঁর অন্তর্বক কামনা। পরম শ্রন্থাম্পদ অধ্যক্ষমশাইয়ের উপদেশ কদাণি ভূলবার নম।

মনের অস্বস্থিকর ভাব এতক্ষণে অনেকখানি কেটে গেছে। এবার ক্লাসে।
সিভিত্ম-এর ক্লাস। প্রবেশ করে দেখি, ক্লমটি একেবারে ভর্তি হয়ে গেছে, পেছন
দিকের একটি বেঞ্চে স্থান করে নিলাম। পৌরবিজ্ঞানের অধ্যাপক এলেন।
অধ্যাপকর্ন্দের একটি বিশেষ মৃতি মনে মনে কল্পনা করে নিয়েছিলাম—থেমন
ক্লাক্সমে: প্রথম ঘটা
পাতিত্যের তেমনি গান্তীর্যের প্রতিমৃতি তাঁারা;

ইকনমিক্স-পলিটিক্স ইত্যাদির সঙ্গে পরিচয় না থাকলে যে বিন্তর অস্থবিধা, তা যথাসাধ্য তিনি আমাদের বোঝালেন। মাঝে মাঝে তিনি ইংরেজীর পরিবর্তে বাংলায় কথা বললেন। কিন্তু অবাঙালী ছাত্ররা এতে আপত্তি জানাল। তথন তিনি বললেন, বাংলা দেশে যারা আসবে তাদের বাংলা শিখে নেওয়াটা বাঞ্জনীয়। তারপর একটু হাসি, আবার ইংরেজী বক্তৃতা গুরু। থুব ভালো লাগল। মনের স্বাচ্ছন্য প্রায় ফিরে পেলাম।

দ্বিতীয় ঘণ্টায় ইংরেজীর ক্লাস—পত্তের। ইংরেজীর অধ্যাপক এস্ কে. বি. ক্লাসে এলেন। পরনে কোটপ্যাণ্ট, তাঁর চালচলনে একটা আভিজাত্যপূর্ণ গান্তীর্য লক্ষ্য করলাম। চেয়ারে বসলেনই না, দাঁড়িয়েই রোল্কল করলেন। চশ্মাটি মুছে আবার চোপে লাগালেন। পাশের হু'একজন ছাত্রের মূপে শুনলাম, ইংরেজি

সাহিত্যের অধ্যাপক-হিসেবে সারা কলকাতায় ক্লাদক্ষে: ঘিতীয় ঘটা তাঁর অশেষ থ্যাতি। শ্রদা বেড়ে গেল। তাঁর বক্তৃতা শোনবার জন্মে উৎকর্ণ হয়ে রইলাম। মনে পড়ছে,

সেদিন তিনি আমাদের পড়াতে আরম্ভ করেছিলেন বিখ্যাত কবি ওয়াণীর ডি. লা. মেয়ার-এর ছোট্ট একটি কবিতা। সামান্ত কবিপরিচিতি দিয়ে কবিতাটির মূলবক্তব্য বলে গেলেন। তারপর কোন্ গুণে কাব্যকবিতা উৎকর্ম লাভ করে তা সংক্ষেপে বোঝাতে চেষ্টা করলেন। কবিতা সম্পর্কে একটা নতুন দিক আমার কাছে উন্মোচিত হল। তাঁর মূথে এমন-সব কথা গুনলাম, স্থলের শিক্ষকদের মূথে যা কথনো গুনিনি। ইংরেজীর অধ্যাপকের বলবার বিশেষ ভিনি, বক্তৃতার ছন্দোময় বাণীবিভাস, স্থলর আবৃত্তি আমাকে বিশেষভাবে মূম্ম কর্মন। হয়তো সেদিন অনেককিছুই ব্ঝিনি, তথাপি তাঁর বক্তৃতা গুনে গভীর আনন্দ পেয়েছিলাম, তা আজ অবধি শ্রবণ করতে পারি।

পরের ঘণ্টা। কোনো ক্লাস ছিল না রুটিনে। ইচ্ছে হলো, এ অবকাশে চারদিকে ঘুরে কলেজের সবকিছু একবার দেখে নিই। তিনতলায় উঠলাম।

তৃতীয় ঘণ্টা : কৌতুহলী মন মিয়ে নানা কিছুর সঙ্গে পরিচয়সাধন সেখানে প্রকাণ্ড লাইব্রেরীদর। অসংখ্য আলমারি পর পর সাজানো, তাতে কত শত বিচিত্র বই। এত বই জীবনে কোনোদিন চোধে দেখিনি। অবাক দৃষ্টিতে কিছুক্ষণ চেয়ে রইলাম—কী বিশাল জ্ঞানসমূত্র!

লম্বা এবং বড়ো অনেকগুলি টেবিল পাতা রয়েছে। বহু ছাত্র বেঞ্চিতে বসে, লম্বা টেবিলে বই রেখে নিঃশব্দে পড়ছে, কেউ-বা নোট করে নিচ্ছে। দেখে মনটা চঞ্চল হয়ে উঠলো। আমি নিজে বই পড়তে খুব ভালোবাদি, কিন্তু গ্রামে ধাকতে তেমন ভালো বই পড়বার স্থাগে কখনে। ঘটেনি। মনে মনে বললাম, এবার বই পড়ার স্থাগে ছাড়ব না। গ্রন্থাগারিকের কাছে গেলাম, তাঁকে জিজেদ করলাম, আমাদের কখন বই দেওয়া হবে। উত্তর এলো, যথাসময়ে ক্লাসে নোটিশ পাঠানো হবে—বই দেওয়ার কার্ড এখনো প্রস্তুত হয়নি।

তার পরের ঘণ্টা, অর্থাৎ চতুর্থ ঘণ্টাটি। এবার বাংলার ক্লাস। প্রথম ঘটি ঘণ্টা ইংরেজী ভাষার বক্তৃতা ভনেছি, এবার মাতৃভাষার বক্তৃতা ভনবো। এটাও

প্রকটা কম স্বস্তি ও কম আনলের কথা নয়। অপরাপর ছাত্রনের মধ্যেও সহজ স্বাচ্চল্যের একটি ভাব লক্ষ্য করলাম। ইংরেজী আমরা কতথানিই বা বৃঝি! অনেক কথা কানে যায়, মনে প্রবেশ করে সামাস্থা। কিন্তু বাংলাভাষার সঙ্গে আজন্ম পরিচয়, স্প্তরাং মাস্টারমশাইদের কথা বৃঝতে তেমন অস্ত্রবিধে হয় না। সিভিক্স ও ইংরেজীর অধ্যাপক—যারা আগে পড়িয়ে গেলেন—তারা প্রোত্তের সীমান্তবর্তী। বাংলার অধ্যাপক ক্লাসে প্রবেশ করলে দেখলাম তিনি তরুণ, বয়সে ত্রিশ-পয়র্ত্রিশের ওদিকে কিছুতেই যেতে পারে না। দ্র থেকেই সজীব প্রাণের—একটা অনির্বাচ্য তার্গব্যের স্পর্শ পেলাম।

যথারীতি রোল্কল্ শেষ জল। তারপর উঠে দাঁড়িয়ে চেয়ারটা একটুখানি পাশে সরিয়ে রাখলেন তিনি। ক্লাসের সমস্ত ছাত্রদের দিকে একবার দৃষ্টি প্রসারিত করে ধরলেন। কী উজ্জল তাঁর চাওনি, চোধেমুধে অসাধারণ প্রতিভার

ছাপ। দেখেই তাঁকে কেমন যেন স্বতন্ত্র মনে হলো। অধ্যাপক আর. এন. জি-র মুখ থেকে এবার কথা বেজলো। বললেন, আজ আমি তোমাদের একজন আধুনিক বাঙালী কবির কবিতা পড়াবো। এই কবির নাম তোমাদের সকলের জানা—নজরুল ইসলাম্। কবিতার নাম—'দারিদ্রা'। আশা করি, তোমাদের সকলের ভালো লাগবে। বক্তৃতা আরম্ভ করলেন, নজরুলের ব্যক্তিজীবন ও কবিজীবনের পরিচয় দিলেন, যে-যুগে তাঁর আবিতাব সেই যুগটির সম্বদ্ধে আনেক কথা বললেন; সাহিত্যের সঙ্গে যুগের সম্পর্ক কী, তা বোঝালেন; নজরুল এবং কয়েকজন সমসাময়িক আধুনিক কবির রচিত নানা কবিতার অংশ অনর্গল আর্ত্তি করে যেতে লাগলেন। একটুও থামতে হচ্ছে না, একটুও ভাবতে হছেনা, তাঁর বক্তৃতাকে ঝর্ণার অনিরুদ্ধ আবেগধারা বলে মনে হলো, যেমন গতিশীল তেমনি তর্লায়িত ও সংগীতম্পর। মাতৃভাষার উপর তাঁর আশ্চর্ম দখল, ভাষাকে পোষাপাখীর মতো তিনি খেলাছেন—বাংলাভাষা কতথানি সুন্দর হতে পারে তা এই সর্বপ্রথম জানলাম।

ক্রতগতিতে তিনি কথা বলে যাচ্ছিলেন, একটি ছাত্র মাঝখান থেকে উঠে বললে: একটু আন্তে শুর্, ব্রতে পারছিনে। অধ্যাপক আর. এন. জি. হেসে উত্তর করলেন—'কবিতা ব্রবার জঞ্জে নয়, বাজবার জঞ্জে'। কথাগুলির তাৎপর্য দেদিন কিছুই ব্রিনি, পরে চারবছর ধরে তাঁর কাছে পড়ে ওই উক্তির তাৎপর্য উপলব্ধি করতে পেরেছি। ইংরেজী-সাহিত্যের অধ্যাপকের বক্তৃতা আমাকে মুশ্ধ করেছিল, আর বাংলাদাহিত্যের এই অধ্যাপকের বক্তৃতা আমাকে সঞ্জীবিত করল। সমস্ত ক্লাস একবারে নিশ্চপ হয়ে গেছে, সকলে নিশ্চল প্রজাপতির মতো নিঃশব্দে বসে রয়েছে, সকলেরই যেন সম্মোহিত একটা অবহা। চল্লিশ মিনিট কথন কী করে কেটে গেল ব্রতে পারিনি, ব্রতে পারলাম যথন চঙ্করে ঘণ্টা বাজল। একটি স্করে স্বপ্ন ভেঙে গেল—অস্থন্তি বোধ করলাম, আরো অনেকক্ষণ পরে ঘণ্টা বাজলে বোধ করি আমরা সকলে থুশি হতাম। পাণ্ডিত্যের সঙ্গে রসবোধের এমন বিশ্বয়াবহ মিশ্রণ সতাই ত্র্ভ—বাংলার অধ্যাপক্ষশাইকে সশ্রদ্ধ চিত্তে মনে মনে প্রণাম জানালাম। আবার কোন্ দিন তাঁর ক্লাস পাব তা ভাবতে ভাবতে ক্রম্ থেকে বেরিয়ে এলাম।

ছুটির ঘণ্টা বাজল, সেদিন আর ক্লাস হল না। বাড়ীতে যথন ফিরলাম তথন মন হাল্কা, তুর্তাবনার লেশমাত্র নেই। আমার কলেজকে অনেকখানি ভালোবেদে ফেললাম। কলেজে প্রথম দিনটি। স্থদীর্ঘ চারটিবছর পরে আজ তাকে স্থৃতির আলোকে দেখছি। প্রথমদিনের অভিজ্ঞতা অনেক ফিকে হয়ে এসেছে, তাকে উজ্জ্ঞল করে ফুটাতে পারলাম না। অপর-কোনো দিনের ঘটনা হলে হয়তো-বা উপরে ব্রণিত কথাগুলিও স্মরণে আনতে পারতাম না। প্রত্যেকটি দিনের কথা আমরা মনে রাখি না—কেবল কয়েকটি বিশেষ দিনই স্মরণীয়। কলেজজীবনের প্রথম দিনটিতে

একটি কথা বারবার মনের কোণে উকি দিচ্ছিল-উপদংহার मरीविष्णानस्य निष्कद नवलक साधीन गांत कथा। हेप्रूल চতুর্দিকে শাসনের রক্তচকু, এখানে কিন্তু আমরা অপেকারত স্বাধীন। ইচ্ছে করলে ক্লাদে আমি না যেতে পারি, লেক্চার শোনার বদলে কমনকমে গিয়ে খেলতে পারি, বন্ধবান্ধবদের সঙ্গে বসে গল্লগুজবে সময় কাটিয়ে দিতে পারি; অথবা ক্লাসে গিয়ে অমনবোগী হলেও কেউ আমাকে একটি কথাও বলবে না। ক্ষণপরে ভাবলাম, একে তো স্বাধীনতা বলে না, এর নাম উচ্ছু ছালতা। ধেধানে সত্যকার স্বাধীনতা সেধানে রয়েছে অনেক কর্তব্য, অনেক দায়িত। উপলব্ধি কর্লাম, वारेदात काद्या काह्य अवाविषिष्ट कत्र एक ना श्ला कि कि विदिक्त विदिक्त काह्य একদিন সকলকেই জবাবদিহি করতে হয়—অন্লোচনার হাত থেকে মুক্তি কারে৷ নেই। অঙ্গীকার করলাম, স্বাধীন জীবনের অপব্যবহার করবো না-ছাত্র-জীবনকে স্থানর করে গড়ে ভুলব, মাগুষ হব। নবতর ও মহত্তর জীবনের ত্য়ার আমার কাছে খোলা, সেধানে প্রবেশ করবার সম্মানিত অধিকার আমি পেয়েছি, খেচ্ছায় সে-অধিকার থেকে নিজেকে বিচ্যুত করলে জীবনে ধিকার ছাড়া কিছুই আর মিলবে না।

সেদিনের সেই অঙ্গীকার আজোপ্রাণপণে রক্ষা করে চলছি। ছাত্রজীবনের গুরুতর দায়িত্ব কদাপি ভুলিনি, অধ্যাপকমশাইদের উপদেশনিদেশ কথনো লজ্ঞান করিনি। প্রথমদিনটিতে অধ্যক্ষমশাই বলেছিলেন, ছাত্রদলই কলেজের গৌরব, দেশের গৌরব,—তাঁর সেই মহতী বাণী এখনো আমার কাণে বাজছে।

### যে-বাংলা বইখানি আমার খুব ভালো লাগে

্রচনার সংকেতসূত্র: প্রারম্ভিক ভূমিকা—আমার প্রিয় বইগানির নাম: 'মৈমনিবিংহগীতিকা'—অধুনা গ্রামীণ সংস্কৃতি ক্রিকুতার মূপে—পল্লীগীতিকার বাদ অভিনব—পল্লীগাধার সাহিত্যিক
সৌন্দর্ধ: কবির কঠোর সংঘম—এগুলিতে দৃশুকাব্যস্থলত নাটকীয় গুণ—নাটকীয় সৌন্দর্ধের দৃষ্টাপ্তঃ
মহন্ত্যা-মন্যা-চল্রাবতী—গীতিকা সাহিত্যের লিরিক আবেদন—চরিত্রিতিরণে কবির আশ্রুব কুণলতা—মানবীয়
রদের অপূর্ব উৎসার—ভাষা ও কবিথের সৌন্দ্য।

কোনো একটি বই পড়ে—ভালো লেগেছে, এই কথাটি বলা যতথানি সহজ, ভালো-লাগার হেতু নির্দেশ করা ততথানি সহজ নয়। ভালো-লাগা ব্যাপারটি যে ব্যক্তিগত ক্ষতির ঘারা অনেকখানি নিয়ন্ত্রিত এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই। তথাপি এ সত্যটিও অনুষ্ঠাকার্য যে, ভালো বইয়ের মধ্যে এমন একটি অনির্বাচ্য গুণ রয়েছে

যা সহাদর পাঠকচিত্তের উপর—অনুনীলিত মনের উপর
প্রারম্ভিক ভূমিক।
— প্রভাব বিস্তার করবেই, তাকে সহজ স্থীকৃতি
জানাতেই হবে। দেখতে পাই, মানুষের কৃচি বিভিন্ন হওয়া সত্তেও উত্তম শিল্পস্থান্তির রসাস্থাদনের ক্ষেত্রে কৃচির ওই ভিন্নতা প্রায়শ তেমন কোনো বিরোধ বাধায়
না; সাহিত্যের ভোজে বসে, কম হোক বেশি হোক, রসিকজনেরা আনন্দ
আহরণ করে।

পড়ে অশেষ আনন্দ পেয়েছি—স্তিয় আমার খুব ভালো লেগেছে—এরূপ একখানি বইয়ের নাম আমি উল্লেখ করব। এবং এও আমার দৃঢ় বিশ্বাদ, যে-বইখানি আমাকে আনন্দ দিয়েছে, অপর দশজন রসজ্ঞ পাঠককেও তা আনন্দ দেবে। বইখানি কেন আমার ভালো লেগেছে [ আগেই বলেছি, এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া একটু কঠিন ] তা-ও আমি সাধ্যমতো বলতে চেষ্টা করব, তার যৌক্তিকতা স্থাজনেরই বিচার্য।

ভূমিকার পালা শেষ হল। এবার আমার প্রিয় বইধানির নাম বলি—
'মৈমনসিংহ-গীতিকা' কলকাতা বিশ্ববিগালয় কর্তৃক প্রকাশিত, আচার্য দীনেশচন্দ্র
সেনের সম্পাদিত। পূর্ববঙ্গের কয়েকটি মনোজ্ঞ পল্লীগাধা এতে সংকলিত হয়েছে।
এই গাধাগুলি বাংলার লোকসাহিত্যের প্রায়ভুক্ত।

এই গাধাপ্তাল বাংলার লোকসা। ২০০ের প্রার্থ্ত ।
আমার প্রিয় বইথানির নাম:
এতকাল গোয়ো মানুষের মুধে মুধে এগুলি প্রচলিত
'মেমনসিংহ-গীতিকা'
ছিল, আচার্য দীনেশচন্দ্রের অক্লান্ত উভামে কতিপর্
বংসর পূর্বে এসব গীতিকা সংগৃহীত হয়ে ছাপার অক্লবের মাধ্যমে দেশের শিক্ষিত-

সমাজে আত্মপ্রকাশ করেছে। দীনেশচক্র পলীবাংলার এক অমূল্য সাহিত্যসম্পদ আমাদের হাতে তুলে দিয়েছেন, এজক্ত তাঁকে অজস্র ধকুবাদ।

অধুনা বাংলার সমাজজীবনের সংহতি বিনষ্ট হয়ে গিয়েছে, পল্লীর সঙ্গে আমাদের যোগস্ত্রটি ছিন্নপ্রায়। তাই এককালে বাংলার বিভিন্ন অঞ্চলে যে-সব চিত্তহারী লোকগীতিকা আমরা শুনতে পেতাম, বর্তমানে তা আর শুনতে পাই না

অধ্না গ্রামীণ সংস্কৃতি ক্ষিকুতার মুখে —নাগরিক সংস্কৃতি গ্রামীণ সংস্কৃতিকে ধীরে ধীরে গ্রাস করে ফেলছে। ফলে লোকসাহিত্যের ধারাটি উপেক্ষার মরুপ্রান্তরে ক্রমেই বিলুপ্ত হয়ে যাচছে। শহরে

সভ্যতার আক্রমণ হতে আমরা আত্মরকা করতে পারছি না, এ কম পরিতাপের কথা নয়। একালের গীতি নাগরিক গীতি, একালের সাহিত্য নাগরিক সাহিত্য। ছোটবড়ো শহরের বাইরে ষে-বিশাল জনপদ পড়ে রয়েছে তার হুংম্পলন এ সাহিত্যে শতিগোচর হয় না, তাই প্রাণের পিপাদাও সম্পূর্ণ মিটে না। পল্লী ও নগর—পরম্পর কাছে থেকেও এরা কত দূরে! উভয়ের মধ্যে বিচ্ছেদের কথাটি ভাবলে মন বেদনায় ভরে ওঠে।

শহরবাদী হয়েও পল্লীকে আমি ভালোবাদি, আমার পূর্বাংলার প্রামাঞ্চলকে আমি ভূলতে পারি না। সেই গ্রামগুলির দরল অনাড়ম্বর জীবনযাত্রার পাশে নাগরিক জীবনের পরিবেশটি একান্তই কৃত্রিম বলে মনে হয়। এথানে
চতুপার্শ্বের কৃত্রিমতার চাপে প্রাণটা যথন হাঁপিয়ে ওঠে তথন অবদরক্ষণে চোথ
ব্জে আমি হদও পল্লীর কথা ভাবি, পল্লীর বৃকে স্বপ্নপ্ররাণ করি, মনে কেমন একটা
শান্তি পাই—স্বিশ্ব স্থম্পর্শের শান্তি। বোধকরি আমার এই সহজাত পল্লীপ্রীতিই
আমাকে পূর্বাংলার গ্রাম্য গীতিকাগুলির এতথানি অনুরাগী করে ভূলেছে।
সতাই, পূর্বক্ষণীতিকার আকর্ষণ আমার কাছে অত্যন্ত প্রবল। এমন কি,
সাম্প্রতিক কালের বড়ো সাহিত্যশিল্লীর লেখা বই হাতের কাছে থাকতেও, সময়
পেলে, আমি এই গীতিকাসাহিত্যের মধ্যে মনকে ভূবিয়ে দিই, অনাবিল আনন্দে
স্বাত হই।

আধুনিক বাংলা সাহিত্য বহুগুণাঘিত। বিচিত্র তার প্রসাধনকলা বা অলংকরণসজ্জা, তার কল্পনার পরিধি বিস্তৃত, জীবনজিজ্ঞাসা গভীর ও জটিল, মননের ঐশর্যে
সেদীপ্ত, তাঁর বাচনভিদিতে চমকপ্রদ কত নৈপুণা, ভাষায় কত বর্ণাতা শিল্লস্ব্যমা!
এ সাহিত্য থারা রচনা করেছেন তাঁদের সকলেই শিক্ষার আলোকপ্রাপ্ত, তাঁরা
আজ্মচেতন শিল্পী। একালের কাব্যক্বিতা ইত্যাদির বিশেষ একটি স্থাদ ও
সৌশ্র্য রয়েছে। আমি যে-গাতিকাসাহিত্যের কথা উল্লেখ করেছি, তার স্থাদ ও

সৌন্দর্য কিন্তু এর থেকে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র। উচ্চকোটির সাহিত্যের বিষয়বস্তু ও প্রকাশ-ভঙ্গির সঙ্গে এসব লোকগীতিকার বিষয়বস্তু ও প্রকাশভঙ্গির মিল কোণাও চোধে পড়ে না। এই গীতিকাগুলি পল্লীর নিরক্ষর ক্লষককবির রচিত। শিল্লীহিসাবে কেউ

তাঁর৷ আত্মসচেতন ছিলেন না, কবিখ্যাতি তাঁদের প্রলুম পল্লীগীতিকার স্বাদ অভিনব করেছে বলে মনে হয় না। তাঁরা কথনো উচ্চশিল্প-নৈপুণ্য অন্থূণীলন করেননি—হৃদয়ের আবেগ-অন্তুভৃতিকে লৌকিক ছন্দে আঙ্খরহীন ভাষায় প্রকাশ করেছেন। পল্লীর নরনারীর অস্তরের যে-মাধুর্যের ধারাটি অনুত্তরশ্ব স্রোত্ধিনীর মতো তঃখদাবিদ্রোর উপল্থত্তের ভিতর দিয়ে বয়ে চলছিল, পল্লীর মানবমানবীর কারুণ্যমিশ্র যে-মধুময় হদয়রহস্ত স্থর ও ছ্লের অপেক্ষা করছিল, সেই স্বন্যমাধ্য, সেই স্বন্যরহস্তই এই সব ক্ষক কবিদের কবিতার প্রধান উপজীব্য। পল্লীপ্রকৃতির সঙ্গে পল্লীর মানুসকে একস্থত্তে গেথে নিয়ে পল্লীর ভাষাতেই তাঁরা গান বেঁধেছেন স্বাভাবিক ভঙ্গিতে। শিল্পের চাতুর্য তাঁরা শেপেননি, তাই তাঁদের রচনায় এতটুকু কুত্রিমতার স্পর্শ নেই। জননীর মেহাঞ্চলাশ্রয়ী শিশুর মুখের অস্ফুট কাকলি যে-কারণে আমাদের মনোহরণ করে, ঠিক সেই কারণে নিরক্ষর গ্রামাকবিদের রচিত গাণাগুলি আমাদের চিত্ত আকর্ষণ করে। 'মৈমনসিংহ-গীতিকা'র বিষয়বস্তুর মাধুর্য ও প্রকাশভগির সহজ সৌন্দর্য দৃষ্টি এড়াবার নয়। ছোট ছোট ছেলেমেয়েদের গ্রদয়ভাব ও ভাষার সঙ্গে বয়স্ক মানুষের ফ্রদয়ভাব ও ভাষার যে-পার্থক্য, উক্ত লোকগীতিকার সঙ্গে মধাষ্ণ ও বর্তমান যুগের উচ্চ-কোটির সাহিত্যের পার্থকাটি তজ্ঞপ। গীতিকাগুলি যেন গ্রামাপ্রকৃতির দান, এবং এখানেই তার লক্ষণীয় বিশিষ্টতা। যা স্বকীয় বৈশিষ্টো দীপ্যমান, তাকে কি আমরা সহজে উপেক্ষা করতে পারি ? পূর্ববাংলার 'মৈমনসিংহ-গীতিকা' সাহিত্য-স্ষ্টি-ছিসাবে উপেক্ষণীয় নয়।

এই পল্লীগাথাগুলির সাহিত্যিক সৌন্দর্য লক্ষ্য করবার মতো। কাব্যবোধ বাঁদের রয়েছে তাঁরা সহজেই বৃথতে পারবেন, এসব গীতিকার মাধ্যমে পল্লীকবিরা

পল্লীগাথার সাহিত্যিক সৌন্দর্য: কবির কঠোর সংযম আমাদের একাধারে পরিবেশন করেছেন আংগানকারা, নাটক ও গীতিকবিতার রস। আধানকাব্যের বিশেষত্ব তার কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন গতি, ঘটনার স্থসংবদ্ধ বিস্তাস। এখানে অবাস্তর প্রসঙ্গের অবতারণার এতটুকু

অবকাশ নেই, কোপাও থেমে কবির এদিক-ওদিক তাকাবার সময় নেই; কেননা, তাঁর আদল কাজ ঘটনাবর্ণনার সাহায্যে কাহিনীটিকে এগিয়ে দেওয়া। আব্যান-কাব্যের লক্ষণীয় গুণ—বর্ণনার ভিতরে কঠোর একটা সংযম। এই সংযম

সুস্পষ্ট চোখে পড়ে পল্লীগাথাগুলিতে। আপনার। অনেকেই মঙ্গলকাব্যের সঙ্গে পরিচিত। সেধানে দেধবেন, কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন গতির বিষয়ে কবিরা মোটেই সচেতন নন, সংযমশিক্ষা তাঁদের তেমন ছিল বলে মনে হয় না। তাই যেধানেই স্থযোগ পেয়েছেন মঙ্গলকাব্যের কবিদল সেধানে অবান্তর প্রসম্পের মধ্যে পদক্ষেপ করেছেন। এতে পাঠকের ধৈর্যচাতি ঘটে, রসভঙ্গ হয়। অথচ নিরক্ষর রষককবিরা এ বিষয়ে কত সচেতন! তাঁদের বর্ণিত কাহিনীতে কোনো রকমের আক্ষাক উৎপাত নেই, গল্লাংশের স্কচ্নে গতি কোথাও বাাহত হয়নি—গল্ল বলার কৌশলটি তাঁরা বেশ আয়ন্ত করে নিয়েছিলেন। আমি এখানে তিনটি-মাত্র গাধার নামোল্লেধ করছি—'নহুয়া', 'মলুয়া', 'চল্লাবতী'। এই তিনটি পল্লীগাথায় আপনারা এমন কোনো ঘটনার বর্ণনা পাবেন না, যা পড়ে এতটুকু অবান্তর বলে মনে হবে। গল্লের স্রোত এখানে নিম্নিরিণীর মতো নির্বাধ গতিতে প্রবাহিত হয়েছে। ঘটনার অধণ্ডতা, কাহিনীর নিটোল সমগ্রতা গীতিকাণ্ডলির গৌরব বাড়িয়েছে।

তারপর গীতিকাদাহিত্যের নাটকীয় গুণ। 'এপিক'-জাতীয় রচনায় আমরা ঘটনাকে পাই বর্ণনার মাধ্যমে, কিন্তু নাটকে ঘটনাগুলিকে আমরা চোখের সন্মুখে জীবস্তভাবে দোখ—বেহেতু নাটক দৃশুকাব্য। নাটকের আরো একটি বৈশিষ্ট্য

ক্ষণীয়। ঘটনার আক্ষিকতার কথাই বলছি। যাকে
নাটনীয় গুণ
আক্ষিক। ঘটনার কার্যকারণ-সম্পর্কের স্তুটি
হঠাৎ ছিন্ন হরে যায়, ঘটনা সহসা এমন একটা পরিণতিলাভ করে, একমূহুর্ত
পূর্বেও যার কথা একবারও চিন্তা করিনি, কল্পনা করিনি। ঘটনাপ্রবাহের এই
আক্ষিক গতিপরিবর্তন নাট্যসাহিত্যকে উপভোগের সামগ্রী করে তোলে।
দুখাকাব্যের উপরিউক্ত গুণ-তৃইটি আলোচ্যমান লোকগীতিকার মধ্যে স্প্রিক্ষুট।

'মহয়া' পালাটিতে ঘনায়মান সন্ধারে আধো-আলো আধো-অন্ধারের কুরেলিকামণ্ডিত পরিবেশে জলের ঘাটে নদের চাঁদের সঙ্গে বেদের মেয়ে রূপদী মহয়ার দেখা, উভয়ের কথাবার্তা, 'বাভার ছেড়ি'কে নদের চাঁকীয় নৌল্বের দৃয়াত্তঃ ঠাকুরের প্রেমনিবেদন, কুরিম রোষ বা ছলনাময় লজ্জার আশ্রম নিয়ে মহয়ার ওই প্রেমনিবেদনকে প্রত্যাখ্যান, তারপর উভয়ের পরস্পার নিকটতম সাল্লিধ্যে আসা, হোমরা বাভার রোষ, নদের চাঁদকে হত্যা করবার জত্তে মহয়ার হাতে বিষলক্ষ্যের ছুরি তুলে দেওয়া, প্রোক্ষাম্পদের বুকে ছুরি বসিয়ে দেওয়ার পরিবর্তে তাকে নিয়ে বেদের মেয়ের

পলায়ন, অরণ্যপ্রদেশে নদী তারে বণিকের সঙ্গে তাদের সাক্ষাৎ, ওই সদাগরের নৌকায় তৃজনের নতুন বিপদ, কৌশলে সদাগরের বিনাশসাধন, অতঃপর ভণ্ড সন্মাদীর কবল থেকে নিজেদের মৃক্ত করে নিয়ে উভয়ের পলায়ন, মিলনম্বথে কিছুকাল দিনযাপন, অবশেষে বেদের দলের সেখানে উপস্থিতি এবং প্রেমিক-প্রেমিকার শোচনীয় মৃত্য—প্রত্যেকটি ঘটনা নাটকীয় দৃশ্য হয়ে উঠেছে, এবং ঘটনাগুলির আকম্মিক পরিণতি আমাদের চিত্তকে মৃয় করে।

শেল্য়া' এবং 'চক্রাবভী' পালাত্টিভেও আমরা একই নাট্যসৌন্ধ দেখতে পাই। জলের ঘাটে প্রফুট্যৌবনা মল্যার সঙ্গে টাদবিনোদের সাক্ষাৎ, ভারপর উভয়ের তরুণ হৃদয়ে প্রেমের উন্মেম, হৃ'জনের বিবাহমিলন, স্থান্দরী মল্যার প্রতি হৃষ্ট কাজির পাপদৃষ্টি, কাজির হাতে চাঁদবিনোদের অশেষ লাঞ্জনা, পাঁচ ভাইয়ের সাহায়ে প্রতিশোধপরায়ণ কাজির হাত থেকে মল্যা কর্তৃক আমীর উদ্ধার্মাধন, দেওয়ান সাহেবের ঘরে মল্যার বিন্দনীজীবন্যাপন, ভিন মাস পরে সেই বিন্দানীজীবনের অবসান, আমীর ঘরে অভাগিনী মল্যার দাসীবৃত্তি, স্পাঘাতে বিনোদের মৃত্যুআশকা, মল্যা কর্তৃক আমীর প্রাণরক্ষা, আমীর হাতে মল্যার নারীত্বের চর্ম অব্যাননা, সর্বশেষে নদার জলে নোকা ভূবিয়ে দিয়ে অভিমানিনার প্রাণ্ড্যাগ—এ ঘটনাগুলিও পাঠকের চোধে একেবারে প্রভাক্ষ হয়ে ওঠে। এখানেও ঘটনার বিষাদ্ময় নাটিকীয় পরিণতি চমৎকারিত্বের স্থি করেছে।

'চন্দ্রাবতী' পালাটিতে চন্দ্রার ব্যর্থ প্রেমজীবনের কাহিনী বিয়োগান্ত দৃষ্ঠ-কাব্যের তুর্লভ মহিমার সম্জ্ঞল হয়ে উঠেছে। চন্দ্রার সঙ্গে জরচন্দ্রের প্রথমসাক্ষাৎ থেকে আরম্ভ করে এই গীতিকার শেষ দৃষ্টটি পর্যন্ত নাটকীয় সংঘাতে মুধর। পিতার শিবপূজার জক্ত চন্দ্রা প্রতিদিন ফুল তুলতে যেত পুকুরের ধারে। সেই নির্জন পুকুরধারে একদিন জয়চন্দ্রের সঙ্গে তার সাক্ষাৎ হল। ধারে ধীরে অপরিচয়ের ব্যবধান দূর হয়ে উভয়ের জীবন প্রণয়ের স্বতে বাঁধা পড়ল। তৃজনের বিবাহমিলনে কোনো সামাজিক বাধা ছিল না। বিবাহের প্রস্তাব উঠল, চন্দ্রার পিতা তা সমর্থন করলেন। স্কতরাং বিবাহ-অন্তর্ভানের উত্তোগ-আংগজন গুরুহল। অকস্মাৎ ঘটনাধারা ভিয়মুথে বইল। একদিন শোনা গেল, জয়চন্দ্র একজন মুসলমান-রমণীর প্রণয়াসক্ত হয়েছে। বিনামেঘে যেন বজ্রপাত হল—চন্দ্রার চিত্তবিদ্নার গভারতা সহজেই অলুমের। হলয়টিকে পাষাণ করে নিয়ে এই ভাগ্য-বিভাগিনারী বাকি জীবন শিবপূজায় কাটিয়ে দেওয়ার সংকল্প করেল। নিজে কত বড়ো ভূল করেছে, জয়চন্দ্র তা অল্পকালের মধ্যেই বুঝতে পারল। অন্ত্রাপের তাড়নায় একদিন সে চন্দ্রার সঙ্গে দেখা করতে এল। চন্দ্রা কিন্তু মন্দিরের দ্বার তাড়নায় একদিন সে চন্দ্রার সঙ্গে দেখা করতে এল। চন্দ্রা কিন্তু মন্দিরের দ্বার তাড়নায় একদিন সে চন্দ্রার সঙ্গে দেখা করতে এল। চন্দ্রা কিন্তু মন্দিরের দ্বার

খুলল না, দেবালয়ের পাষাণ্দেবতার মতো তার হৃদয়টিও মর্মঘাতী বেদনায় বৃঝি পাষাণে পরিণত হয়েছে। নিজের প্রার্থনা বার্থ হলে পর জয়চল্র মালতীর ফুল দিয়ে তার জীবনের শেষ কথা দেবালয়ের য়য়বারে লিখে রেখে গেল। সেইদিনই চল্রানদীর ঘাটে গিয়ে দেখতে পেল জয়চল্রের মৃতদেহ জলে ভাসছে। য়টি জীবনের কীশোকাবহ পরিণতি! কেবল বর্ণনার মাধ্যমে নয়, য়য়কককবি ঘটনার ঘাতপ্রতিঘাতের মাধ্যমে চল্রাবতী ও জয়চল্রের অভিশপ্ত জীবনের অশুসিক্ত কতকগুলি দৃশ্য উন্মোচিত করেছেন। তিনটি পালাই বিয়োগান্ত, ট্যাজেডির রসে অভিষিক্ত—পড়লে পাঠকের হৃদয় কয়ণাবিগলিত হয়, অন্তরের নিভৃত প্রদেশ হতে বেরিয়ে আদে অতি সকয়ণ একটি দীর্ঘনিশাস।

এবার আমরা গীতিকাগুলির বিশ্ময়কর 'লিরিক' আবেদন সম্পর্কে ত্-একটি কথা বলব। এই অপূর্ব লিরিকমাধুর্যের গুণেই এ সমন্ত গাণা ষথার্থ কাব্য হয়ে

গীতিকাদাহিত্যের লিরিক আবেদন

উঠেছে। নরনারীর প্রেমান্থভবকে পল্লীর প্রায়-নিরক্ষর রুষককবিরা কী গভীর সহান্থভূতির দৃষ্টিতে দেখেছেন! প্রেম অন্ধ, সে কোনোপ্রকার শাসন মানে না, পার্বচা

নদীর মতো উদাম বেগে ছুটে চলে, জগৎকে প্লাবিত করতে চায়। অশিক্ষিত হলেও পল্লীকবিরা মনন্তব খুব ভালো বুঝতেন, রহস্তময় প্রেমের স্বর্গটি তাঁরা চিনতেন। তাই এত স্থানর করে তাঁরা নায়কনায়িকার মৃক অন্তর্বেদনার মুখে ভাষা দিতে পেরেছেন। প্রেমের ও জগতের অন্ধগতিকেই তাঁরা শুধু দেখে গেছেন, প্রেমজীবনের কোনো নৈতিক সমালোচনা করতে বসেননি। মানবমানবীর স্বর্থহুংধ, হাসিকালার প্রতি তাঁদের যে সমবেদনা তার কোনো প্রিমাপ হয় না। কবিচিত্তের এই অতলম্পর্শ সহায়ভুতিই গীতিকাগুলির প্রতিটি ছত্রের ভিতর দিয়ে সংগীতমূর্ছনায় ফেটে পড়েছে—মানবজীবনে স্বপ্নের হাসি স্বপ্নের কাঁদন' দেখে পল্লীকবিরা নিঃশক্ষে অশ্বমোচন করেছেন।

চরিত্রাঙ্গনের ক্ষেত্রে এইসব কবি আশ্চর্য কুশলতা দেখিয়েছেন। এখানে আপনারা লক্ষ্য করবেন যে, পুক্ষচরিত্রগুলি অপেক্ষাক্তত দুর্গল। কিন্তু নারী-

চরিত্রন্থিলি প্রেমের বীর্ষে অশক্ষিনী, প্রেমের বিপুল কুশলঙা শক্তিতে শক্তিমতী। এক নিষ্ঠ প্রেম নারীকে কতথানি মহীর্দী করে তোলে, প্রেমকে পাপেয় করে সে কী

গর্বিত পদক্ষেণে সহস্র আঘাতসংঘাতের কাঁটার পণে এগিষে চলে, এবং প্রেমের তপস্থাবলে কীভাবে সভীত্ব ও নারীত্বকে বাঁচিয়ে রাখে, ভার উজ্জ্বল সাক্ষর গাখা-গুলির পাতার পাতার মৃদ্রিত রয়েছে। কুষককবিদের স্বচেয়ে বড়ো কুতিত্ব এই যে, একই প্রেম তাঁদের রচনার উপজীব্য হলেও প্রত্যেকটি নায়িকাকে তাঁরা ব্যক্তিবৈশিষ্টো উচ্ছল করে তুলেছেন, নায়কারা কোনো একটা বিশেষ শ্রেণীর নারীর
প্রতিনিধি অর্থাৎ 'টাইপ' হয়ে ওঠেনি। 'মছয়া', 'মলৄয়া' ও 'চক্রাবতী—ভিনজনেই
প্রেমিকা নায়কা, অবচ তাদের চরিত্র স্বাতস্কোর দীপ্তিতে সমূদ্রাসিত। বেদের
পালিতা কল্লা মছয়ার ত্ঃসাহসিক কার্যকলাপ আমাদের বিশ্বিত করে, সে যেন
বিষধরসর্পজড়িত একটি চলনতরু, যেন বজ্রগর্ভ বিদ্যুৎলতা—আরণ্য আদিমতা
তার চরিত্রে প্রপ্রকাশ। মলুয়া হিলুসমাজের একেবারে খাঁটি ভালো মেয়ে। সে
বিপ্রব বাধাতে পারে না, বিদ্রোহ ঘোষণা করতে জানে না, সমন্ত অপমান-লজ্ঞা,
তুংবকষ্ট নারবে সহ্য করে। তার নারীত্বের অব্যাননা বর্গন অসহনীয় হয়ে উঠেছে
তথন আত্মবিসর্জন করে সে সকল লাজ্বনার অব্যাননা বর্গন প্রসায়ভব আত্মন্ত
ভঙ্গাস একটি শ্বেতপন্ন, পবিত্র প্রেমের প্রতিমৃতি সে। চন্দ্রার প্রেমান্নভব আত্মন্ত
সংয্ম-শাসনে শাসিত। কোমলেকটোরে তার চরিত্র অপূর্ব হয়ে উঠেছে। তুর্বিষহ
বেদনার মূয়ুর্তেও সে নিজের চিন্তটিকে নিক্লপ দীপশিধার মতো প্রশান্ত হৈর্থে
অবিচল রেথেছে—'না কান্দে না হাসে চন্দ্রা নাহি বলে বাণী, আছিল স্বন্দর্যী কন্তা।
হইল পাষাণী'।

এই গীতিকাগুলির মতো এমন স্থানর মানবীয় রদের কবিতা বাংলাসাহিত্যে খুব বেণী নেই, একথা যদি বলি, তাহলে বোধ করি খুব ভুগ করা হয় না। প্রেমের সোন্ধ ও প্রেমের তপভার চিত্র পল্লীকবিদের হাতে কাঁ চমৎকার ফুটেছে!

নরনারীর প্রেমজীবনের রহস্তময় অন্তঃপুরে তাঁরা
মানবীয় রসের অপূর্ব অবলীলায় প্রবেশ করেছেন, প্রেমকে লৌকিক সীমার
উৎসার

মধ্যে আবদ্ধ রেখেও তাকে সমস্ত অগুচিতার উধ্বে তুলে

ধ্রেছেন। এদব লৌকিক প্রেমগীতিকার অন্থলরের এত্টুক্ স্পর্ণ নেই, সুল বাসনার বিক্ষোর্ভ নেই, দর্বত্র একটা স্লিগ্ধ শুচিতা ও শালীনতা বিরাজমান। বৈষ্ণবপদগুলিও প্রেমের কবিতা। কিন্তু দেই প্রেম অপ্রাক্ত, পাধিব নরনারীর প্রবৃত্ত্বা পদাবলীর রুদে মিটবার নয় — বৈষ্ণবের গান শুধু বৈকুঠের জল্পে। কিন্তু আলোচামান গাণাগুলিতে যে-প্রণয়কণা বর্ণিত হ্যেছে তা আমাদের এই বাস্তব-সংসারের চিরপরিচিত মানবমানবীর, মর্ত্যের আকৃতিই এগুলির মধ্য দিয়ে প্রতিস্পাদিত হয়েছে। তাই এইদর পল্লীগাণার আবেদন সার্বজনীন। গীতিকার ভাষা স্পাদিত হয়েছে। তাই এইদর পল্লীগাণার আবেদন সার্বজনীন। গীতিকার ভাষা শিরাভরণ অথচ অপ্রে সৌনদর্যে মিণ্ডিত, প্রকাশভঙ্গিসরল অথচ ব্যঞ্জনাসমূদ্ধ। এখানে প্রণয়-আলেখ্য ইন্দিয়গ্রাহ্ অথচ স্থলতার উর্ধ্বেচারী। অশিক্ষিত হয়েও পল্লীকবিরা প্রেন আলেখ্য ইন্দিয়গ্রাহ্ অথচ ব্যক্তর রচনা করলেন, তা-ই অবাক হরে ভাবি।

পল্লীগীতিকাগুলির ভাষা ও কবিছের সৌন্দর্য-মাধুর্যের সামাশু পরিচয় দিয়ে আমরা বর্তমান আলোচনা শেষ করব। অনলংকৃত বাকাও যে কেমন সহজে চিন্তচমৎকার কাব্য হয়ে ওঠে, তা যদি কেউ দেখতে চান, তাহলে আমাদের অফুরোধ, তাঁরা যেন এইসব গীতিকার দিকে একবার ভাষাও ক্রিছের সৌন্দ্য দৃষ্টিপাত করেন—পল্লীকবির সহজ ক্রিছে তাঁরা অবশুই মুগ্ধ হবেন। ক্রেকটি বিচ্ছিন্ন দৃশ্য ও বর্ণনা এখানে উদ্ধার করছি। আশাকরি, সহদয় পাঠক এগুলি খেকেই সমালোচ্য গীতিকাসাহিত্যের কাব্যোৎকর্ষবিষয়ে কিছুটা ধারণা করে নিতে পারবেন।

পালার নাম 'মছরা'। বেদের। গ্রামে এসেছে, ধেলা দেখাবে। নভার ঠাকুর সেই ধেলা দেখতে গিয়ে এই প্রথম মছরাকে দেখল। প্রথমদর্শনেই নদের চাঁদের হৃদয়ে অন্তরাগের সঞ্চার হল। এই অন্তরাগের বহিরঙ্গ প্রকাশটি কবির হাতে কী স্থলর ফুটেছে:

> 'यथन नाकि वाणांत एक जिंदिन माहेन नाजा। वर्षा व्याहिन नणांत ठाकूत छेठा। व्यहेन बाजा॥ मिं वाहेश छेठा। यथन वाद्म वाक्रिकदा। नणांत ठीकूत छेठा। क्य पहेजा। वृक्षि मद्य॥'

— পইড়া ব্রিমরে কথাগুলি নদের চাঁদের পূর্বরাগরঞ্জিত হৃদয়টিকে সর্বসাধারণের কাছে একেবারে অনাবৃত করে ধরেছে। ওই আচরণ একজন নিলিপ্ত
দর্শকের নয়, নিঃসন্দেহে প্রেমিকের। তারপর, আসয় সয়ার নির্জনতার জলের
ঘাটে স্থলরী মহয়াকে নদের চাঁদ কীভাবে আয়নিবেদন করছে, তার অয়পম চিত্রটি
একবার দেখুন। ভীফ প্রণয়ী সংকোচকম্পিত কপ্তে বেদের মেয়ে মহয়ার কাছে
তার মাতাপিতার পরিচয় চাইলে মহয়া বোধকরি একটা দীর্ঘনিশ্বাস ফেলে
বললেঃ

'নাজি আমার মাতাপিতা গর্তদাদর ভাই। শ্রোতের হেওলা অইয়া ভাসিয়া বেড়াই॥'

মত্য়া স্রোতের শেওলাই বটে। তার কথা গুনে নভার ঠাকুর হুদয়াবেগ সংবরণ করতে পারল না, মনের গোপন কথাটি প্রকাশ করে ফেলল: 'তোমার মত নারী পাইলে আমি করি বিয়া।' বেদের মেয়ে হলেও মত্য়া চিরকালের নারী। সে মনে মনে ভাবল, নদের চাঁদের কাছে বুঝি তার হৃদয়ের ত্বলতাটি প্রকাশ পেয়ে গেল। পুরুষের কাছে এত সহজে ধরা দিতে হল, কী লজ্জার কথা! তাই কুত্রিম রোষ দেখিয়ে বললঃ

'লজ্জা নাই নিলাজ ঠাকুর লজ্জা নাইরে তর। গলায় কলদী বাইন্ধা জলে ডুব্যা মর॥'

প্রেমাতির স্থতীত্র বেদনা ষে-মাল্যটি অহর্নিশ নিঃশব্দে সহ্থ করছে তাকে মহুয়া বলছে মৃত্যু বরণ করতে! নদের চাঁদ মরবে, কিন্তু প্রকৃতির সংসারের নদীতে ডুবে নয়—মহুয়ার হৃদয়যমুনায় ডুব দিয়েঃ

'কোথায় পাইবাম কলদী, কন্তা, কোথায় পাইবাম দড়ি। তুমি হও গহিন গাঙ্ আমি ডুবা। মরি ॥'

প্রেমিকচিত্তের এই আশ্চর্যস্থলর অভিব্যক্তির মধ্যে যে-কবিজসৌলর্য রয়েছে তার তুলনা হয় না। উপরের ছটি পঙ্ক্তি অবিশ্বরণীয়।

'মলুয়া' পালাটির শেষ দৃশ্য অতিশয় করণ। ভাগ্যবিভ্ষিতা, সমাজলাঞ্ছিতা
মলুয়ার শোচনীয় মৃত্যুর ঠিক পূর্বমূহ্র। মাঝনদীতে গিয়ে সে আত্তে আতে
নৌকাটি ভুবিয়ে দিচ্ছে, আত্মীয়য়য়ন সকলে কাতরয়রে তাকে আহ্বান করছে
ফিরে আসবার জক্তে। কিন্তু মলুয়া সংসারে আর ফিরবে না, নারীজের
অপমান তার কাছে অসহনীয় হয়ে উঠেছে। একে একে সকলকে প্রশম
জানিয়ে সে বিদায় নিল। তারপরঃ

'পূবেতে উঠিল ঝড় গজি উঠে দেওরা।
এই সাগরের কূল নাই ঘাটে নাই থেওরা।
ডুবুক ডুবুক নাও আরে বা কতদ্র।
ডুইবাা দেখি কতদ্রে আছে পাতালপুর।
পূবেতে গজিল দেওরা ছুটল বিষম বাও।
কইবা গেল স্থান্ত কতা মনপ্বনের নাও॥'

এহেন ট্র্যান্সিডির চিত্র যে-কবি আঁকতে পারেন তাঁর কবিত্বশক্তি অস্বীকার করবে কে ?

'চন্দ্রাবতী' পালাটি। জয়চন্দ্র ম্পলমান-রমণীতে আসক্ত হয়েছে শুনে চন্দ্রা নিশুক পাষাণমূতিতে পরিণত হল যেন। বাইরে সে কঠিন, কিন্তু সমস্ত অন্তর্গেশ তার নিদারণ যত্রণায় বুঝি খান্ খান্ হয়ে যাচ্ছেঃ

'রাত্রিকালে শরশয়া বহে চক্ষের পানি। বালিশ ভিজিয়া ভিজে নেতের বিছানি॥'

অসহ তার হৃদয়বেদনা। কত কথা চন্দ্রার মনে পড়ে। সেই অতর্কিত

পরিচয়, সেই অতর্কিত প্রেম, সেই মুগ্ধ আত্মনিবেদন, সেই বিচিত্রমধুর প্রেমস্থ—
একমুহুর্তে সব কোণায় অদৃশু হয়ে গেল! চক্রা জীবনে আর ঘুনোতে পারবে না,
চিরকালের জন্ম ভার ঘুম টুটে গেছে। শিবপ্জায় মন দিলেও হতভাগ্য জয়চক্রকে
কি জীবনে সে ভূলতে পেরেছিল? অসম্ভব। চক্রার হৃদয়ের শৃন্তার পরিমাপ
করবে কেঃ

'গুধাইলে না কয় কথা মুখে নাহি হাসি। এক রাত্রে ফুটা ফুল ঝইরা অইল বাসি॥'

এই চিত্রটি দেখে কার চোধে-না জল আসে, কার চিত্ত-না হাহাকারে খসিত হয়ে ওঠে ?

পূর্ববঙ্গের 'মৈমনসিংহ-গীতিকা' বইখানি কেন আমার ভালে। লাগে, উপরে তা আমি যথাসাধ্য বোঝাবার চেষ্টা করেছি। এখন রসজ্ঞ পাঠকেরা বিচার করবেন আমার ভালো-লাগার হেতুনির্দেশ যুক্তিসহ কিনা।

## সবাক চলচ্চিত্র ঃ সমাজজীবনে ও জাতীয় জীবনে ইহার প্রভাব

্রচনার সংকেতস্ত্র ৪ এ যুগে চলচ্চিত্রের দর্বব্যাপ্ত প্রভাব—চলচ্চিত্রের জনপ্রিয়তার হৈতুনির্দেশ—চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তাবিচার—চলচ্চিত্রের গুরুতর দাছিত্ব—নিকৃষ্ট চলচ্চিত্রের দূষিত প্রভাব—চলচ্চিত্র ও আমাদের মান্সিক স্বাস্থাহানি—চলচ্চিত্র ও সমাজকল্যাণ—শিক্ষাপ্রচার ও আমনদপ্রিবেশনে চলচ্চিত্র—উপসংহার।

আধুনিক বিজ্ঞানের বড়ো একটি দান সবাক চলচ্চিত্র। এই চলচ্চিত্রের সঙ্গে একালের নাগরিক জীবনের এক অবিচ্ছেন্ত সম্পর্ক গড়ে উঠেছে। ছোট-বড়ো শহরে যাঁরা বাস করেন তাঁদের সকলেই নিজেদের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা থেকে

প্রমুভব করে থাকবেন যে, চলচ্চিত্রপ্রতিষ্ঠান ক্রমশ পর্বস্থাপ্ত প্রভাব বিস্তার করে চলেছে। এক কথায় বলা যায়, এর

আকর্ষণ ত্র্বার। রঙ্গমঞ্চের আবেদনের জৌলুসও আজ চলচ্চিত্রের কাছে একেবারে নিশ্রত হয়ে গিয়েছে। বর্তমানে আমাদের বাঙালীজীবনে তুর্গতিলাঞ্নার অন্ত নেই, আমরা দারিদ্রাক্তিই। পাতাভাব, বস্ত্রাভাব দেশে দিন দিন প্রকট হয়ে উঠছে, জিনিসপত্রের দাম হু-হু করে বেড়ে যাছে। কিন্তু আপনি তুপুরে কিংবা সন্ধ্যায় একটি চলচ্চিত্রগৃহের সন্মুখে দাঁড়ান, দেখতে পাবেন, সেখানে জনারণ্যের স্ষ্টি হয়েছে; টিকিটঘর থেকে আরম্ভ করে ছুটপাথের বহুদ্র পর্যন্ত কত কত মান্ত্র লাইন ধরে দাঁড়িয়ে আছে —বালকের দল, কিশোরের দল, প্রোট্রের দল, প্রামিক-মজুর—বাদ কেউ নেই। যুদ্ধের দিনে রেশনের দোকানেও এত ভিড় আপনারা কখনো কেউ দেখেননি।

রান্তায় হাটুন, তুপাশের দেয়ালগুলির দিকে তাকান, দেখনে, কত বিচিত্র রকমের পোন্টার দেয়ালের গায়ে মারা রয়েছে—জনপ্রিম্ন চিত্রতারকাদের আকাজ্জিত মুখচ্ছবি সেখানে প্রতিবিদ্ধিত। আপনার বাড়ীতে পুরাণো দৈনিক দংবাদপত্রের কাইল যদি থাকে তাহলে বিজ্ঞাপনের পৃষ্ঠাগুলো এক নজরে দেখে যান; নিশ্চয়ই আপনার চোখে পড়বে, চলচ্চিত্র-সম্পর্কিত মনোহর বিজ্ঞাপনের আয়তন দিনের পর দিন কীরূপ ক্ষীত হয়ে উঠছে। শুধু দিনেমাজগৎকে নিয়েই আজকাল কতকগুলি চিত্তাকর্ষক পত্রিকা প্রকাশিত হচ্ছে। ওইসব পত্রিকা দেশের ছেলেমেয়েদের হাতে হাতে যুরছে, অভিনেতা-অভিনেত্রীদের নিয়ে কত রক্ষের তর্কবিতর্ক চলছে—ট্রামে-বালে-রেন্ট্রেণ্টে-পার্কে। এতেই সহজে উপলব্ধি করা যায়, ছায়াচিত্রের আকর্ষণ অপ্রতিরোধনীয়। স্বাক চলচ্চিত্র নাগরিক সভ্যতার অপরিহার্য অল হয়ে উঠেছে বললে মোটেই অভ্যুক্তি করা হয় না। সার্বজনীন এর আবেদন। স্কতরাং ব্যক্তিগত কচির কথা যাই হোক, গোটা সমাজমনের উপর বাণীমুখ্র পর্দার অসামান্য প্রভাব অন্ধীকার করার উপায় নেই।

চলচিত্ত্রের এই অসামান্ত জনপ্রিয়তার কারণ নির্দেশ করা মোটেই কঠিন কিছু নয়। শহরে মানুষের জীবন কিরপ কর্মবান্ত, কতথানি যান্ত্রিক, তা কাকেও ব্রিয়ে বলা নিপ্রয়োজন। সকাল থেকে সন্ধ্যে পর্যন্ত সবাই ক্ষধাসে ছুটে চলেছে জীবিকার সন্ধানে। কাজের ঘূর্ণীপাকে পড়ে এখানে মানুষগুলি প্রতিমূহুর্তে

আবর্তিত হচ্ছে, সমন্ত দিনের মধ্যে এতটুকু বিশ্রাম চলচিচত্রের জনপ্রিয়তার তাদের নেই। নিদারুণ কর্মব্যস্ততার পর তারা যথন হেতুনির্দেশ বাড়ী ফেরে তথন তাদের সকল দেহমন শ্রান্ত ক্লান্ত —

অবসাদগ্রন্ত। এরপ অবস্থায় মন স্বভাবতই কিছুটা আনন্দ পেতে চায়, চিত্ত-বিনোদনের সামগ্রী খুঁজে ফেরে, আমোদপ্রমোদের অভিলাষী হয়ে ওঠে। চিত্তের সজীবতা-প্রকুল্লতা ফিরিয়ে আনতে হবে, অপচ অধিক অর্থব্যয় করার মতো সামর্থ্য অনেকেরই নেই। এমন একটি পরিস্থিতিতে অল্লখরচায় তু-দণ্ডের আনন্দ-আহরণের বাসনা নিয়ে স্প্রবিত্ত মানুষগুলি ছোটে শহরের প্রেক্ষাগৃহগুলির অভিমুখে।

অবশ্য শ্রান্তি-অপনোদনের জন্তই যে সকলে সিনেমা দেখতে যায় তা নয়।
অভিনয়-নাচ-গান আর বহুবিচিত্র প্রাকৃতিক দৃশ্যের সহজ একটা আকর্ষণও তো
রয়েছে। ছায়াচিত্রে এ সমগুকিছুই মেলে, এবং সামান্ত অর্থবায়ে। তাছাড়া,
বৃষ্টিবাদলার দিনে, কন্কনে ঠাগুা ও শীতের সময়ে খেলার মাঠে, ঘোড়দৌড়ের
মাঠে, পার্কে, নদীতীরে আনন্দসঞ্চয়ের মানসে আশ্রয় নেওয়াটা তেমন নিরাপদ
নয়। কিন্তু প্রেকাগৃহে সকালে-হুপুরে-সন্ধ্যায়-রাত্রিতে—যে কোনো সময়েই—ছুই
ঘণ্টা আড়াইঘণ্টাকাল নিশ্চিন্তে নিরাপদে কাটিয়ে দেওয়া যায়, এতটুকু অস্ত্রিধে
নেই। এসব কারণে বৈচিত্রাপিপাত্ম আনন্দ-আকাজ্জী শংরবাসী মানুষের পক্ষে
পর্দার কদর আজ এতধানি বেড়ে গেছে, তাই প্রেক্ষাগৃহগুলিতে প্রতিদিন অজ্ঞ মানুষ্যের মিছিল। সকল বয়সের, সমাজের প্রত্যেকটি ন্তরের মানুষকে আনন্দ যোগাতে পারে চলচ্চিত্র। সংবাদপত্র, রেডিও এবং ছায়াছবি—এগুলিকে বাদ্ দিলে নাগরিক জীবন যে অনেকথানি বিস্বাদ হয়ে পড়বে, এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই।

বস্তুত নারীপুক্ষ, বালকবৃদ্ধ, ধনীনির্ধননির্বিশেষে প্রভৃত আনন্দপরিবেশনের ক্ষেত্রে চলচ্চিত্রের সঙ্গে অপর কোনো শিল্পের ভূলনা হয় না। চোধের আর মনের তৃপ্তিসাধনের শক্তি এর অসাধারণ। কিন্তু এ সভ্যটি ভূললে চলবে না যে,

मित्नमात मृना वा अरहाकनीयण ७५ हिछवित्नामत्नत চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তা-জন্মে নয়। শিল্পের স্তী মুখ্যত আনন্দ্রান বা মনোরঞ্জনের বিচার षण श्रामण, शोवजारव भिन्न ममाककना।विषय একেবারে উদাসীন থাকতে পারে না। আটের উপর কেবল আনন্দাভিলাবী কিংবা রদিকচিত্তের নয়, বৃহত্তর সমাজেরও একটা দাবী রবেছে। শিল্পের কাছ থেকে মাছ্যের প্রথম পাওনা হলো আনন্দ, আর উপরিপাওনা হলো শিক্ষা-বলিষ্ঠ জীবনাদর্শ। অভিনয়-নৃত্য-সংগীত-চিত্র ইত্যাদি এক সময় এদেশে লোক-শিক্ষার বাহন ছিল। যাত্রা-পাঁচালী-কথকতা-কবিগান প্রভৃতির সঙ্গে পরীর মামুষমাত্রেই পরিচিত। পল্লীজীবন থেকে নানাকারণে আজ আমরা দূরে সরে আসতে বাধ্য হয়েছি, এখন সকলেই ভিড় করছি শহরে। সে-কারণে পূর্বতন লোকশিকামূলক তথা আনন্দপরিবেশনকারী প্রতিষ্ঠানগুলির সঙ্গে এবুগে আমাদের পরিচয় একরূপ নেই বললেই চলে। বর্তমানে ওইসব প্রতিষ্ঠানের স্থান গ্রহণ করেছে রঙ্গমঞ্চ, রেডিও, সংবাদপ্ত ইত্যাদি--বিশেষ করে স্বাক চলচ্চিত্র। জনমতগঠনে, শিক্ষাপ্রচারে, জনসাধারণের কচিনিয়ন্ত্রণে এ দকল প্রতিষ্ঠানের অশেষ ক্ষমতা। ব্যাপক প্রচারের জন্ত শিক্ষিত মনের উপর সংবাদপত্তের প্রভাব

অসামান্ত। কিন্তু এক হিসাবে এই ক্ষেত্রে ছায়াচিত্রের প্রভাব ব্যাপকতর। তার কারণ হলো, ছায়াচিত্র আনন্দের মাধ্যমে প্রচারণার কাজে অগ্রসর হয়, আমোদ-প্রমোদের সহায়তায় মনকে সজোরে নাড়া দিয়ে দর্শকের দৃষ্টিকে বিশেষ কোনো শিক্ষণীয় বিষয়ের দিকে তুলে ধরে। অশিক্ষিতের কাছে সংবাদপত্র মৃল্যহীন। কিন্তু নিরক্ষর মানুষও ছায়াচিত্র থেকে কিছু-না-কিছু শিক্ষার খোরাক পায়। স্বতরাং চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তা ও সার্থকতাবিচারে সমাজস্বোর প্রয়টি অবাস্তর মোটেই নয়।

সিনেমাকে যদি এ যুগের নাগরিক সভাতার অপরিহার্য অস বলে স্বীকার করে নেওয়া হয়, তাহলে বলবো, এর দায়িত্ত কম নয়। সার্থক শিল্প-হিসাবে একে স্থানরের দাবী মানতে হবে—আর্টের মর্যাদা রক্ষা করে চলতে হবে; এবং জনকল্যাণের বাহনরূপে একে লোকশিক্ষার অক্তম সংগ্রকের ভূমিকায় অবতীর্ণ হতে হবে। কিন্তু অতীব পরি গ্রাপের বিষয়, এদেশের চলচ্চিত্রপ্রতিষ্ঠানের মালিকগণ এই সমত্ত ব্যাপারে একরপ উদাসীন। চলচিচত্তের গুরুতর দায়িত্ব সিনেমা তাঁদের কাছে শিল্পরণে বিবেচিত নয়, সামাজিক দায়িতের কথা একবারও তাঁরা ডেবে দেখেন বলে মনে হয় না, সিনেমার वावमाधिक निकृष्टि जाँ त्वि कार्छ अक्यां वित्वा। छन्छि क्रिकारकाम्भानी शुल তাঁরা রাতারাতি লাধপতি হয়ে উঠতে চান, বাাঙ্কের অঙ্ক কী করে ফেঁপে উঠবে, কেবল দেদিকেই দৃষ্টি রাখেন। উক্ত মালিকগণের এছেন মনোভদির ফলে শহরের প্রেক্ষাগৃহগুলি অধুন। সমাজ্জীবনে ও জাতীয় জীবনে ক্রমাগতই তৃষ্টপ্রভাব বিস্তার করে চলেছে। সেধানে যে-সকল চিত্র সাধারণত প্রদশিত হয় তাতে अन्य मदल जीवनामर्गंत त्कारना व्यि विषय (नरे, मान्यद्य महर वृश्विधिन क्रियान নেই, চারিত্রমহিমা নেই, বাস্তব জীবনের বিশ্বস্ত প্রতিফলন নেই, অভিনয়ে-নৃত্যে-সংগীতে নেই কোনো উচ্চতর শিল্পস্থ্যার প্রকাশ। বেশীর ভাগ চিত্রের অবলম্বন প্রেমকাহিনী, অবিখাস্ত রোমাঞ্চকর ঘটনা কিংবা সমাজবিরোধী কার্যকলাপ। কিন্তু এসকল ঘটনা মহত্তর জীবনের প্রতি কোনো ইলিত বছন করে না, নিত্য-কালীন মান্বসত্যের পরিচয় দেয় না—কেবল অস্ত্র মনোবিকার, হীনভম প্রকৃতির স্পাধিত বিজ্ঞোহ, ইন্দ্রিরের দহ্যতা, অস্থুলরের কদর্য মুখভিদিমার দিকেই দর্শকের সকল মন ও দৃষ্টিকে আকর্ষণ করে।

মানব্চিত্তের উপর এর প্রতিক্রিয়া সত্যই বিষময়। সিনেমাতে গিয়ে যে-অর্থ আমরা বায় করি তার প্রতিদানে আমরা কী পাই ? পাই নিজেদের পশু-প্রকৃতিগুলিকে জালিয়ে তোলবার ইন্ধন, পাই বহুকালের কল্যাণপ্রদ সমাজ- বন্ধনকে অস্বীকৃতি জানিয়ে তাকে ব্যক্তিগত ধেয়ালগুশিতে ছিশ্লবিচ্ছিন্ন করার অশুভ প্রেরণা, পাই কুশ্রী তার ক্লেদগিছল স্পর্শ। ফল কী দাড়াচ্ছে — প্রতিনিয়ত

নিজেদের আমরা বিকৃত কুধার ফাঁদে বন্দী করে

নিকৃত ছালাচিত্রের

ক্ষত প্রভাব

হয়ে ধীরে ধারে নৈতিক অধংপতনের অন্ধাহরের প্রবেশ

করছি; দিন দিন হারিয়ে ফেলতি সৌলর্যবাধ, সমাজবোধ, ধমবোধ, এতে বিকৃত হচ্ছে আমাদের শ্রেষ্ঠ সম্পদ মানবধর্ম। আপনারা বলুন, বে-সব চিত্র প্রায়শই প্রেকাগৃহে দেখে থাকেন, অশ্লীলতায়-ভরা যৌনআবেদন ও সন্তা দেশপ্রেমের বুলি ছাড়া অলুকোনো আকাজ্জিত বস্তু কি তা থেকে আহরণ করেন? সভ্যের মুখের দিকে যদি ভাকান তাহলে আপনারা এ প্রশ্লের যে-উত্তর দেবেন তা নেতিবাচক হতে বাধ্য। আপনারা এক্রণ সন্দেহ পোষণ করবেন না. আমরা নীতিবাগীশ। চলচ্চিত্র-রঙ্গমঞ্চকে নিশ্চয়ই আমরা নরক বলে মনে করি না—সভ্যকার আর্টকে যে স্বাগত জানাতে পারে না, মানুষ নামের অযোগ্য সে। কিন্তু আর্টের গঙ্গাজল ছিটিয়ে অস্বাহাকর সমাজবিরোধিতা, অশ্লীলতা, নোঙ্রামি, ভাঁড়ামি আর বীভৎসতাকে নির্বিচারে গ্রহণ করতে রাজী আমরা নই। স্থলরের বেদীতে কদর্যতার ক্রকারজনক উলঙ্গ-উল্লাম নৃত্য একেবারে অস্ত্য। কুরুচিপূর্ণ নিকৃত্বশ্রেণীর চলচ্চিত্র মালিকদের অর্থাগমের পথ স্থগম করে তুলছে, কিন্তু গোটা জাতীয় জীবনকে ঠেলে দিছে শোচনায় অপন্তুার দিকে।

সিনেমা আমাদের মানসিক স্বান্থাকে কতথানি পঙ্গু করে দিচ্ছে তার একটুধানি ইন্ধিত দিই। আজকালকার তরুণসম্প্রদায়ের দিকে লক্ষ্য করুন, অনেকেরই সাজপোষাক, চলনবোলন, ভাবভন্ধি সিনেমাগন্ধী। এদের কাছে

ত্ত বিশাল পৃথিবীতে প্রেক্ষাগৃহগুলিই এক তম সত্য সান্দিক বাষ্যহানি
ইতিহাসের মহৎ চরিত্রকে, আন্তর ঐথর্যে দীপ্যমান আদর্শ

পুরষকে, আনন্দলোক-বিরচনকারী শিল্পস্থাকে শ্রনা-ভক্তি-পূজা নিবেদন করে এসেছি। কিন্তু এদের কাছে পূজা পার একমাত্র চিত্রভারকাবৃদ্দ—ছায়াচিত্র-জগতের বাইরে আর-কিছুরই দেন অন্তিই নেই। সিনেমার কাহিনী, সিনেমার গান, সিনেমারিব্যক আলাপআলোচনা, তর্কবিত্রক নিয়েই এরা মেতে রয়েছে। চলচ্চিত্রের নিপুণ অভিনেতা-অভিনেত্রীকে তাঁদের প্রাণ্য মর্যাদা অব্ভাই আমরা দেব, যথান্থানে তাঁদের সংবর্ধনা জানাব। এতে আপত্তির কিছুই নেই, বিপদেরও কোনো সংগত কারব নেই। বিপদ সেধানে, যেধানে চিত্রভারকাবৃন্দের স্থপ্র দেধা

ছাড়া অক্তকিছু আমরা ভাবতে পারি না, চিন্তা করতে পারি না। এরপ একটি অবস্থা আমাদের মানসিক দৈকের হৃচক বলেই শোচনীয়। অহস্থ মানসিকতা এ দেশের তরুণ হরুণীর দলকে কোণায় টেনে নিয়ে যাচ্ছে? বাতব জীবনটা কি শুধু সিনেমার স্থা দিয়েই তৈরী? চলচ্চিত্রের জনপ্রিয় অভিনেতা-অভিনেত্রীদের খেলার মাঠে নামিয়ে তাদের হাতে ক্রিকেটের বাাট তুলে দিলেই তবে আমাদের আর্ত্রাণের তহবিল ভরবে, নঙুবা ওই ভহবিল শৃত্য থাকবে—এরূপ একটি অবস্থা বা ঘটনা কি হৃত্ব মানসিকভার পরিচায়ক? এর আশু প্রতিকারের পথ চিন্তুনীয়।

ইচ্ছা থাকলে—স্বার্থবৃদ্ধির একটুঝানি উথেব নিজেদের তুলে ধরতে পারলে
—দেশের প্রেফাগৃহগুলিকে আবিলতামৃক্ত আননদানের ও নানামুখী-শিক্ষাপ্রচারের শ্রেষ্ঠ কেন্দ্রে পরিণত করা যায়। পৃথিবীর উন্নত দেশগুলিতে তাই করা
হয়েছে এবং হচ্ছে। এই বিপুল বিশ্বসংসারে মানুষের কত্তিত্ব দেখবার জানবার
শিধবার রয়েছে। স্থলকলেক্তে বই পড়ে, শিক্ষকদের

চলচ্চিত্ৰ ও সমাজকল্যাণ মুখে শুনে, আমরা কভটুকু জ্ঞান সঞ্চয় করি? আর, আমাদের দরিদ্র দেশের কয়জনই-বা শিক্ষালাভের স্থোগ পায়? বিভালয়-মহাবিতালয়ে দীর্ঘকাল ধরে পাঠ নিয়েও যা আমরা শিপতে পারি না, উৎকৃষ্ট চলচ্চিত্র থেকে তা সহজেই শেথা যায়। পৃথিবীর সর্বত্র ভ্রমণ করে মানবসংশার ও প্রকৃতিলোকের সর্ববিধ অভিজ্ঞতা অর্জন করা কোনো মানুষের পক্ষেই এক জীবনে সম্ভব নয়। কিন্তু চলচ্চিত্রের সাহায্যে বড়ো পৃথিবীকে আমরা হাতের মুঠোর পেতে পারি, রুদ্ধার প্রেক্ষাগৃহের একটি চেয়ারে বদে ছ-ঘণ্ট। আড়াই ঘণ্টা সমষের মধ্যে গোটা ছনিয়ার নানা বস্তু নানা দৃখ্যের উপর আমরা অবলীলায় চোধ বুলিয়ে যেতে পারি। এমন প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাসঞ্য় আর কোন্উপায়ে সম্ভব? উত্তরমেরু আর দক্ষিণমের, দূরপ্রসারিত অগ্নিচালা মরপ্রান্তর, গ্ল অরণ্যানী, উত্তুঙ্গ পর্বতশৃত্ব, অতলম্পর্শ সমুদ্র—জঙ্গংসারের দ্রদ্রান্তকে আপন চোধে দেখে নিয়ে জীবনকে ধন্ত করতে হলে চলচ্চিত্রের আশ্রয় নেওয়া ছাড়া পতান্তর नार्थक ठलिकि पृत्रक काष्ट्र अपन (मृत्र, अपनिशासक ठाकून कर्तादन, व्यপतिहिट्टक পরিচয়ের আলোকে উজ্জল করে তুলবে, অজানাকে জানাবে। সব্কিছুকে নিজের চোখে দেখে, জগতের অঞ্চ বাণীকে নিজের কানে শুনে আমর। কৃতকৃতার্থ হব। ইতিহাস, ভূগোল, প্রকৃতিবিজ্ঞান, সমাজবিজ্ঞান, দিকে দিকে বিকীর্ণ অজম শিল্পসম্পদ, প্রকৃতির সৃষ্টি আর মাত্রধের অতন্দ্র সাধনার সৃষ্টিকে প্রতাক্ষ জীবস্ত প্রেক্ষণীয় করে তুলতে পারে একমাত্র স্বাক চলচ্চিত্র। এর সম্ভাবনার সীমাপরিসীমা নেই।

প্ৰসংখ্যাক অনুস্থানিক প্ৰত্তি কৰিছে কৰ্মান্ত enter an eligible for the enterest for state of the second ending with the state of the st का र वार्ष्य में के वह भूकि। मार्थित वर्ण्यव -----Millian . I have no a to the to ma som still but we are writed depend वृद्धिकार का स्थाप के एक देवां के बेटा का अध्याप के का का का के का का का का का का का का को दाबर कि व मवामार्थ वर्ष मानव वर्ष मानव वर्ष वर्ष । প্ৰতিষ্ঠ , তেল প্ৰতিলিক হ'ল হ'ব কি পুলুল ক্ষনক প্ৰসেত্ৰ প্ৰতিশ্ব मार्क, हो पुर १वेंट विषय प्राप्त के अपने ताल करते ताल होता । अपने वर्ष prompted god and provincian in the province of the principles हरत महर्माण्यामा अधील । ११११ व च वर्ष देव पान वर्षात्ताः to assimilar and association and a bis on as also as of organic hair करता कह पर विशेष केन्द्रा कि प्रथमान दावह क्षेत्रांटर व प्रार्थ, व काल प्रार्थ । must and gid do a some one with 48 mad addit also had 2840 भाषात विकास रहत कर र प्रार्थित तर इ.इ. . एक इ. . . . . इ.इ. मी देवी के , नवह है। हा वाच ता वा स्वरापादर तथान "ने १०११ वा वा वा वी वाद ने १०१० व eshe e cad piligit a non man, cang maje ocidans दला व केरण, आजियस्य पुर निकास पार्टन के एक प्रतिकार हुए । अहे

.

#### ----

CAN CHILDRED CHES ATE AND THE GREET STREET STREET STREET

তথাপি বলব, এ মহানগরীতে বর্ষার আবির্ভাব একেবারে উপেক্ষণীয় নয়। এথানে ঋতুবৈচিত্রের কিছুটা সংবাদ নিয়ে আসে বর্ষা আর গ্রীয়। অপরাপর ঋতুর—শরৎ-হেমন্ত-শীত-বদন্তের—সত্যকার রূপটি পাষাণকায়। কলকাতার বুকে তেমন কোটে না। শরতের সোনামাথা মিষ্টি রোদ, শিউলির স্থরতি, কাশের বনে মৃত্র বাভাসের দোলা, চারদিকে অজস্র খুশির টেউ; হেমন্তের ধানকাটা মাঠে সন্ধার বিষয়তা, জ্যোৎস্রবাতে পাতলা কুয়াশার অবস্তঠনের তলে শরংলক্ষীর অশহলছল চোধ; শীতের নিরাভরণ তপবিনীমূতি, সাজ-ঝ্যাবার ও সকল আসক্তিমোচনের ইপিত; মায়াবী বসন্তের উলাম ক্ষ্যাণামি, ফুলফোটাবার অখান্ত উলাস, তরুলতার পুষ্পিত প্রলাপ, প্রকৃতিলোকে ও জীবলোকে নিরাধ জীবন-চাঞ্চলা—মহানগরী কলকাতায় এ সমন্ত-কিছুরই তো প্রবেশ নিষেধ। এখানে সহজ্পবেশের পথ পায় শুধু বর্ষা ও গ্রীয়। গ্রীয় তার হরদহনে, বর্ষা তার মেঘান্যকার ও প্রকল বর্ষণে নিজ নিজ অন্তিহ ঘোষণা করে। তাই বলছিলাম, নিস্কাদংসারের রূপবৈচিত্রের স্থাদ কলকাতা শহরে না মিললেও বর্ষাঋতুকে উপেক্ষা করা চলে না।

\* \* \*

বর্ধার কলকাতা—কথনো উপভোগ্য, কখনো বিরক্তিকর। এই কর্মুখর বিশাল শহরটিতে ব্র্ধাদিনের একটি দৃশ্য কল্পনা করুন। আকাশে মেঘ করেছে, নভোদেশে বেশ একটা থম্থমে ভাব দেখা যাচছে। ধানিক পরে একটু বাতাস বইতে আরম্ভ করল, গুঁড়িগুঁড়ি বুটি গুড় হল। এবার প্রচারীর কথা ভাবুন।

বেগার কলকাভার বিরূপভাসম্পর্কে একজন হয়ে উঠেছে, প্রকৃতির বর্ধার কলকাভার বিরূপভাসম্পর্কে একজন যারা অসতর্ক ছিল, এখন তাদের সতর্ক না হয়ে উপায় নেই। সকলের চলার বেগ ফুততর হল। কেউ রান্ডার গাড়ীবারান্দায় আশ্রয় নিচ্ছে, যাদের ছাতা রয়েছে তারা ওটা খুলে জোরে জোরে পা কেলছে, কেউ ট্রামে-বাসে চাপবার জাত্তে ব্যস্ত। 'রিক্সা—রিক্সা' বলে কেউ চীৎকার করছে, আর যাদের পকেট ভারি ভারা চট্ করে ট্যাক্সিতে উঠে পড়ছে। মুহূর্ভমধ্যে সারা কলকাভার চেহারাটি যেন একেবারে বদলে যায়।

বৃষ্টি ধরে না, বর্ষণ প্রবেলতর হয়ে আদে। দেখতে দেখতে কতকগুলি বিশেষ রাস্তায় জল জমে ওঠে। এরূপ অবহায় ছাতা, বর্ষাতি, 'ক্যাপ' সবকিছু নির্থক। জল বেড়েই চলে, ফুটপাথ ডুবে যায়। কোধাও হাঁটু পর্যন্ত, কোথাও কোমর শর্যন্ত জল। বড়ো চওড়া রান্তাগুলি তথন ধরস্রোতা ধালের রূপ ধারণ করে। অল্লকণ পরে ট্রামের গতি তার হয়ে আসে, তারা এগুতে আর পারে না, একটার পর একটা সারিসারি দাঁড়িয়ে যায়। যাত্রীবোঝাই বাসগুলি প্রবল বর্ষণ আর জলস্রোতকে

উপেক্ষা করে কিছুক্ষণ চলতে থাকে, চলার বেগে জলের থাকা বর্ষণে যানবাহন ও বুকে বড়ো বড়ো টেউ জাগে। ওই টেউয়ের আঘাত পথচারীদের অব্যা

গিয়ে লাগে তুপাশের দোকানগুলির দরজায়, কোনো

কোনো পথচারী চেউয়ের ধাকা সামলাতে না পেরে কাৎ হয়ে পড়ে জলেব মধা, জামাকাপড়ের অবস্থা শোচনীয় হয়ে ওঠে—দেখলে মায়া হয়। অশান্ত বেবিট্যাকি-গুলি শান্তভাবে যখন জলের মধ্যে প্রায়-অর্ধেক ভূবে থাকে, তথন তাদের দিকে তাকিয়ে মনে হয়, দৃষ্টু ছেলেকে কেউ অনেকক্ষণ চূপ করে দাড়িয়ে থাকবার শান্তি দিয়েছে বুঝি। কিন্তু কোমরজল ভেঙে বিক্যাওয়ালা ঠুংঠং শব্দ করে এগিয়ে চলে—ডবল ভাড়ার লোভ সে সামলাতে পারে না।

চারদিকে জল থৈ-থৈ করছে। এ যেন শহরে মান্তমগুলিকে নিমে পিতামহী প্রকৃতির নিচ্নুর কৌতৃক। পায়ের জ্তো তথন হাতে ওঠে, কাপড় গুটোতে গুটোতে গুটোতে কথন যে হাঁটুর উপরে চলে আসে গুটোতে গুটোতে কথন যে হাঁটুর উপরে চলে আসে গাবোকাই যায় না, পাংলুন গুটিয়ে হাঁটবার অন্তুত ভদিটি দেখলে হাসি চেপে রাখা কঠিন হয়ে পড়ে। মেয়েদের অবতা আরো করুণ। দামী দেখলে হাসি চেপে রাখা কঠিন হয়ে পড়ে। মেয়েদের অবতা আরো করুণ। দামী শাড়ীতে কাদামাধা জল, শালীনতাবাধে শাড়ী গুটিয়ে নেবার অম্ববিধে, ত্'পায়ের শাড়ীতে কাদামাধা জল, শালীনতাবোধে শাড়ী গুটিয়ে নেবার অম্ববিধে, ত্'পায়ের ম্বলর আগতেল জলের তলায় নিমজ্জিত, কাঁধে-ঝোলানো বাগেটি সম্পূর্ণ সিক্ত, ভেগা ম্বলর ভাতেল জলের তলায় নিমজ্জিত, কাঁধে-ঝোলানো বাগেটি সম্পূর্ণ সিক্ত, ভেগা ম্বলর দিয়ে ঘন্যন মাথার চুল মোছা—সে এক কার্ন্ট্রামিশ্রিত কৌতৃকজনক দৃশ্য।

তুরস্থ ছেলেরা ভারি মজা পায়, থালি পায়ে তারা রাতায় নেমে এসে ক্রেমরজলে সাঁতার কাটবার চেষ্টা করে। কেউ ভাঙা তক্তাপোষ অথবা থালি কোমরজলে সাঁতার কাটবার চেষ্টা করে। কেউ ভাঙা তক্তাপোষ অথবা থালি পিপে ভাসিয়ে দিয়ে তার উপর চেপে বসে ভারি আমোদ পায়। ছোটশিশুরা পিপে ভাসিয়ে চিয়ের তার উপর চেপে বসে ভারি আমোদ পায়। ছোটশিশুরা দিরজা-জানালার থারে শোতহীন বদ্ধজলে কাগজ্ঞের নৌকো ভাসাতে ভালোবাসে। ইস্পে 'রেনি-ডে' হলে ছেলেরা দল

ভালোবাসে। ইন্ধুলে 'রেনি-ডে' হলে ছেলেরা দল

সকলের কাছে বর্ধার
থিধে ভিজতে ভিজতে বাড়ী ফেরে। কেউ-বা
থিজিয়া সমান নয়
চলচ্চিত্রগৃহাডিমুবে অভিযান করে, টিফিনের পরসা
চলচ্চিত্রগৃহাডিমুবে অভিযান করে, টিফিনের পরসা
বাঁচিয়ে সিনেমা দেখে। বড়বাবুর বড়ো কথার ভয়ে কেরানীকুলের অনেকেই
বাঁচিয়ে সিনেমা দেখে। বড়বাবুর বড়ো কথার ভয়ে কেরানীকুলের অনেকেই
জলকাদা ভেঙে ঝড়ের কাকের মতো সিক্তদেহে আপিসের দিকে চলতে পাকে।
জলকাদা ভেঙে ঝড়ের কাকের মতো সিক্তদেহে আপিসের দিকে চলতে পাকে।

তাদের মধ্যে যারা একটু বেপরোয়া তারা বাড়ীতে ফিরে দিবানিতা উপভোগ করে। বাইরে না গেলে যাদের চলে তারা গল্পগুজবে, অথবা আধ্ধোলা জানালার. কাছে বসে আকিশের দিকে তাকিয়ে সময় কাটিষে দেয়। যাদের কবিমন তারা বৃষ্টির স্করে নিজেদের প্রাণের স্কর মেলায়, বাদলা দিনের বাতাস তাদের হৃদয়ের উত্তাপকে ভিমিত করতে পারে না। তবে একথাও সত্য যে, পাষাণপুরী কলকাতা 'অলকাম্বপ্ল' দেধার উপষ্কু স্থান মোটেই নয়!

কলকাতা শহরে যেমন পাকাবাড়ীর প্রাচুর্য, তেমনি পুরাণো জীণ বস্তিবাড়ীরও অসন্তাব নেই। এসব ঘরে অসংখ্য দরিদ্র মান্ত্র বাস করে। ঘনবর্ধার দিনে এরাই সবচেয়ে বেশি কন্ট পায়, এদের ছর্ভোগের সীমা থাকে না।

দরিদ্র মান্ত্রের হুর্গতি

অনেকক্ষণ খরে বৃষ্টি হলে ছাদের ফুটো দিয়ে অবিরল
জল পড়তে থাকে, জামাকাপড় বিছানাপত্র সব ভিজে
যায়। বাইরের প্রবল জলম্রোত বিচিত্র রকমের আবর্জনা নিয়ে নীচু জায়গার
ঘরগুলিতে ঢুকে পড়ে—তখন এক ছঃসহ কদর্য অবস্থার স্প্টি হয়। এরপ অবস্থায়
অক্সকোনো বাড়ীতে আশ্রম নেওয়া কিংবা রাস্তায় এসে দাড়ানো ছাড়া
বন্তীবাসীদের গতান্তর থাকে না। শহরের বন্তিগুলি ধনতান্ত্রিক সমাজের কলকের

তবে কলকাতার স্বল্লবৃষ্টি তেমন খারাপ লাগে না, বিশেষত রাতের বেলা। প্রচণ্ড উত্তাপে এখানকার মান্ত্রগুলোর কী যে কট্ট হয়, তা বর্ণনাতীত। বেশির ভাগ মান্ত্র্যই তো গরীব, কয়জনের বাড়ীতেই-বা ইলেকট্রিক পাখা রয়েছে। আর. স্থর্যের খরতাপে চারদিকের বাতাস যখন আগুনের মতো হয়ে ওঠে তখন ফ্যানের

हिनास्था विश्वा (छ। शासि ना। किस्त दिनाि कि किस्त क्षित किस्त किस

## হিমালয়-অভিযান ঃ এভাৱেষ্ট-বিজয়

্রচনার সংকেতন্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—এভাবেক্টের উচচতানির্ণয়: রাধানার্থ শিকদার—দেশদেশান্তরের ছঃসাহনী মানবসন্তানের ছ্র্রার আক্লাঞ্জা—শুরু হইল হিনালয়-অভিযান— ভূতীয় অভিযান—চতুর্ব অভিযান—১৯৫১ সালের অভিযান—১৯৫১ সালের অবিশ্বরণীয় অভিযান—
এভারেক্ট-অভিমূথে তেনজিং ও হিলারী—উপসংহার।

যুগ্যুগান্তর হইতে পর্বতশ্রেষ্ঠ হিমালয় বিশ্বের মান্তবের এক চিরন্তন বিশ্বরের বস্তু হইয়া রহিয়াছে। ভারতবর্ষের ভৌগোলিক সীমা বর্ণনা করিয়া পুরাণশাস্তকার বলিয়াছেন—'সমুদ্রের উত্তরে হিমাদ্রির দক্ষিণে অবস্থিত যে-বর্ষ ভাষারই নাম ভারতবর্ষ।' সিন্ধুগঙ্গার উপত্যকাভূমি আর্থাবর্ত এই হিমালয়েরই স্প্রী। ভারতীয়েরা কল্পনা করিয়াছেন পিতা হিমালয়, কন্তা

পারভিদ ভূমিনা
 গলা ; তাই ভারতীয় চিন্তাধারায় ও কবিকল্পনায় অলুংলিই

সম্চ হিমাচল লাভ করিয়াছে এক মহিমাভাশ্বর মৃতি। হিমালয়ের তৃধারসমারত তুর্গম শৃক্ষপ্তলি শ্বরণাতীত কাল ইইতে ধর্মপ্রচারক, ভূতাত্তিক, বিজ্ঞানী,
অভিযাত্রিক ও কাব্যকারগণের অস্তরে এমন এক আকর্ষণের স্পষ্ট করিয়াছে যাহার
প্রভাব তৃরতিক্রমণীয়। এই তুর্বার আকর্ষণবশে ইহাদের মধ্যে কেহ কেই অগ্রসর
ইইয়াছেন হিমাচলের তৃর্গম শৃক্ষে আরোহণের জন্ত। আর, য়াহারা হিমালয়ের
প্রত্যক্ষ কোনো অভিজ্ঞতা অর্জন করিতে পারেন নাই তাঁহারা স্থপকল্পনার বিচিত্র
বর্ণে আপনার মানসলোকে ইহার রহস্তময় মৃতিটি আঁকিয়া লইয়াছেন।
গঙ্গোতীর্থক্ষেত্রে ভারতীয় সন্মাসীদলের শক্ষাহীন যাত্রা একদিকে যেমন
আধ্যাত্মিক মহিমায় মণ্ডিত, অপরদিকে তেমনি ত্রধিগম্য এই নভোম্পর্দী প্রতির
তুর্নিবার আকর্ষণে পূর্ণ।

এই আকর্ষণ ভারতীয়ণণকে যেমন প্রভাবিত করিয়াছে, ঠিক তেমনি সমানভাবেই দ্রদ্রান্তের হংসাহসী বিদেশীর চিন্তকে নিঃশব্দ আহ্বান জানাইয়াছে।
হিমালয়ের উত্তরপূর্ব অঞ্চলের ভূমিজরীপবিষয়ে তথ্য
এভারেক্টের ইচ্চভানির্ণর:
সংগ্রহকালে বাংলার হিন্দুকলেজের গণিতশান্তে মেধাবী
রাধানাধ শিকদার
ভাত্র রাধানাথ শিকদার সার্ভেয়র-জেনারেল শুর
জর্জ এভারেস্টের অধীনে 'গ্রেট টুগোনোমেট্টক্যাল সার্ভে অব্ ইণ্ডিয়া'র দপ্তরে
সমীকাবিভাগের কাজে নিষ্ক্ত হইয়াছিলেন। পরে তিনি আপন কৃতিছের
জ্ঞাবে এই বিভাগের প্রধান 'কম্পিউটর'-এর পদে উন্নীত হন। ইংরেজি ১৮৫২

শালে এই প্রতিভাবান বাঙালী তাঁহার অকাটা যুক্তিপ্রমাণের দার। দেখাইলেন যে, হিমালয়ের সর্বোচ্চ শৃঙ্কের উচ্চতা উনতিশ হাজার হুই ফুট। এই চূড়াটর তিব্বতী নাম ছিল 'চোমোলাংমা' অর্থাং জগজ্জননী। কিন্তু ভারতশাসক ইংরেজকর্তৃপক্ষ ইহার নৃতন নামকরণকালে বাঙালা রাধানাথের ক্রতিহের কথা শ্রেণ করিলেন না—সমীক্ষাবিভাগের পূর্বতন অধ্যক্ষ জর্জ মন্ট এভারেস্টের নাম শ্রেণ করিয়া ইহাকে 'মন্ট এভারেস্ট' নামে চিহ্হিত করিলেন। পরে সাধারণের মূথে মূথে 'মন্ট এভারেস্ট' পরিবর্তিত হইল 'মাউন্ট এভারেস্ট' নামে। ধীরে ধীরে পৃথিবীর চতুর্দিকে বিশ্বের স্বোচ্চ গিরিশ্দের কথা ছড়াইয়া পড়িল—চঞ্চল হইয়া উঠিল অভিযাত্রীদলের চিত্ত।

মাত্ম্বই কেবল বলিতে পারে—'দেমন করে ঝণা নামে ছুর্গম প্রতে— নিতাবনার ঝাপ দিয়ে পড় অজানিতের পথে'। তুঃসাহসিকতার প্রদীপ্ত অক্ষরেই

দেশদেশাস্তরের ছ:দাহদ মানবদন্তানের হুর্বার আকাজ্ঞা মরণবিজয়ী মান্থবের নিত্য-অগ্রসরমানতার উজ্জল ইতিহাস লিখিত। তাহার চিত্তের অবিচল সংকল— অজানাকে জানিবে, দূরকে নিকট করিবে, তুর্গমের বুকে আঁাকিয়া দিবে নিজের পদচিহ্ন। পৃথিবীর তুর্লভ্যা বাধাকে

সে কোনোদিন মানে নাই, প্রকৃতির কুটিল জকুটিকে সে ডরায় নাই, নিশ্চিত মৃত্যুর মুখোমুখী দাড়াইয়া সে ভীতিবিহবলতা অন্তর্ভব করে নাই। স্নদ্র অজানিতের, অপরিচিতের রহস্তময়তা তাহাকে নিরন্তর অহ্বান জানাইয়াছে। এই আহ্বানে সাড়া দিয়া সে বলিয়াছে:

> 'তপতী কুমারী মরু চাহে আজ প্রথম পায়ের ধ্লি, অজানা নদীর উৎস ডাকিছে ঘোমটা আধেক থুলি; নিসক গিরিচ্ডা

> তুহিন-তুষার-শয়নে আমারে অরিছে বিরহাতুরা। উত্তরমেরু মোরে ডাকে ভাই, দক্ষিণমেরু টানে, ঝটিকার মেঘ মোরে কটাক্ষ হানে।

প্রকৃতির কোনোরূপ বাধা মান্ত্রের আকাজ্ঞা-উপ্তমকে প্রতিহত করিতে পারে নাই,—জলে-স্লে-নভোদেশে তাহার গতি অপ্রতিহত। মৃত্যুর মৃল্যে মানুষ মেরুপ্রদেশ জয় করিল। ইহার পরবর্তী সংকল্প ত্রারোহ হিমালয়শৃঙ্গে অভিযান—এভারেস্টবিজয়।

বাহির ংইয়া পড়িল অসম সাহসী অভিযাত্রীদল। ১৯১১ সালে সর্বপ্রথম এভারেস্ট-অভিযান শুরু হয়—ইহার নেতৃত্ব করিলেন কর্ণেল হাওয়ার্ড বেরি। এজন্ত ইংলণ্ডের 'রয়েল জিওগ্রাফিকাল সোসাইটি'কে ধন্যবাদ। রুদ্র প্রকৃতির প্রতিকুলতায় কিন্তু এই অভিযান সাফল্যমণ্ডিত হইল না, কিছুদ্র অগ্রসর হইয়া
পর্বতারোহিরা ফিরিয়া আসিলেন। ব্যর্থতা সফলতার
ডের হইল হিমালয়-অভিযান
কেনাপান। ইহাতে মান্তবের অপরাজেয় আকাজ্রা আরো
উদ্দীপ্ত হইয়া উঠে। ১৯২২ সালে অপর একদল পর্বতারোহী বিতীয় অভিযান
ভরু করিলেন—জেনারেল ক্রেস্ ছিলেন ইংলাদের নেতা। এই অভিযানীদলের
মধ্যে ম্যালোরি, নটন ও সোমারভেল-এর নাম সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। ইংলারা
২৭০০০ ফুট পর্যন্ত আরোহণ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। এক তুষারহ্রদে পড়িয়া
সাভজন শেরপার আকস্মিক মৃত্যুহেতু বিতীয় অভিযানও ব্যর্থ হইল।

তৃতীয় অভিযান আরম্ভ হইল ১৯২৪ সালে—জেনারেল ক্রসের নেতৃতে। পূর্ববর্তী অভিযানের ম্যালোরি এবং নর্টনন্ত এই দলের সঙ্গে ছিলেন। ইহারা ২৮০০০ হাজার ফুট পর্যস্ত অভিক্রম করিয়া অবশেষে ফিরিতে বাধ্য হইলেন।

দৈহিক অস্ত্তা স্থাক প্রতারেছী সোমারভেল-এর ভূতীয় অভিযান
অগ্রগতির পথে বাধা ইইয়া দাড়াইল, আর তুষারে
প্রতিকলিত অত্যুক্তল স্থাকিরণ নটন-এর দৃষ্টিশক্তি সম্পূর্ণ বিনষ্ট করিয়া দিল। এহেন
মর্মান্তিক বিপর্যয় দেখিয়াও ম্যালোরি কিন্তু সাহস হারাইলেন না, তিনি আরো
একশত ফুট উচ্চে আরোহণ করিলেন। তারপর কিন্তু ম্যালোরির কোনো সন্ধান
মিলিল না—তিনি এবং তাঁহার সন্ধী আরভিন নিথোঁজ হইয়া গেলেন। অনেকের
ধারণা, রংবুক-তুষারহ্রদেই তাঁহারা স্মাধিস্থ হইয়া রহিয়াছেন।

চতুর্থ অভিযান হিউ রাটলেজের নেতৃত্বে ১৯৩০ সালে পরিচালিত হইরাছিল। এই দলের এরিক শিপটন ও ফ্রাঙ্ক স্মাইধির নাম উল্লেখনীয়। কিন্তু ইহারা ২৮১০০ ফুটের বেশী পর্বভশুঙ্গে আরোহণ

চতুর্থ অভিযান
করিতে পারেন নাই। ১৯৩৪ সালে মরিস উহলসন
নামক এক ব্যক্তি একাকী এভারেস্টশৃলে আরোহণের চেটা করেন এবং অবশেবে
তিনি মৃত্যুম্থে পতিত হন। ইহার অল্লকাল পরেই দিতীয় মহাযুদ্ধ বাবে, যুদ্ধের
জন্ম হিমালয়-অভিযান কিছুকালের জন্ম বাবে।

১৯৫১ সালের অভিযাত্রীদল হিমালয়ের পথবাট, আবহাওয়া ইত্যাদি
পর্যবেক্ষণ করিয়া ফিরিয়া আসেন। তাঁহাদের সংগৃহীত তথ্যের উপর নির্ভর
করিয়া 'স্থইস কাউণ্ডেশন কর আলপাইন রিসার্চ'
১৯৫১ সালের অভিযান
১৯৫২ সালে এভারেস্ট-বিজয়-অভিযানে বাহির হইলেন।
মোট এগার জন সদস্ত। ইহাদের মধ্যে আটজন পর্বতারোহী ও তিনজন

বৈজ্ঞানিক ছিলেন। এই দলের নেতার নাম উইস ছুরাণ্ট। সুইস-অভিযাত্রীরা দক্ষিণ দিকের নতুন পথে অভিযান চালনা করিয়া ২৮,২১৫ কুট পর্যন্ত আরোহণ করেন। সুইসদলের সহিত বর্তমানে বিশ্ববিখ্যাত তেনজিং শেরপা প্রতারোহণ করিয়াছিলেন। ইনি স্বপ্রথম সমূক্ত এভারেস্টশৃঙ্গে উঠিয়াছিলেন বলিয়া নেপালের মহারাণা সম্মানস্চক 'নপাল-প্রতাপ্রধ্ক' পদক ইহাকে দান করিয়াছিলেন।

এই অভিযানের পর শারীরিক ও সাংসারিক নানা কারণে তিনি নিজেকে যখন বিজ্ঞিত মনে করিতেছিলেন তথন বিধাতার আশীর্বাদের গ্রায় তাঁহার কাছে অন্তরোধ আসিল ১৯৫০ সালের ব্রিটিশ অভিযাত্রীদলের নেতা কর্ণেল হাণ্টের—
হিমালয়-অভিযানে তাঁহার [হাণ্টের] সহ্যাত্রী হইবার জক্ত। এই অন্তরোধে

তুবারশার্থল তেনলিং সহর্বাজী হইতে তিনি সমত আছেন। সুইস আলপাইন ক্লাব ও বিটিশ বয়েল জিওগ্রাফিকাল সোসাইটি ব্যাভাবে এই অভিযাগ্রীদল
গঠন করেন। ইহার সদস্তসংখ্যা ছিল ব্যাজন। অধিনায়ক হইলেন কর্ণেল
এইচ. সি. হান্ট। ২০ জন শেরপা, ৩৬২ জন মালবাহী শ্রামিক ও দশ হাজার
পাউও মাল লইয়া অভিযান গুরু হয়।

১৯৫০ সালের ১০ই মাচ অভিষাত্রিগণ চিররহস্তাবৃত এভারেক্ট-গিরিশ্দের দিকে যাত্রা আরম্ভ করিলেন। তাঁহারা চলিয়াছেন চড়াই-উৎরাই অতিক্রম করিয়া। ১০০০০ হাজার ফুট উচ্চে নামচে বাজারে পৌছিয়া পর্বতারোহিগণ বিশ্রাম নইলেন। ইহার পর তাঁহাদের অগ্রসরণ কিন্তু প্রের মতে। আনদর্প্রদ হইল না—বিরূপ প্রকৃতির সহিত সংগ্রাম করিয়া তাঁহাদিগকে আগাইয়া যাইতে হইবে। ২০০০০ ফুট উচ্চে কর্ণেল হাত প্রথম তাবু ফেলিলেন। ২৬শে মে

সংগ্যালের অবিশ্বরণীয় বাতাস প্রবাহীনল অন্তম তাবৃতে পৌছিলেন। চতুদিকে প্রচণ্ড অভিযান ইইল অবিশ্রাম্ভ তুমারপাত — অসহ্য ঠাণ্ডায় অভিযাতীর।

জমিয়া ষাইবার মতো ইইলেন। পরের দিনও প্রকৃতির এই ত্রোগময়তা সমান-ভাবে চলিল। তার পরের দিন প্রকৃতি কিছুটা শাস্তভাব ধারণ করিল। সকলেই অমুস্তা অম্ভব করিতেছেন, দেহে-মনে নামিয়াছে ক্লান্তি—অবসাদ। এরপ অবস্থার মধ্যেও তাঁহারা ২৭,৯০০ ফুট উচ্চে উঠিলেন। নবম তাঁব্ হইতে গ্রেগরী, লোনে ও নিমা নীচের তাঁব্তে নামিয়া আসিলেন। রহিলেন কেবল হিলারী ও তেনজিং। ইংবারা হইজনে সারারাত ধরিয়া জুতা প্রভৃতি প্রয়োজনীয় সামগ্রী সৌভের আগুনে গ্রম করিলেন, এবং তিনঘটা ধরিয়া অক্সিজেন লইয়া নিজেদের কুত্ত রাথিলেন।

ক্রমে ভোর হইয়া আসিল। প্রভাতে ভুষারশার্ছল তেনজিং আর নিউজি-ল্যাণ্ডের অধিবাদী হিলারী আবার যাত্র। আরম্ভ করিলেন। তৃষারস্তৃপের উপর সিঁভি কাটিয়া কাটিয়া তাঁহারা অতি মন্থর গতিতে অগ্রসর হইলেন। কোণাও-বা টিকটিকির মতো হাঁটিয়া, কোধাও-বা কুঁজো হইয়া হামাগুড়ি দিয়া চলিতে চলিতে দেখিলেন চূড়ার একধার চেপ্টা, অন্তধার থাড়াই—উঠিবার

এভারেন্ট অভিন্থে তেনজিং কোনো উপায় নাই। ক্ষণকালের জন্ম তাঁহারা বিহবলতা ও হিলারী

यागृज्य क तिरामन । পরমূহর্তেই তেন জিং-এর মুখ হইতে

নির্গলিত হইল উল্লিসত ধ্বনি—'আমর। উঠিয়াছি, উঠিয়াছি।' হিলারী তেনিজিংকে প্রশান্ত হাজে অভিনন্দন জানাইলেন। ১৯৫০ সংলের ২৯শে মে শেরপ। তেনজিং পৃথিবীর স্বোচ্চ গিরিশিখরে ভারত, নেপাল, ব্রিটেন ও রাষ্ট্রস্ভের পতাকা ব্রফ-কাটা কুঠারে বাধিয়া তৃলিয়৷ ধরিলেন। ১৮৫২ সালে বাঙালী রাধানাধ প্রথম এভারেন্টের উচ্চতা নির্ণয় করেন, আর ১৯৫০ সালে বাংলার তথা ভারতের তেনজিং বিষের উচ্চতম পর্বতশৃঙ্গে আরেটেণ করিলেন। তাঁহার একমাত্র मश्याञी निष्ठिजनार्धित हिनाती।

এভাবেস্ট-বিজয়-অভিযান সফলতামণ্ডিত চ্ইল, মাসুষের কাছে এতকাল পরে উদ্ধৃত গিরিচ্ডা মন্তক অবনত করিল। পূববতা অভিযাত্রিগণের তঃখ-বিপদ-মৃত্যুবরণের মূল্যে আহতে অভিজ্ঞতা তেনজিং ও হিলারীর যাত্রাপ্রের পাথের তইয়াছে, প্রগামীদের ব্যর্থতা ইতাদিগকে সফলতার পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছে। এভারেস্ট-অভিযান পৃথিবীর মানবসভাতার ইতিহাসে

একটি অবিশারণীয় ঘটনা। এই তৃঃসাহসিক অভিযান প্রমাণ করিল, মান্তবের মহতী আকাজ্ঞার কাছে অজেয় বলিয়া কিছুই নাই— প্রকৃতির কোনো বাধার সন্মুধে সে পরভেব স্বীকার করিবে না। জয় হোক মানব্মনের অমিত ইচ্ছাশক্তির, জয় গোক মানুদের অকম্পিত সংকল্পের।

#### বেতাৱবার্ত 1

্রিচনার সংকেতন্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—দূরকে নিকট করিবার আকাজা হইতেই বেতারবার্তার স্বস্টি—রেডিওর প্রেরক্যন্ত্র ও গ্রাহক্যন্ত্র—বেতারবার্তার বহবিধ উপযোগিতা—সংস্কৃতি ও লোকশিক্ষাপ্রচারের ক্ষেত্রে বিজ্ঞানীর বড়ো একটি দান রেডিও—জনকল্যাণ্যাধনের মাধ্যমহিসাবে রেডিও—বেতারবার্তাকে সর্বসাধারণের সম্পদ করিয়া তুলিতে হইবে—উপসংহার।

মারুষের জ্ঞানের পরিধি ষতই প্রসারিত হইতেছে, বুদ্ধিশক্তি ষতই বিকশিত হইরা উঠিতেছে, ততই তাহার চোথে ধরা পড়িতেছে রহস্তময়ী প্রকৃতির নান। গোপন তথ্য। ষে-প্রকৃতির ভীষণতার কাছে মারুষ একদিন অসহায়ভাবে

আর্সমর্গণ করিয়ছিল, সেই প্রকৃতিকেই আজ দে
নিজের আয়ত্তে আনিয়া নানাকাজে লাগাইতেছে—
মাম্বের বৃদ্ধির কাছে উদ্ধৃত নিস্গপ্রকৃতিকে পরাভব স্বীকার করিতে হইয়াছে।
কৌত্হলী বিজ্ঞানী ষেদিন বিহাংশক্তি আবিফার করিল, ষেদিন তাহার কাছে
ধরা পড়িল ইথর আর ইলেক্ট্নের গোপন রহস্ত, সেদিন মাম্বের জয়য়াত্রার
ইতিহাসে এক নৃতন অধ্যারের স্টে হইল—টেলিফোন-টেলিগ্রাফের উদ্ভাবনা এক
পরমাশ্র্য বৃস্তর্কাপে জগৎকে চমৎকৃত করিল। ইহার পরেই বিশ্বয়কর বেতারবার্তার
স্টি।

টেলিগ্রাফ, টেলিফোনে আমরা দেখি, তারের সহায়তায় কথা ও শব্দ একস্থান হইতে দ্রবর্তী অক্তথানে অতি সহজেই প্রেরিত হইতেছে। মামুহ ইহাতেও বেন তৃপ্ত থাকিতে পারিল না, সে চাহিল বিনাতারে জগতের একপ্রান্ত হইতে অক্তপ্রান্তে মনের কথাকে প্রেরণ করিতে। দৈনন্দিন জীবনে পরস্পরের

দূরকে নিকট করিবার আকাংজ্ঞা হইতেই বেঙার-বার্তার স্বষ্টি দক্ষে বধন আমর। আলাপ-আলোচনা করি, তথন কোনো তারের সাহায্য আমাদিগকে লইতে হয় না। বিজ্ঞানী ভাবিল, অল্প-দূরত্বের মধ্যে যদি বিনাতারে পরস্পরের সহিত কথা বলা সম্ভব হয় তবে দূরদ্রান্তরে

অবস্থিত মান্তবের ক্ষেত্রে ইহা সন্তব হইবে না কেন? বিজ্ঞানীর দ্রকে নিকট করিবার এই যে অপ্রান্ত প্রয়াস, ইহার ফলে একদিন আবিষ্কৃত হইল রেডিওফোন, আবিষ্কৃত হইল বেতারবার্তা। এখন মূহুর্তমধ্যে একদেশের সংবাদ অন্তদেশে প্রচারিত হইতেছে,—মান্তবের কাছে পৃথিবীর দূরত্ব আজ একেবারে ঘুচিয়া গিয়াছে। ইতালীয় বিজ্ঞানী মার্কনিকে আমরা রেডিও-র আবিদ্যারক বলিয়া জানি। কিন্তু এই বিম্মার্থ যন্ত্রটি তিনি একক প্রচেষ্টায় উদ্থাবন করেন নাই, ইহার আবিদ্যারের পিছনে রহিয়াছে বহু বিজ্ঞানীয় অফ্লান্ত পরিশ্রম ও গবেষণা।

যাহাকে শব্দ বলা হয়, তাহা ইণরের কম্পনসমষ্টি ছাড়া আর-কিছু নয়। বেতারকেন্দ্রে মাইক্রোফোনের সাহায্যে বে-শব্দতর্ফ উথিত হয়, তাহাকে প্রথমে বিহাৎতর্ফে এবং বিহাৎতর্ফ হইতে পরে ইণরতর্কে পরিণত করা হয়।

ইথরতরক্ষে পরিণত হইয়া ইহা দিগ্দিগন্তে বিকীর্ণ হইতে বেজিও-র প্রেক্ষর ও থাকে। বেতারকেল্রে মে-মুয়টি থাকে তাহাকে বলা গ্রাহক্ষর হয় প্রেরক্ষর: অফুদিকে যাহারা বেতারবার্তা গুনিতে

চার তাহাদেরও একটি যদ্ভের প্রয়োজন হয়, উহার নাম গ্রাহক্ষয়। প্রেরক্ষয় হইতে উথিত ইপরতরক গ্রাহক্ষয়ের সপে সংশ্লিপ্ত 'আকাশতারে' আদিয়া প্রতিহত হয়। সেই প্রতিহত তরক্ষধানিকে গ্রাহক্ষরটি প্রথমে বিদ্যুংতরক্ষে ক্লান্তরিত করিয়া পরে শক্তরক্ষে পরিণত করে। তথনই আমরা এক্ষান হইতে প্রচারিত কথা, সংগীত ইত্যাদি অন্তর্গনে বিদিয়া সহজ স্বাভাবিকভাবে শুনিতে পাই।

বিজ্ঞানীদলের বিচিত্র আবিকার মান্তমের সভাতা ও সংস্কৃতিকে বিশ্বমুখী করিরা তুলিরাছে—বিশ্বমানবের কল্যাণেরপণটি উল্ফুক করিয়াধরিয়াছে। রেডিও-যন্ত্রের আবিকারের মধ্যেও বহিরাছে মানবকল্যাণের অজ্ঞ সম্ভাবনা। আনন্দ-

দানে, শিক্ষাপ্রচারে, জ্ঞানরি চরণে রেডিও-র সীমাহীন বেঙারবার্তার বছবিধ উপযোগিতা সহজেই উপলব্ধি করা যায়। 'ব্রিটিশ উপযোগিতা ব্রভকান্টিং কর্পোরেশন' এবং 'আমেরিকান রেডিও

ব্রডকাস্ট' লক্ষ লক্ষ মার্যকে আনন্দ, শিক্ষা ও জ্ঞান বিতরণ করিতেছে। ভারতবর্ধে কলিকাতা, বোষাই প্রভৃতি হানে বেতারপ্রচারকেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের দেশে বর্তমানে বহু ধনীর গৃহে, বড়ো বড়ো দোকানে রেডিওফোন দৃষ্ট হয়। আশা করা যার, একদিন এমন একটি সময় আসিবে, যখন প্রত্যেক শহরে, প্রামে গ্রামে, সাধারণ গৃহস্থরে পর্যন্ত বেতার্যন্ত্রের অসন্তাব হইবে না।

বেতারবার্তা সত্যই আধুনিক যুগের একটি বিশ্বয়কর জাবিদ্ধার। জগতের কোন্ একপ্রান্তে একজন মনীষী বক্তৃতা করিতেছেন, তাহা আমরা নিজের মরে বিসরাই শুনিতে পাইতেছি। পৃথিবীর কোন্ দ্রতম প্রান্তে একটি ঘটনা ঘটিল,— পর্মুহুর্তে বেতারবার্তার সহোয্যে সেই সংবাদ জগতের অন্তপ্রান্তিত মাহুষের কাছে গিয়া পৌছিল। পৃথিবীর দূরত্ব ও মাহুষে-মাহুষে ব্যবধানটি যেন আজ একেবারে

ঘূচিয়া গিয়াছে, জগদাসীর মানস্মিলনক্ষেত্রটি সহজ ও প্রশস্ত হইয়া উঠিয়াছে। মার্থে-মার্থে এই যে ঘনিষ্ঠ মিলনেব ভাব, ইহাই তো আধুনিক সভাতার

সংস্কৃতি ও লোকশিকা-প্রচারের ক্ষেত্রে বিজ্ঞানীর বড়ো একটি দান রেডিও সবচেয়ে লক্ষণীয় বিশিষ্টতা। রেডিওকোন মান্ত্রক শুধু আনন্দবিতরণের মাধ্যম নয়, কেবলমাত্র সংগীত, অভিনয় ইত্যাদি শুনাইয়াই ইছার প্রয়োজন শেষ হইয়া বাইবে না—ইহা মানুষকে দিবে শিক্ষার আলো,

ভাহার দারে পৌছাইয়া দিবে জ্ঞানের বার্তা। সাহিত্য, বিজ্ঞান, দর্শন, সমাজনীতি, রাজনীতি, অর্থনীতি ইত্যাদি বিষয়ক নৃতন নৃতন ভাবধার। ও চিস্তাধারা জগতের মধ্যে নিরস্তর যে-আলোড়ন সৃষ্টি করিতেছে, তাহারও সঙ্গে সহজে প্রত্যেক মান্ত্রের ঘনিষ্ঠ পরিচয় ঘটাইয়া দিতে পারে এই বেতারবার্তাবাহী যুদ্রটি।

বর্তমানে উন্নত দেশগুলিতে শিক্ষাপ্রচার ও নানাবিধ জনকল্যাণের ক্ষেত্র থুব বড়ো দায়িত্ব গ্রহণ করিয়াছে সেখানকার বেতারপ্রচারকেন্দ্রগুলি। অল্লব্যক্ষ ছেলেমেয়ে এবং প্রাপ্তবয়স্ক ব্যক্তিদের মনের আনন্দ ও জ্ঞানবিতরণের ক্ষেত্র

জনকল্যাপদাধনের মাধ্যম হিদাবে রেডিও বেতারকেন্দ্রের প্রচেষ্টা সভাই প্রশংসার্হ। মার্রহকে মারুষ করিয়া ভোলা, ভাষাকে পরিপূর্ণ জীবনের ইঙ্গিত দেওয়া পাশ্চান্তা দেশগুলির কর্তৃপক্ষ নিজেদের প্রধান

কর্তব্য বলিয়া মনে করেন। ওই সকল দেশের বেতারবার্তার প্রচারআদর্শ যদি আমাদের দেশেও অনুসত হয়, তবে দেশের অগণিত অধিবাসী তাহাদের মহাত্তবিকাশের পথে অনেকথানি সহায়তা লাভ করিবে।

পৃথিবীর অক্তান্ত দেশের তুলনায় শিক্ষাব্যাপারে আমর। অবিশ্বাস্থভাবে পিছনে পড়িয়া আছি। অশিক্ষা ও কুশিক্ষা আমাদের মনের চারিদিকে অক্ষকারের প্রাচীর তুলিয়া দিয়াছে। এদেশের সরকার ইচ্ছা করিলে বেতারবার্তার সাহায্যে অতি সহজে জনশিক্ষা সম্পর্কিত বিরাট দায়িত্ব পালন করিতে পারেন—কুসংস্কারে

বেতারবার্তাকে সর্বসাধারণের সম্পদ করিয়া তুলিতে হইবে আচ্ছন দেশবাসীর চিত্তদৈন্ত দ্ব করিতে পারেন। লঘুপ্রকৃতির গীতবাছে, নীচু স্তরের অভিনয়কে প্রাধান্ত না দিনা, বেতারে যদি বিশিপ্ত মনীষীদের নানাবিষয়িনী বক্ততাপ্রচারের বাবস্থা করা হয়, স্বস্তরের নরনারীর জন্ত

যদি প্রচারস্চী প্রস্তুত করা যায়, তবে অভাল্লকাল-মধ্যেই জনসাধারণ অশিকা ও কুশিকার হাত হইতে মৃক্তি পাইতে পারে। বেডিওকে শুধু শহরের মধ্যে আবদ্ধ করিয়া রাখিলে চলিবে না—গ্রামে গ্রামে যাহাতে সকলেই বেভার্বার্ড। শুনিবার স্থোগ পায়, সরকারকে ভাহার প্রভিও দৃষ্টি রাখিতে হইবে। বেতারবার্তা আজ মান্তবের কত বিচিত্র প্রেরাজন সিদ্ধ করিতেছে।
সমুদ্রগামী স্থীমারে, আকাশচারী এরোপ্রেনে, তুর্গম হলপথ ও জলপথের যাত্রীদের
সঙ্গে একটা করিয়া রেডিও-যন্ত্র থাকে। সংবাদপত্রের দৈনন্দিন থবর সরবরাহের জন্ত বেতারবার্তা অবক্ষপ্রয়োজনীয় সামগ্রী ইইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু
বর্তমান যুগে বিভিন্ন বিজ্ঞানীর আবিদ্যার একদিকে যেমন মান্তবের বহুবিধ কল্যাণ-

সাধন করিতেছে, অক্সদিকে মান্ত্র্যকে নানাভাবে উপদংহার বিপথগামী করিয়াও তুলিতেছে। যুদ্ধকালীন পৃথিবীতে দেখা পিয়াছে, বেভারবার্তা মিথ্যাপ্রচারের হারা দেশের জনগণকে নির্বিচারে সর্বনাশের পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছে। এখনও দেখা যাইতেছে, বেভারবার্তা অজ্ঞ মিথ্যা, অর্থসত্য প্রচার করিয়া জনসাধারণকে বিভান্ত ও প্রবিশ্বত করিতেছে। ইহা কিন্তু রাষ্ট্রের অমঙ্গলই ডাকিয়া আনিতেছে। এজন্ত দায়ী হইল হীনস্বাথ-প্রবাদিত মান্ত্রের অশুভ বৃদ্ধি। বেভারবার্তাপ্রচারের পিছনে যদি শুভবৃদ্ধির প্রেরণা বর্তমান পাকে, তবে ইহা বিশ্বের জনকল্যাণের ক্ষেত্রে যুগান্তর আনিতে পারে। বেভারবার্তার এই উজ্জল ভবিশ্বংই আমরা কামনা করি।

### ধর্মঘট

[রচনার সংকেতসূত্র ও প্রার্থিক ভূমিকা—ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবন্থা ও প্রেণীনংগ্রাম — শ্রমিকধর্মণটের আয়াপ্রকাশ—যান্ত্রিক উৎপাদন ও শ্রমিকশোষণ—শ্রমিকের সভ্যশক্তি ও ঐকাচেতনার প্রয়োজনীয়তা—ধর্মদে সংগ্রামী শ্রমিকের স্বচেরে বড়ো অন্ত্র—ধর্মণটের ক্ষত্তিকর দিক—উপসংহার। }

সম্প্রতি পৃথিবীতে পরস্পর্বিরোধী হুইটি শ্রেণী মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে—
পৃঁজিপতি ধনিকশ্রেণী ও সর্বহারা শ্রমিকগোষ্টা। এই শ্রেণীবিরোধ যতই জটিল
রূপ ধারণ করিতেছে, সমাজে ততই একদিকে দেখা
প্রায়ন্ত ভূমিকা দিতেছে নিচুর শোষণপ্রবৃত্তি, অন্তদিকে উগ্র হইষা
উঠিতেছে ভয়াবহ অসন্তোষ ওপুঞ্জীভূত বিজোহের ভাব। মান্তবের জ্ঞান-বৃদ্ধি-শার্ভির
পরিধি দিন দিন প্রসারিত হইতেছে, প্রতিনিয়ত কত বৈজ্ঞানিক আবিষার-উদ্ভাবন
পরিধি দিন দিন প্রসারিত হইতেছে, প্রতিনিয়ত কত বৈজ্ঞানিক আবিষার-উদ্ভাবন
হইতেছে। কিন্তু আশ্রেষ্কের বিষয়, সেই অন্তপণতে মানুষ মানসিক শান্তি ও

খাচ্ছন্দ্যের অধিকারী হইতেছে না। তাই মনে হয়, বর্তমানের এই যান্ত্রিক সভ্যতার মধ্যে কোণায় যেন একটা অভিশাণ লুকাইয়া রহিয়াছে।

আধুনিক যুগটিকে আমর। ষত্রবুগ-নামে চিহ্নিত করিতে পারি। এই ষত্রমুগে পৃথিবীর প্রায় সকল দেশেই শ্রমিক ও কলকার্থানার মালিকদের মধ্যে একটা অনভিপ্রেত সংঘর্ষের ভাব প্রকট হইরা উঠিয়াছে। ধনতাত্রিক সমাজ-ব্যবস্থাকে কেন্দ্র করিয়াই বর্তমানে আধিক জগতের চাকা ঘুরিতেতে। মালিকগণ নিজেদের মূলধনে কলকার্থানা প্রতিষ্ঠিত করিয়া সেধানে শ্রমিকদের নিযুক্ত করে,

ধনতাত্রিক সমাজব্যবন্থ।

ও শ্রেণীসংগ্রাম

ও শ্রেণীসংগ্রাম

ও শ্রেণীসংগ্রাম

ত লাগ করিয়া থাকে।

কলে দেখা যায়, একদিকে

মালিকসম্প্রদায়ের এশ্বর্য ও স্থেশাচ্চন্য দিন দিন বৃদ্ধি পাইতেছে, অন্তুদিকে অগণিত শ্রমিকের তৃঃখদারিদ্য ও আর্থিক অসচ্চলতা ক্রমশই বাড়িয়া চলিয়াছে। শ্রমিকসম্প্রদায় ধনী মালিকের কাছে নিজেদের অভাব-অভিষোগের কথা জানায়, কিন্তু ধনিকরা সেদিকে সহজে কর্ণপাত করে না। ধনিকশ্রেণীর এই অবহেলাই শোষিত শ্রমিকগোণ্ডীর মধ্যে জাগাইয়া তুলিয়াছে আত্মশক্তি ও সজ্যশক্তির চেতনা। এই নবপ্রবৃদ্ধ সজ্যশক্তিকে তাহারা আজ ধনিকের অন্তায়-শ্রবিচারের বিক্রমে সংগ্রামের অন্তর্মণে ব্যবহার করিতে শিধিয়াছে। শ্রমিকের ন্তায্য দাবী যখন অবিরত উপেক্ষিত হইতে থাকে, তখন তাহারা সমবেতভাবে কলকারখানার মালিকের বিক্রছে দাড়ায় এবং সকল অন্তায়-শ্রবিচার-প্রতিরোধের শেষ অন্ত্র-হিসাবে কারখানায় নিজেদের কর্ম হইতে বিরত হয়। শ্রমিকদলের এই ষে এক্ষোগে কর্মবিরতি, ইহাকেই আমরা বলি ধর্মবির।

ধর্মঘটের জন্মইতিহাস কিন্তু খ্ব বেণী দিনের নয়। সমাজের সহজ সরল আর্থিক ব্যবস্থায় পুঁজিতন্ত্র প্রবেশ করিবার পর হইতেই শ্রমিকধর্মঘটের শুরু। ইউরোপে শিল্পবিপ্রব আরম্ভ হইবার পর দেখা গেল, একদল ব্যক্তি নিজেদের

প্ৰি পাটাইয়া অস্ত ব্যক্তিদের উপর প্রভ্র করিতে আরম্ভ করিরা দিয়াছে। এইসব প্র্জিপতি শিল্প-প্রতিষ্ঠানে যন্ত্রের সাহায় গ্রহণ করাতে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র কুটীবশিল্প বিন্ত হইল, বুহদায়তন শিলেব প্রতিষ্ঠা হইল এবং কার্যাকে ব্রুলোং প্রাক্ত

কুটীরশিল্প বিনঠ হইল, বৃহদায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা হইল এবং তাহাতে বহুলোৎপাদন শুরু হইল। ফলে শিল্পের ক্ষেত্রে প্রতিযোগিতা দেখা দিল। বে-সকল মালিকের পুঁজি অল্প, বাধ্য হইয়াই নিজেদের পরিচালিত কুটীরশিল্প ও সূদায়তন শিল্প তুলিয়া দিয়া তাহারা বৃহৎ কারধানার আশ্রম লইল জীবিকার্জনের জক্ত। এভাবে সমাজে ধীরে ধীরে পরস্পরবিরোধী চ্ইটি স্বার্থ দেখা দিল—শ্রেণীবৈষম্য ও শ্রেণীসংঘর্ষ আত্মপ্রকাশ করিল। পশ্চিমের শিরবিপ্লব এদেশের শিল্পের উপর বে-প্রভাব বিস্তার করিল, তাহা সামাত্য নয়।

বড়ো বড়ো কলকারধানার ধনী মালিকগণ নিঃস্ব শ্রমিকের অসহায়তার স্থযোগ লইয়া নানা অপকৌশলে তাহাদিগকে শোষণের জাল বিভার করিতে আরম্ভ করিয়া দিল—শ্রমিকদের স্বার্থের প্রতি ধনিকরা বিশেষ দৃষ্টি দেওয়া

যান্ত্ৰিক উৎপাদন ও শ্ৰমিকশোষণ প্রয়েজন মনে করিল না। শ্রমিকগণকে অল্প বেতনে বেদী ধাটাইয়া লইয়া আপনাদের পুঁজি বাড়াইয়া তোলাই হইল ধনিকশ্রেণীর প্রধান লক্ষ্য। এককভাবে

সকল শ্রমিকই শক্তিহীন। কিন্তু যে-দিন তাহাদের মধ্যে জাগিল সজ্যচেতনা, সেদিন তাহারা নিজেকে আর অসহায় বলিয়া মনে করিল না। তাহাদের ভাষা দাবী অস্বীকৃত হইলে শ্রমিকরা সমবেত কঠে প্রতিবাদ জানাইতে আরম্ভ করিল। এই প্রতিবাদ ধ্বনিত হইল ধর্মঘটের মধ্য দিয়া। ধর্মঘট সর্বরিক্ত শ্রমিকের নিরম্ভ সংগ্রাম। কিন্তু ইহার বিপুল শক্তি সশস্ত্র বিজ্ঞাহ অপেকা কোনো অংশে কম নয়। ভারতবর্ষে শ্রমিকধর্মঘটের ইতিহাসটিও পাশ্চাত্যের কলকার্ধানায় শ্রমিকধর্মঘটের অফ্রপ।

ধর্মঘটের সাফল্য নির্ভর করে শ্রমিকদের সজ্যশক্তি ও ঐক্যচেত্নার উপর। সজ্যশক্তি ব্যতীত শক্তিশালী ধনিকগোঞ্জীর বিক্তমে সংগ্রামে অবতীর্ণ হওয়া শ্রমিকদের পক্ষে সম্ভব নয়। ধনী মালিকসম্প্রদায় অর্থবলে বলীয়ান—ধনতদ্বের

ভিত্তিতে গঠিত রাষ্ট্রশক্তিও তাহাদের স্বার্থের অনুকৃলে। শ্রমানের সম্পান্তিও এক-একটি কারখানায় বহু শ্রমিক কান্ধ করে। অন্তায়ের প্রতিবাদকল্পে যদি স্কর্বদ্ধভাবে তাহারাধর্মদট

লা করে, তবে ওই ধর্মঘট ব্যর্থ হইতে বাধ্য। তাই শ্রমিকদের স্বার্থরক্ষা করিবার জন্ত এবং কারধানার বিভ্রশালী মালিকদের নিঠুরতার কবল হইতে তাহাদিগকে রক্ষা করিবার জন্ত বর্তমানে শ্রমিকসভ্য গড়িয়া উঠিয়াছে। এই শ্রমিকসভ্যের জ্রমবর্ধমান প্রভাবহেতু ধর্মঘট প্রায়ই সাফল্য অর্জন করিতেছে, এবং কলকারধানার মালিকগণ শ্রমিকের দাবী পূর্বের মতো তেমন আর উপেক্ষা করিতে পারিতেছে না।

ধর্মবট যে শ্রমিকসম্প্রদায়ের স্বার্থরক্ষার সর্বোৎকৃষ্ট পন্থা, সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই। কলকারাখানার মালিকদের উদ্ধৃত অবিচার, সামান্ত বেতনের পরিবর্তে শ্রমিককে দিয়া অধিক পরিমাণ কাজ আদায় করিয়া লইবার হীন মনোবৃত্তি শ্রমিকদলের জীবনযাতা সত্যই তুর্বিষহ করিয়া তুলিয়াছে। মালিকগণ যথন নিজেদের শোষণনীতি বজায় রাখিবার চেষ্টা করে ও শ্রমিকসম্প্রদায়ের

ধর্মঘট সংগ্রামী শ্রমিকের সবচেয়ে বড়ো অন্ত্র স্বার্থের প্রতি দৃষ্টি দিতে অনিচ্ছা জানায়, তথন আপনার স্বার্থ অক্ষুণ্ণ রাধিবার জন্ত ধর্মঘটের আশ্রয় লওয়া ব্যতীত শ্রমিকদের অন্তুকোনো উপায় থাকে না। ধর্মঘট

আজ শুধু কলকারথানার গভীর মধ্যে আবদ্ধ নয়, ইহা সমাজের নানা হুরে ব্যাপকভাবে ছড়াইয়া পড়িয়াছে।

অল্প সময়ের ব্যবধানে ধর্মঘটের অবাঞ্চিত পুনরাবৃত্তি বর্তমান কংলের যান্ত্রিক-সভ্যতা-কণ্টকিত সমাজের অস্কুতারই পরিচয় বহন করে। ধর্মঘটের প্রযোজন যে আছে, সে-কথা অস্থীকার করা যায়না। কিন্তু অতি সামাক্ত কারণে ধর্মঘট করা কিছুতেই বাঞ্নীয় নয়। কারণ, ইহার কলে সমাজজীবনে নানা রক্মের বিশৃছালা দেখা দেয়, বাবসায়-বাণিজ্যের প্রভৃত ক্ষতি

ধর্মঘটের ক্ষতিকর দিক

হয়। বিশেষত, জনকল্যাণ্ফুলক প্রতিগ্রামগুলিতে
বর্মঘট দেখা দিলে সমাজের সকল ক্ষেত্রেই ইহার বিষম্য ফল অন্তভূত হয়। ধর্মঘট
শাফল্যমণ্ডিত না হইলে তাহাতে প্রমিকরাই যে শুধু ক্ষতিপ্রস্ত হয় তাহা নহ,
ব্যবসায়-বাণিজ্য বন্ধ থাকার ফলে জনসাধারণের ক্ষতির্ভ অন্ত থাকে না।
অবিচার-অন্তায়ের প্রতিবাদের জন্ত কোনো পথই যথন খোলা থাকিবে না, একমাত্র তথনই ধর্মঘটের আপ্রয় লওয়া মাইতে পারে। ধর্মঘট ফুলি শুল্লাসহকারে
ও শাস্তভাবে পালন করা না হয়, তবে অনেক ক্ষেত্রে ইহা হিংম্র বিদ্যোহের আক্রার
ধারণ করে। তথন শান্তি ও শুল্লারক্ষার জন্তু সরকার ধ্মঘটাদের উপর অস্তবল
প্রারোগ করিতে বাধা হনী। ফলে ধর্মঘটের প্রধান উদ্দেশ্য ব্যর্থ হয় এবং প্রমিকদের
স্থান্য দাবী অপূর্ণ থাকিয়া যায়।

ধর্মঘট যত আল হয় ততই সমাজের মঙ্গল। তবে একপাও সত্য যে, সরকার কিংবাধনী মালিক বলপ্রয়োগ করিয়া কংনও ধ্মঘট বন্ধ করিতে পারিবে না। মূল কারণগুলি[দুরীভূত না হইলে ইহার পুনরার্ডি অব্খন্তাবী। কলকার-

ত্পসংহার

থানার পুঁজিপতি যদি তাহাদের মোট, লাভের কিছুট।

অংশ দরিদ্র শ্রমিকদের মধ্যে বণ্টন করিয়া দেয, তাহার।

যদি শ্রমিকদের স্বার্থ, স্বান্থ্য ও দৈনন্দিন জীবনে সুথস্বাচ্ছন্দের প্রতি কিছুট।

মনোযোগী হইরাইউঠে, তবে তুর্গত শ্রমিকদের মধ্যে বিক্ষোভ আর ধুনায়িত হইব।

উঠিবে না। শ্রমিকদের কাজের সমস্ত কনাইতে হইবে, জীবনধারণের উপযোগী।

বৈতন তাহাদিগকে দিতে ইইবে, তাহাদের জন্ম স্থায়াকর বাসগৃহ এবং শিক্ষা ও

আনন্দের ব্যবস্থা করিতে হইবে। শ্রমিকদের স্বার্থের দক্ষে ধনীর স্থার্থও যে অচ্ছেন্তর্রূপে জড়িত, এ কথা বিশ্বত হইলে চলিবে না। শ্রমিকগণ যদি অর্ধভুক্ত এবং অর্থনগ্ন না থাকে, তবে তাহাদের অভিযোগ ও অসন্তোষ বিদ্রিত হইবে। তথন তাহারা আর প্রতিবাদমূলক কোনো আন্দোলনের আশ্রয় লইবে না। শিল্পনিকর সহদেয় মনোভাব এবং সরকারের গণতান্ত্রিক দৃষ্টভিদিই একমাত্র ধর্মঘটের অবসান ঘটাইতে পারে।

## সংবাদপত্র ও সাংবাদিকতা

আধুনিক সমাজজীবনে সংবাদপতের প্রভাব ও প্রচলন যে কতথানি ব্যাপক ভাহা কাহাকেও ব্ঝাইয়া বলিবার প্রয়েজন নাই। রেল-স্মানার-বিমানপোত ষেমন এ মুগের মালুষের কাছে পৃথিবীর দূর্ব যুচাইয়া দিয়াছে, সংবাদপত্রও ভেমনি জগতের দূ্রদূরান্তের মালুষকে একান্ত কাছের করিয়া তুলিয়াছে, অচেনা-অজানার সঙ্গে আমাদের নিকটতম প্রিচয়ের যোগস্ত রচনা

প্রারন্তিক ভূমিকা করিরাছে। পৃথিবীর একপ্রান্তে এই মুহূর্তে একটি
ঘটনা ঘটল, আর সংবাদপত্রের মাধ্যমে পরমূহূর্তেই ঘরে বিদিয়া আমর। তালার
ধবর পাইতেছি। বিশ্বের কোটি কোটি মানুষকে, মানুষের বিচিত্র কার্যকলাপ ও
চিন্তাধারার বাস্তব রূপায়ণকে প্রতাক্ষভাবে দেখিয়া লইবার হ্রেযোগস্থবিধা কাহারে।
ঘটে না। কিন্তু প্রতিদিনকার সংবাদপত্রের উপর চোখ বৃলাইলেই এসব অদেখা
মানুষকে আমরা দেখিতে পাই, তাহাদের প্রাভাহিক জীবনের কর্মধারার সহিত্
আমরা পরিচিত হই, বিশাল পৃথিবীর রূপটির সঙ্গে আমাদের সাক্ষাৎকার ঘটে।
সংবাদপত্র আজ বড়ো পৃথিবীর প্রতিবিম্ব নিজের বুকে চিহ্নিত করিয়া আমাদের
হোট ঘরে আত্মপ্রকাশ করিতেছে। নিখিল জগতের সঙ্গে পরিচয়সাধনের
আক্রাজ্ঞা যাহার মধ্যে প্রবল তাহার পক্ষে সংবাদপত্র অপরিহার্য।

বর্তমান যুগের সভ্য মানুষ সংবাদপত্রের অন্তিত্থীনতার কথা কল্লনাও করিতে পারে না। কিন্তু এমন একদিন ছিল, ষধন পৃথিবীর কোনো দেশেই সংবাদপত্র বৃলিয়া কোনো বস্ত ছিল না। তথন কাছের মানুষ ছিল অনেক দূরে,

পৃথিবীর পরস্পর-সংলগ্ন দেশগুলি ছিল পরস্পর সংবাদপত্র একটি অপরিহার্ধ বস্তু লোক ভাহাদের নিকট অদেখা অপরিজ্ঞাত দেশের ঘটনা

উংকর্ণ ইইয়া শুনিত—তথন এই ভাবেই নিবৃত্ত হইত মালুষের অজানাকে জানিবার হুবার কৌতৃহল। সভ্যতার ক্রমবিকাশের সঙ্গে সংক দেশবিদেশে সংবাদসং গ্রহের প্রয়োজনীয়তাও মালুষ উপলব্ধি করিল, এবং এই প্রয়োজনের তাগিদেই একদিন আবির্ভাব হইল সংবাদপত্তের।

বহুশত বংদর পূর্বে চীনদেশেই প্রথম সংবাদপত্তের প্রচলন হয়। মৃদ্রাঘন্ত্রের উত্তবপ্ত এই চীনদেশে। মানবসভাতার ক্রত বিস্তাবের ক্ষেত্রে চীনমহাদেশের এই হুইটি দান স্মরণীয় হুইয়া থাকিবে। ভারতবর্ষে মোগলআমলে হুন্তলিখিত সংবাদপত্ত্রের প্রচলন ছিল, এবং তখন পর্যন্ত ইহার

অভিত্ব সীমাবদ ছিল রাজ্যশাসনসংক্রান্ত ব্যাপারে—
গণজীবনের সঙ্গে সংবাদপত্রের যোগ তথনও সংস্থাপিত হয় নাই। ইউরোপে
সংবাদপত্রের প্রথম প্রচলন হয় ইতালীতে, তারপর জার্মানীতে এবং পরে ইংলওে।
বাংলাদেশে সংবাদপত্রের প্রথম প্রচলন হয় ইংরাজ্আমলে। এজয় বাংলাদেশ
ইংরেজ-মিশ্নারীদের নিকট চিরকাল ঋণী থাকিবে।

শংবাদপত্র আজ সমাজমাত্রের দৈনন্দিন জীবনের একটি অপরিহার্য বস্ত বলিরা স্বীকৃত। মুদাধন্ত্রের বিশারকর উন্নতি, সংবাদিকতার প্রতি শিক্ষিতসম্প্রদায়ের অনুরাগ, গণতন্ত্রের ক্রমপ্রতিষ্ঠা সংবাদপত্রের ব্যাপক প্রচারকে স্বাঘিত করিয়া

নংবাৰপত্রের ক্রত ও ব্যাপক তুলিয়াছে। বর্তমান লোকশিক্ষার সর্বশ্রেষ্ঠ প্রতিষ্ঠান প্রচলন হইল সংবাদপত্র, এবং জনমতগঠনে ইহার প্রভাব অপরিসীম। আধুনিক যান্ত্রিক বুগে মাহুষের জীবনযাত্রা

যতই জটিল হইরা উঠিতেছে, সংবাদপত্রের প্রয়োজনীয়তা ততই উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাইতেছে। এতদ্বাতীত জনগণের মধ্যে রাজনীতিক ও সমাজমুখী চেতনার উদ্বোধন সংবাদপত্রের প্রচারকে আশ্চর্য গতিদান করিয়াছে।

আজিকার দিনে প্রভাতে ঘুম ভাঙিতে না ভাঙিতেই আমাদের হাতের কাছে চাই একথানি সংবাদপত্র। ইহার এতথানি জনপ্রিয়তার কারণ কী?

সংবাদপত্রে কেবল চল্তি ছনিয়ার কয়েকটি নির্দিষ্ট খবরই যে মুদ্রিত থাকে, তাহা নয়—রাজনীতি, সমাজনীতি, শিল্প, ব্যবসায়, বাণিজ্য, বিজ্ঞান, খেলাধূলা, বিচিত্র

সংবাদপত্তের জনপ্রিয়তার হেতুনির্দেশ

আমোদপ্রমোদ, জীবিকাউপার্জনের সন্ধান ইত্যাদি
নানাকিছুই সংবাদপত্তে স্থানলাভ করিতেছে। স্থতরাং
সকল শ্রেণীর, সকল ফচির মান্থই সংবাদপত্তের

প্রয়োজনীয়তা অমূভব করে। বাহিরের বড়ো পৃথিবীকে আমাদের হাতের মুঠোর তুলিয়া ধরিবার ভার লইয়াছে এই সংবাদপত্র, ইহার পৃষ্ঠায় মুদ্রিত অক্ষরগুলি বেন নিধিল বিশ্বের হুৎস্পন্নেরই প্রতীক।

জাতীয় জীবনে সংবাদপত্ত্রের প্রভাব অনেকখানি। ইহা একদিকে বৃহত্তর পৃথিবীর বহুতর সংবাদ পরিবেশন করে, অক্তদিকে প্রতিদিনের গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা-গুলির ব্যাখ্যা করে, ভাষ্ম রচনা করে। ফলে, ইহার মাধ্যমে পাঠকপাঠিকা জাগতিক পরিবেশ ও অজস্র তথ্যের সঙ্গে ষেমন পরিচিত হয়, তেমনি ইহার

জাতীয় জীবনে সংবাদপত্তের প্রভাব পৃষ্ঠার মৃত্রিত প্রতিদিনকার সম্পাদকীয় মন্তব্যগুলি জনসাধারণের চিত্তে রাজনীতিক ও সমাজনীতিক চেতনার উদ্বোধন ঘটার। এইভাবে জনমত গঠিত হয়,

মান্ত্রষ বহিবিশ্ব সম্পর্কে সচেতন হইয়। উঠে, ব্যক্তিজীবনের সঙ্গে বৃহত্তর রাষ্ট্রিক জীবন ও সমাজজীবনের সম্পর্ক স্থাপিত হয়। সংবাদপত্তের মধ্য দিয়া রাষ্ট্রের অন্ত্র্যত নীতি ও বহুবিধ কর্মণন্থার পরিচয় লাভ করি, আবার সরকারের জন-কল্যাণবিরোধী নীতির সমালোচনা করিবার স্থোগও পাই। সমাজের ও রাষ্ট্রের অস্থায়-অবিচারের যথার্থ প্রতিকার করিতে হইলে সংবাদপত্তের আশ্রয়গ্রহণ অত্যাবশ্রক হইয়া উঠে।

গণতন্ত্রের সার্থক প্রতিষ্ঠার সঙ্গে সংবাদপত্রের স্বাধীন অন্তিত্ব অঙ্গাজীভাবে জড়িত। বর্তমান পৃথিবীতে রাজনীতির চর্চাই মুধাস্থান অধিকার করিয়াছে; আবার, ইহার সঙ্গে সম্পৃক্ত রহিয়াছে অর্থনীতি। তাই আধুনিক যুগে প্রায় সকল সংবাদপত্রেরই প্রধান আলোচ্য বিষয় হইল রাজনীতি ও অর্থনীতি। সেজক্য রাজনীতিবিদ্, সরকার ও জনসাধারণ নিজ নিজ মতামতের প্রচার ও প্রতিষ্ঠার জক্য সংবাদপত্রের উপর নির্ভর্মল। সংবাদপত্র জনসাধারণকে রাজনীতি, সমাজনীতি, অর্থনীতি-বিষয়ক শিক্ষাদান করে এবং সমাজের নানা ত্রনীতি ও কুসংস্কার বিদ্বিত করিয়া মাহুষের নৈতিক দৃষ্টিভঙ্গিকে উন্নত করিয়া তুলিবার ষথেষ্ট সহায়তা করে। জাতীয় জীবনগঠনে, জনসেবায়, লোকশিক্ষাপ্রচারে উন্নত শ্রেণীর সংবাদপত্রের দান অসামান্ত। সংবাদপত্র আধুনিক সভ্যতার একটি। বড়ো অস

দেখ। ষায়, পৃথিবীতে খুব কম বস্তুই মানুষের পাক্ষ অবিমিশ্র কল্যাণকর। দংবাদপত্রের দিকে দৃষ্টিপাত করিলেও দেখা বাইবে, ইহা জনগণের যেমন কল্যাণসাধন করিয়াছে, তেমনি ইহা দারা সময় সময় মানুষের বহু অকল্যাণ্ড

মংবাদপত্রের ক্ষত্তিকর প্রভাব সাধিত হইরাছে। সংবাদপত্রের পরিচালকবর্গ জনসেবার মহং উদ্দেশ্য বিশ্বত হইরা দলগত ও সম্প্রদারগত স্বার্থসিদ্ধির মানুসে যথন ইহাকে অন্তম্বন্ধুপ গ্রহণ করে.

তথন সমাজজীবনে ইহার প্রভাব মারাত্মক হইয়া উঠে। দেশে উগ্র সম্প্রদায়িক তা ও প্রাদেশিক তা, রাজনীতিক দলাদলি ও বিদেষত্ত মনোভাব, নানারকম কুংসা ও মিখ্যা প্রচারের জন্ত অনেক ক্ষেত্রে দায়িত্বজ্ঞানহীন সাংবাদপত্রই দায়ী। হীন আর্থসাধনের বশবতী হইয়া সাংবাদিক যধন ভায়ধর্ম, বিবেকবৃদ্ধি ও ময়য়ৢয়ৢত্ব ভূলিয়া ৽ য়ায়, তথনই সংবাদপত্র জনসাধারণের অকল্যাণের আকর হইয়া উঠে।

সাংবাদিকের কর্তব্য হইল জনসাধারণকে সত্য ও মঙ্কলের পথে পরিচালিত করা। ইহার পরিবর্তে কুদ্সার্থের প্রভাবে পড়িয়া থাহারা আশিক্ষিত ও অর্থশিক্ষিত মানুষকে মিধ্যা প্রচারণায় বিভ্রান্ত করিয়া তোলেন তাঁহারা সমাজের

শক্ত—সংবাদপত্রসেবার যোগ্য তাঁহারা নন। সাংবাদিকের দায়ির গুরুতর, তাঁহার কর্তব্য সতাই কঠোর। তাঁহাকে হইতে হইবে ষপার্থ জনসেবক, সত্যনিন্ত, নিত্তীক, নিরপেক্ষ,—দলীয় সংকীর্ণ খার্থের উপ্রে উঠিতে না পারিলে সংবাদপত্র কর্থনো জনকল্যাণ্সাধন করিতে পারে না। পক্ষপাত্হীন সংবাদপত্র দেশে আজো বিরলদ্ট।

র্ভিহিসাবে সাংবাদিকতা আমাদের দেশের শিক্ষিতসম্প্রদায়ের দৃষ্টি এখন পর্যন্ত তেমন আরুট করে নাই। উন্নত ধরণের সাংবাদিকতার জন্ত যে বিশেষ ধরণের শিক্ষার প্রয়োজন, সে-ধারণা আমাদের অনেকেরই নাই। কোনো একটা বিষয়ে বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চডিগ্রীধারী হইলেই যথার্থ সাংবাদিক হওরা যায় না।

নাংবাদিকভার ক্ষেত্রে অর্থনীতি, সমাজবিজ্ঞান প্রভৃতি নানা বিষয়ে সমাক্ জ্ঞান, সংবাদসরবরাহ ও পরিবেশন-বিষয়ে বিচক্ষণতা, ঘটনার

বিশ্লেষণ ও ব্যাব্যান-ব্যাপারে নিপুণতা; চাই সত্যনিষ্ঠা, চিত্তহৈর্য, নির্ভীকতা এবং আরো নানাকিছু। সার্থক সাংবাদিকতা যে একটি উচ্চশ্রেণীর আর্ট এ কথাটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে সাংবাদিকতা শিক্ষা দেওয়ার বিশেষ ব্যবস্থা আছে। এই অত্যাবশুক শিক্ষণীয় বিষয়টি কিছু আমাদের দেশে এথনা উপেক্ষিতই বহিয়া গিয়াছে। জাগতিক পরিবেশের পটভূমিকায় প্রতি-

দিনের গুরুত্বপূর্ব সংবাদগুলিকে বিশ্লেষণ ও ব্যাখ্যা করিতে গেলে যে কতথানি বিভাবৃদ্ধি ও দ্রদৃষ্টির প্রয়োজন, তাহা সহজেই অনুমেয়। সংবাদসরবরাহ ও প্রকাশনার দায়িত্ব সত্যই গুরুতর।

আদর্শ সাংবাদিককে যথার্থ জনসেবক হইতে হইবে, বৃহত্তর সমাজকল্যাণকে তুলিয়া ধরিতে হইবে দলীয় স্বার্থের উথেব । দেশের জনগণকে রাজনীতিক ও সমাজনীতিক চেতনায় উদ্ধু করিয়া তোলা, জাতিকে স্থায় ও সত্যের পথে পরিচালিত করা, জনসাধারণের মধ্যে নানাবিষয়িনী উপসংহার শিক্ষার আলোক বিকীণ করার মহৎ দায়িত তাঁহাকে প্রসন্ন চিত্তে বহন করিতে হইবে। সংবাদপত্রসেবার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য সম্বন্ধে সকলে বিদি সচেতন হইয়া উঠি, তাহা হইলে সংবাদপত্রের স্বান্থ্যকর প্রভাবে জনগণ মে অচিরেই আদর্শ নাগরিকের স্বরে উরীত হইবে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই।

#### স্বাধীন ভারতে ইংরেজী ভাষার স্থান

্রচনার সংকেতস্ত্র ও প্রারম্ভিক ভূমিক।—সাম্রাজ্যবাদী মেকলে সাহেবের উদ্ধত উদ্ধি—
ভারতে এককালে ইংরেজী ভাষার অভাবনীয় প্রতিপত্তি ছিল—ইংরেজী শিক্ষার বিপুল ব্যর্থতা—ইংরেজী
শিক্ষার মারাস্থক প্রভাব—ইংরেজীশিক্ষার স্ফলের দিক—ইংরেজী ভাষা গ্রহণীয়, মা বর্জনীয়—ভারতের
কল্রীয় সরকারের শিক্ষামন্ত্রীর অভিমত—রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে ইংরেজী ভাষার প্রয়োজনীয়তা কতথানি—ক্ষেত্রর
শিক্ষাব্যবস্থায় ইংরেজীকে আমরা কতথানি স্থান দিব—উপসংহার।

ব্রিটিশের প্রায় তৃইশত বংসরের শাসনগৃন্থা ছিন্ন করিয়া ভারতবর্ধ বর্তমানে স্থাধীনতা লাভ করিয়াছে। ইংরেজ কতৃ ক ভারতবিজয় ভারতবাসীর পক্ষে একটি ফলিতার্থময় বটনা। রাজনীতিক পরাধীনতা জাতির জীবনে কত বড়ো অভিশাপ ডাকিয়া আনে, ব্রিটিশশাসিত ভারতের দিকে প্রার্থিক ভূমিকা তাকাইলে তাহা যথার্থ উপলব্ধি করা যাইবে। ভারতবর্ধের সত্যকার পরাজয় সেইদিন স্চতিত হইল, যে-দিন হইতে ইংরেজী ভাষা দেশের রাষ্ট্রভাষার্প্রপে স্বীকৃতি লাভ করিল—যে-দিন হইতে ইংরেজী ভাষা গৃহীত হইল ভারতের কোটি কোটি মানুষের শিক্ষার মাধ্যমরূপে। রাজনীতিক পরাধীনতা

মারাত্মক সন্দেহ নাই, কিন্তু ইহার চেয়ে অনেক বেণী মারাত্মক সাংস্কৃতিক পরাধীনতা।

ষেচ্ছার হোক কিংবা অনিচ্ছার হোক, ইংরেজী ভাষাকে শিক্ষার বাহন হিসাবে গ্রহণ করিয়া জাতীয় জীবনে সাংস্কৃতিক পরাভবকেই আমরা স্থাগত জানাইলাম। বিজয়ী জাতির ভাষা বিজিত জাতির জীবনকে কতখানি প্রভাবিত করে ও গ্লানিময় করিয়া তুলিতে পারে, তাহার নির্ভূন পরিচয় রহিয়াছে সাম্রাজ্য-বাদী মেকলে সাহেবের এই উক্তিটির মধ্যে: 'We must at present do

সাম্রাজ্যবাদী মেকলে সাহেবের উন্ধত উল্ফি our best to form a class who may be interpreters between us and the millions whom we govern—a class of persons, Indian in

blood and colour but English in taste, in opinions, in morals, and in intellect'। ভারতবর্ষে ইংরেজী ভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার প্রচেষ্টা সার্থক হইলে পর মেকলে জয়গর্বে উল্লিসত হইয়া এই কথাগুলি উচ্চারণ করিয়াছিলেন। সে যাহা হোক, ইংরেজী ভাষা যথাসময়ে রাষ্ট্রভাষার গৌরব•অর্জন করিল, শিক্ষার মাধ্যম-হিসাবে স্বীকৃত হইল, এবং ইহারই কলে ব্রিটিশের আমলাতস্ত্র-পরিচালনা অনেকথানি বাধামুক্ত হইয়া উঠিল। ভারতবাসী বর্তমানে তাহার মাতৃভাষাকে যতথানি চিনে না, তাহার চেয়ে অনেক বেশী চিনে ও জানে ইংরেজী ভাষাটিকে। এরূপ একটি অবস্থা জাতীয় জীবনে কতথানি গ্লানিজনক, বর্তমানে তাহা আমরা কিছুটা অন্নভব করিতে পারিতেছি।

ভারতবর্ষে একদিন বিজাতীয় ইংরেজী ভাষার প্রভৃত আভিজাত্য ছিল, স্প্রতুর সম্ভ্রমর্যাদা ছিল। ইংরেজী না শিবিলে সে-সময় কেহ চাকরি পাইত না,

ভারতে এককালে ইংরেজী ভাষার অভাবনীর প্রতিপত্তি ছিল ইহাকে আয়ত্ত করিতে না পারিলে কোনো মাত্র্য দেশের লোকের কাছে সন্মান লাভ করিত না। দেদিন আমাদের কাছে ইংরেজী-শিক্ষা ছিল যেন কল্পতর্গ— দেশবাসীর উচ্চ আশাআকাজ্ঞা ও বাত্তব জীবনে

ফলসিনির নিয়ামক। আজ কিন্ত ইংরেজ জাতি ভারত ত্যাগ করিয়াছে, আমরা খাণীন মান্ত্রের খাতন্ত্র্য অর্জন করিয়াছি। এখন আমাদের প্রশ্ন হইতেছে, খাধীন ভারতে ইংরেজী ভাষার স্থান কতথানি ?

এ প্রশ্নের উত্তর দিতে হইলে আমাদের জাতীয় জীবনে ইংরেজী শিক্ষার স্কল ও কুফল—এই তুইটি দিকেরই ষণার্থ বিচার করিতে হইবে। প্রথমে বলা ষাইতে পারে, এই ভাষাটির একাধিপত্য ভারতবাসীর সাংস্কৃতিক জীবনের উপর

যে অনেকথানি ক্তিকর প্রভাব বিস্তার করিয়াছে, সে দম্বন্ধে মতহৈথের অবকাশ নাই। ইহা আমাদের জন্ত বহন করিয়া আনিয়াছে নিদারুণ ব্যর্থতা। মানুষের

সুপ্ত মনুয়াত্বকে উদোধিত করিয়া তোলা, মানুষকে ইংরেজী-শিক্ষার বিপুল জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে পরিচিত করিয়া দিয়া বার্থতা তাহাকে জীবনসংগ্রামে জয়ী হইবার শক্তিসামর্থ্য দান

করা, জনগণের চিত্তে জ্ঞানের আলোক বিকিরণ করিয়া জাতির জীবনকে বৃহত্তর কল্যানের পুথে অগ্রসুর করিয়া দেওয়াই হইল যথার্থ শিক্ষার প্রধান লক্ষ্য।

কিন্তু স্থানীর্ঘ কালের ইংরেজী শিক্ষা আমাদের ব্যক্তিত্বের স্কুরণ ঘটায় নাই, মনুস্থাত্বকে উদ্বোধিত করে নাই, জাতির চিংপ্রক্ষাবন করে নাই, দেশবাসার মানসিক শক্তিকে পরিপুট করিয়। তোলে নাই, জনগণকে ব্যবহারিক জীবনে আজ্মনিত্রশীল হইবার মতো সামর্থ্য দান করে নাই। ইহা দেশের সার্বজনীন শিক্ষার প্রবাহকে ক্ষাগতি করিয়াছে, আমাদের মাত্ভাষা ও জাতীয় সাহিত্যকে

ইংরেজী-শিক্ষার মারাত্মক প্রভাব পঙ্গু করিয়া দিয়াতে—সর্বোপরি দেশের মান্তবে মান্তবে বিচ্ছেদ ঘটাইরা জাতির সংহতিশক্তিকে একরূপ বিনষ্ট করিয়া ফেলিয়াছে। ইংরেজীশিক্ষিত ও ইংরেজীতে

অনভিজ্ঞ, দেশে এই যে দুইটি সম্প্রদায় গড়িয়া উঠিয়াছে, ইহা সাংঘাতিক রকমের জাতিভেদ। ইহারই রন্ধ্রণণে বহু অকল্যাণ, বহুবিধ গ্লানি প্রবেশ করিয়া জাতিকে সর্বনাশের পথে টানিয়া আনিয়াছে। ইংরেজী শিক্ষার এই কুফলের প্রতি দৃষ্টি নিবক করিয়াই মহাত্মাজা বলিয়াছিলেন: 'Among the many evils of foreign rule this blighting imposition of a foreign language upon the youth of the country will be counted by history as one of the greatest. It has estranged them from the masses'। ইংরেজী শিক্ষা আমাদিগকে যত্থানি মুগ্ধ করিয়াছে তত্থানি স্থাবিত করে নাই—এই অপ্রান্ত সভাতি কে অস্থীকার করিবে?

তবে ইংরেজীশিক্ষা-হারা আমরা যে কিছুটা উপক্ষত হইয়াছি, সে-কথাটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। ইংরেজী ভাষার মাধ্যমেই আমরা রুরোপীয় চিত্তের,

· ইংরেজী-শিক্ষার স্থ্যবের দিক পাশ্চান্ত্য মানসিকতার নিকট-সংস্পর্শে আসিয়াছি। যুরোপের সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন-রাজনীতি-সমাজনীতির সহিত পরিচিত হওয়ার ফলে আমাদের মানসলোকে

় নব্চেত্রনার জাগরণ ঘটিয়াছে, আমাদের জ্ঞানের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে, জগৎ ও
\* জীবন সম্পর্কিত ধারণার মধ্যে অভিনবত্ব দেখা দিয়াছে—এককথায়, আমাদের

কিয়ৎপরিমাণ চিৎপ্রকর্ষ সাধিত হইয়াছে। দেশবাসীর সংকীর্ণ আচার-বিচার-সংস্কারের অচলায়তমকে বিধ্বন্ত করিল বুরোপীয় মনের প্রব্ল জলমশক্তি—ইহারই ফলে একদিন ভারতবর্ষে দেখা দিয়াছিল রেণেসাঁ বা পুনর্জাগরণ। বুরোপীয় চিত্তের সংঘাতপ্রভাবে ভারতবাসীর সমাজজীবনে ও রাজনীতিক জীবনে একটা নৃতন প্রাণের সাজা জাগিয়াছিল, বুরোপের নিকট চইতেই আমরা পাইয়াছিলাম দেশাআবোধের দীক্ষা। এইসব দিক হইতে বিচার করিলে ইংরেজী শিক্ষার দান সম্পূর্ণ অস্বীকার করিবার উপায় নাই।

দেড়শত বছরের অধিক কাল ধরিয়া যে-ভাষার অন্ধূর্ণন্ন আমরা করিতেছি, আমাদের জাতীয় জীবনে তাহার প্রভাব যে গভীর ও দ্রপ্রসারী হইবে ভাষাতে বিন্মিত বোধ করিবার কিছুই নাই। ইংরেজী ভাষা প্রহণীয়, না বছনীয়
প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে আমাদের মনে নানা প্রশ

জাগিয়াছে। এই ভাষাটির বিষয়ে অনেকেরই মনেবিরূপ মনোভাব দেখা যাইতেতে। যেহেতু দেশে আজ ইংরেজশাসনের অবসান ঘটিয়ছে, সেহেতু এখন বাহির হইতে অক্ত কেহ আমাদের উপর ইংরেজী ভাষাকে জোর করিয়া চাপাইয়া দিতে পারে না। বর্তমানে আমাদিগকেই স্থাচিন্তিভভাবে দ্বির করিতে হইবে—ইহা গ্রহণীয়, না বর্জনীয়।

ভারতের কেন্দ্রীয় সরকারের শিক্ষামন্ত্রী পরলোকগতমোলানা আবুল কালাম আজাদ এ সম্বন্ধে যে-অভিমত প্রকাশ করিয়াছিলেন তাহা প্রণিধানযোগ্য। তিনি

ভারতের কেন্দ্রীয় সরকারের শিক্ষামন্ত্রীর অভিমত বলিয়াছিলেন, 'ইংরেজী ভাষা এতকাল ধরিয়া আমাদের শিক্ষার ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে যে-বিশেষ স্থান অধিকার করিয়াছে, বর্তমানপরিস্থিতিতে

উহা আর সেই স্থানটি দপল করিতে পারে না। ভারতীয় কোনো একটি ভাষাকেই ধারে ধারে ভাহার স্থানে প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে। কিন্তু সর্বক্ষেত্র হইতেই রাতারাতি যদি ইংরেজাকে নির্বাসিত করা হয়, তাহা হইলে আমাদের ব্যবহারিক জীবনে অবশুই একটা বিপর্যয় দেখা দিবে'। শিক্ষামন্ত্রীর এই উক্তির যাথার্থ্য অন্থীকার্য।

কালক্রমে হিন্দীভাষা যে সর্বভারতীয় রাইভাষারপে গৃহতি হইবে, সে-বিষ্টে । কোনোই সন্দেহ নাই। তবে আন্তপ্রাদেশিক ক্ষেত্রে ভাবের সহজ আনার্মন । গ্রানার ও সরকারী কার্য স্তৃভাবে পরিচালনার জন্ত হিন্দীভাষাকে উপযুক্ত ক্রিয়া। গড়িয়া তুলিতে হইলে আমাদিগকে আরও দশপনর বংসর ইংরেজী ভাষাকেই প্

রাষ্ট্রভাষার স্থানে অধিষ্ঠিত রাখিতে হইবে। এই কতিপয় বৎসরের মধ্যে হিন্দী

যদি ব্যবহারিক ক্ষেত্রে প্রয়োজনীয় পরিভাষাসস্তারে
রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে ইংরেজী ভাষার
সমৃদ্ধ হইরা উঠে, তাহা হইলে ইংরেজীকে বর্জন
প্রয়োজনীয়তা কতথানি

করিলে কোনো ক্ষতির সস্তাবনা আর থাকিবে না।

এ গেল রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে ইংরেজীর প্রয়োজনীয়তার দিক।

এখন আমাদের শিক্ষাব্যবহায় ইংরেজীর কথাটি বিবেচা। প্রাথমিক ও
মাধামিক শিক্ষাব্যবহার ক্ষেত্রে ভারতের আঞ্চলিক বা প্রাদেশিক ভাষাগুলিকেই
মাধামরূপে গ্রহণ করিতে হইবে। মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিতে না পারিলে
শিক্ষা কথনই যথার্থ ফলপ্রস্থ হইরা উঠিতে পারে না। মাধামিক ন্তরে ইংরেজীকে
একটি সহায়ক ভাষারূপে [subsidiary language] গ্রহণ করা যাইতে পারে।
উচ্চশিক্ষার ব্যাপারেও দেশীয় ভাষাকে উপযুক্ত পরিভাষার সাহায়ে সমুদ্ধ করিয়া
ভূলিয়া যাহাতে শিক্ষার বাহনরূপে গ্রহণ করা যায়, আমাদিগকে সেদিকেও বিশেষ
ক্ষম্য রাখিতে হইবে। তাহা যতদিন সন্তব্পর না হয়, ততদিন ইংরেজীই উচ্চ-

দেশের শিক্ষাব্যবস্থায় ইংরেজীকে আমরা কভথানি স্থান দিব শিক্ষার বাহন থাকিবে। মৌলানা আজাদ বলিয়াছিলেন, প্রেচেষ্টার ক্রটি না ঘটিলে, আগামী দশ বংসবের মধ্যে ভারতীয় একটি ভাষাকে [ছিন্দীকে] আমরা এমন সমুদ্ধ করিয়া তুলিতে পারিব, যাহা আমাদের জাতীয়

জীবনের স্বক্ষেত্রে অনায়াসেই ইংরেজীর স্থানটি দখল করিতে সমর্থ হইবে'। বিশ্ববিভালয়ের উচ্চতর শিক্ষার ক্ষেত্রে ইংরেজীকে আবশ্রিক শিক্ষণীয় ভাষারূপে পাঠ্যতালিকাভূক্ত করিবার প্রয়োজন আছে। তবে বর্তমানে পরীক্ষাপাশের ব্যাপারে ইহার উপর যতথানি গুরুব আরোপ করা হয়, ভবিষ্যতে ততথানি না করিলে ক্ষতি নাই। ইংরেজী ভাষার প্রতি মোহায়ভার ভাবটি আমাদিগকে কাট্যইয়া উঠিতে হইবে, অন্তদিকে দেশীয় ভাষা ও সাহিত্যের স্বাঙ্গীণ বিকাশ-সাধন্তের দিকে সকলকে মনোযোগী হইতে হইবে।

ভাষার সমস্রাটি যেমন গুরুত্বপূর্ণ, তেমনি জটিল। ইহার সমাধানে খুবই সতর্কতার প্রয়োজন—অন্ধলাদেশিকতা আমাদের বৃক্তি ও বিচারবৃদ্ধিকে যেন আচ্ছন নীকরে। ইংরেজী ভাষাকে একেবারে বর্জন করিলে বিশ্ববিভার ধার

জামাদের নিকট রুদ্ধ হইয়া যাইবে। সমগ্র পৃথিবীর জ্ঞান-জামাদের স্বাধনার ফলসিদ্ধি এই ভাষাটিতেই নিবদ্ধ রহিয়াছে।

ইহার প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিলে বৃহত্তর জগতের চিন্তা ও ভাবসাধনার সঙ্গে আমাদের চিত্তের যোগস্তাট ছিন্ন হইয়া যাইবে। এক্লপ একটি অবস্থা জাতীর জীবনে অগ্রগতির পক্ষে সতাই ক্ষতিকর। একদিকে ইংরেজীর প্রতি অন্ধমোহ, অক্তদিকে ইহার বিরুদ্ধে অন্ধাদেশিকতার মনোভাব—এই গৃইয়ের মধ্যে সামঞ্জভাবিধান করিতে পারিলে ইংরেজী ভাষার অনুশীলনে আমর। যে যুণার্থই উপকৃত হইতে পারিব তাহাতে কোনো সন্দেহ নাই।

# স্বাধীন ভারতে সামারিক শিক্ষা

িরচনার সংকেতসূত্র ও প্রারম্ভিক ভূমিক।—বর্তনান জাগতিক পরিবেশ অহিংসানীতির অমুকূল নয় — আত্মকলার জন্ত সংগ্রামপ্রস্তিতি প্রয়েজন—ভারতবানীর শক্তিদাহদ জগতের কোনও জাতি অপেক্ষা কম নয়—নামরিক শিক্ষার ক্ষেত্রে ভারতবর্ধ অতান্ত অনগ্রাসর—দাম্প্রতিক যুদ্ধ সর্বাগ্রক ও ধার্ত্তিক—বিপুলায়তন ভারতবর্ধের জন্ত বিশাল সেনাবাহিনী প্রয়োজন—শান্তের সময়েও সেনাবাহিনীর মূল্য উপেক্ষণার নয়—শক্তর আক্রমণ ইইতে ভারতবর্ধকে রক্ষা করার দায়িত্ব ভারতব্যানীর—উপসংহার।

পৃথিবীর প্রত্যেক স্বাধীন রাষ্ট্রেই জনগণকে সামরিক শিক্ষা দান করা জাতীয় শিক্ষারই একটা অপরিহার্য অঙ্গ বলিয়া পরিগণিত হয়। সামরিক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে কোনোরূপ বিরুক্ত প্রশ্ন স্বাধীন দেশের জনসাধারণের মনে প্রাক্তিক ভূমিক।

কথনও জাগিয়াছে বলিয়া আমাদের জানা নাই।

কিন্তু ভারতবাসীর ক্ষেত্রে সামরিক শিক্ষা এতকাল একটি প্রধান সমস্থার বিষয় ছিল। এরূপ অবস্থার জন্ম দায়ী ভারতের স্থার্থিক শিলের রাজনীতিক পরাধীনতা। বিগত দেড়শত বংসর পর্যন্ত ভারতের ভাগ্য-বিধাতা ইংরেজজাতি ভারতবাসীকে বিশ্বাধীন ভারতবাসী সামরিক শিক্ষায় পারদর্শী

সামরিক শিক্ষালাভের অধিকারের বিপক্ষে বারবার মাথা তুলিয়া দাড়াইয়াছে। অন্তদিকে, বিগত কয়েক বংসর ধরিয়া ভারতের মধ্যে প্রচারিত হইয়াছে অহিংসানীতি—যে-নীতি সংগ্রামকে প্রশ্রম দিতে চায় না, হিংসাকে হিংসার

হট্য়া উঠে, তবে স্থযোগ পাইলেই তাহারা রাষ্ট্রের বিক্দে অস্ত্রধারণ কুরিবে, স্বাধীনতার জন্ম সংগ্রাম চালাইবে। এই রকমের ভয় ও অবিশ্বাস আমাদের

বর্তমান লাগতিক পরিবেশ

বর্তমান লাগতিক পরিবেশ

ব্যাহার। প্রচারক, তাঁহার। বলেন, যুদ্দ পশুশক্তিরই

একটা অভিবাক্তি, পশুকলকে পশুকল দিয়া জয় করা যায়

না-ইংলকে জয় করিতে হইলে চাই প্রেম, প্রীতি ও আত্মিক সাধনালর শক্তি।

নীতি-হিসাবে অহিংসাকে অগ্রাহ্ করা যার না—করেকজন বিশিষ্ট মানবের পক্ষে এই আত্মিক শক্তিতে শক্তিমান হইরা উঠাও অসম্ভব নহে। কিন্তু সমগ্র জাতিকে অধ্যাত্মসাধনমত্ত্বে উদ্বৃদ্ধ করিয়া তোলা সম্ভব কিনা, এ কথাটি বিশেষভাবে বিবেচ্য। মান্তবের সীমাহীন লোভ, প্রবল জিগীবা ও জিঘাংসার যতদিন পর্যন্ত না বিনাশ ঘটিবে ততদিন মান্ত্র সহিংস সংগ্রাম হইতে বিরত থাকিবে না বলিয়াই আমাদের বিশাস।

অন্তঃ পক্ষে আত্মরকা করিবার জন্ম ইইলেও সংগ্রামপ্রস্তৃতির প্রয়োজন রহিয়াছে। অহিংসানীতি যেখানে প্রবলের অত্যাচার-উৎপীড়ন রোধ করিতে পারে না, সেথানে হিংসানীতি বা যুদ্ধের আশ্রয় গ্রহণ করিতেই ইইবে। পৃথিবীতে

আত্মরক্ষার জন্মও সংগ্রাম-প্রস্তুতি প্রয়োজন মান্তবের মতো বাঁচিবার অধিকার প্রত্যেকেরই আছে। বর্তমান পৃথিবীতে নানা কারণে সংগ্রাম যথন অনিবার্থ এবং অহিংসানীভিও যথন সর্বক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়,

তথন মাত্বকৈ বাঁচিয়া থাকিবার জন্ত আধুনিকতম সংগ্রামকৌশল আয়ন্ত করিতে হইবে। স্থাবীন-জাতি-হিসাবে যদি বাঁচিবার অধিকার আমাদের থাকে, তবে ভারতবাদীর সামরিক শক্তিলাভের দাবী কেহ অগ্রাহ্থ করিতে পারিবে না। স্বাধীন ভারতের আত্মরক্ষার প্রস্তুতির ক্ষেত্র নির্মাণ করিতে হইলে আমাদের সামরিক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা অবশ্বস্থীকার্য। ব্রিটিশজাতি আজ এদেশ ছাড়িয়া গিয়াছে, কিন্তু সুযোগ পাইলেই অপর কোনো জাতি ভারতকে আক্রমণ করিতে বিদ্যাত্র বিধাবোধ করিবে না।

সামরিক শিক্ষা ভারতবাসীর পকে নৃতন কিছু নয়। সাম্রাজ্যবাদী ব্রিটিশের আমলেই ভারতের জনগণ যুদ্ধবিতা ও অস্ত্রব্যবহার ভুলিয়া গিয়াছে নানা বিধিনিবেধের খুর্ণাচক্রে পড়িয়া। ভারতবর্ধ নানা বৈদেশিক জাতির আক্রমণ

ভারতবাদীর শক্তিদাহদ কোনো জাতি অপেক্ষা কম নয় বহুবার সহা করিয়াছে; বহিঃশক্রর আক্রমণ হ**ইতে** ভারতকে রক্ষা করিবার জন্ম তথন আমাদিগকে ব্রিটিশের সাহায্য লইতে হয় নাই। অতীত ভারতের

রাজপুত, শিথ ও মারাঠা জাতির শৌর্থবীর্য ও রণকুশলতার কাহিনী ইতিহাসের পৃষ্ঠায় এখনও মুদ্রিত রহিয়াছে। বিগত তৃইট বিশ্বযুদ্ধে ভারতের বহু সেনা বিভিন্ন রণান্তনে তাহাদের প্রশংসনীয় শক্তিসাহস ও রণকুশলতার পরিচয় দিয়াছে।

ভারতে দামরিক শিক্ষার ব্যবস্থা যে একেবারেই হয় নাই, আমরা সে কথা বলিব না। কিন্তু যে-ব্যবস্থা হইয়াছে তাহা ভারতের প্রয়োজনের তুলনায় অকিঞ্চিৎকর বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। দেরাগুন সমর্বিভালয়ে ভারতবাদীকে কিছুটা সামরিক শিক্ষা দেওয়া হইতেছে। কিন্তু সেধানে মাত্র মুষ্টিমেয় শিক্ষার্থীর শিক্ষালাভের ব্যবহা করা ইইয়াছে। এতদ্যতীত ভারতীয় সেনাদলে সঞ্ল

পাদানিক শিকার কেত্রে ভারতবাসীদের মধ্যে সমরে পট় [ Martial ] ও সমরে ভারতবাসীদের মধ্যে সমরে পট় [ Martial ] ও সমরে অপটু [ Non-martial ] এই রকমের ভাতিবিভাগ মোটেই বাঞ্জনীয় নয়। সাম্প্রতিক বৃদ্ধে পাঞ্জাব প্রভৃতি প্রদেশের সমরপট সেনার পাশে তথাকপিত সমরে অপটু বাঙালী কিংবা মাদ্রাজী সেনা সমান রুতিওই প্রদেশন করিয়াছে। স্থবিধা ও স্থানাগ লাভ করিলে বাংলা, মাদ্রাজ প্রভৃতি প্রদেশের যুবকও যে যথেই শক্তিমন্তার পরিচয় দিতে পারে, সে বিষয়ে সন্দেহের কোনো কারণ পাকিতে পারে না।

বিজ্ঞানের ক্রম-উন্নতি এবং প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে যুদ্ধের প্রকৃতিও প্রতিন্তিন কর্মিত পরিবলিও ক্রমান্ত পরিবলিও করিয়া হইয়াছে, বর্তমান যুদ্ধের ভীষণতা ও মারণশক্তি বিশ্ববাসীকে ভয়ার্ভ ভান্তিত করিয়া তুলিয়াতে। ভারতে যে-সামরিক শিকাপন্ধতি প্রচলিত আছে ভান্তা আধুনিক

শাল্পতিক শুদ্ধ সর্বান্মক ও তুলাবা মাপ্তিক

যুদ্দের জন্ম প্রস্তুতির কেত্রে যথেই বলিয়া মনে হয় না। হলবাহিনী, নৌবাহিনী এবং বিমানবাহিনী যাহাতে অধুনা আবিষ্কৃত অস্ত্রচালনায় নিপুণতা লাভ করিতে

পারে ভাষার স্বর্বস্থা করা একান্ত প্রযোজন। পরিখাবৃদ্ধের দিন আজ অতিবাহিত হইবা গিয়াছে, বর্তমানের বৃদ্ধ অভিমাত্রায় বাল্লিক বৃদ্ধে কপান্তরিত হইরাছে। স্তরাং এদেশে বিজ্ঞানসমত উপারে ঘাল্লিক বৃদ্ধবিভাশিক্ষার প্রণালী প্রবর্তন করিতে হইবে। সংগ্রামের আকৃতি ও প্রকৃতির রূপান্তরের সঙ্গে সঙ্গে আমরাও যদি সমান ভালে চলিতে না পারি তবে সামরিক শিক্ষা অসম্পূর্ণ থাকিয়া যাইবে।

আয়ত্তনে ভারতবর্ষ একটি বিশাল দেশ—হাজার হাজার মাইলব্যাপী ইথার সীমান্তভাগ বিস্তৃত। বৈদেশিক আক্রমণ হইতে আত্মরক্ষার জন্ম ভারতের সীমান্ত-

বিপুলার তন ভারতবর্ষের জল্ঞ বিশাল দেনাবাহিনী প্রয়োজন ভাগের স্থানগুলি বিশেষভাবে স্থরক্ষিত রাখা প্রয়োজন। ভারতের সমুত্রতীর অনেক হাজার মাইল ব্যাপিয়। প্রসারিত। এদেশের উত্তর-পশ্চিম এবং উত্তর-পূর্ব সীমাস্ত হুইতে যে-কোনো মুহুর্তে বহিঃশক্তর উপদ্রব আরম্ভ

হইবার সম্ভাবনা রহিয়াছে। এই যে এতবড় একটি দেশ, ইহাকে রক্ষা করার দায়িজ ভারতবাসীর। স্থতরাং তাহার জন্ত চাই স্থশিকিত নৌবাহিনী, বিমানবাহিনী এবং তুলবাহিনী। ভারত্বয় রংজনীতিক, আর্থনীতিক ও এশব্দাবিস্ক্ ব্যাপারে আজ দেক্ষাধীনতা অজন কবিষ্যুতে সেই স্বাধীনতাকে স্বপ্রকার বিশদ-মুক্ত করিবার জন্ত চাই সামারক বিজায় নিপুন অস্থা দেবতীয় সেনা। ভারত-বিভাগ সামারক শিক্ষার প্রয়েজনীয়তাকে বংজে বাড় ইফা কুলিয়াতে। আমাদের দুরাবন্ধার একটি সীমান্ত রাহ্য তে, সেলানে কানে আজ তাজ বাংলালাই। দেশের শাক্তি ও নিরাপ্রারক্ষার জন্ত একানে বিশাল সেরবাহিনা রাধিতে হইবে। অ সভাটি ভুলিলে চালবে না যে, বহুমান স্বাবহী রাগ্যান্ত ইইয়া প্রসাদ্ধে ।

জিলাসা ও জিনাংগারাও মাত্রের রজের শাকার। এইসবার্ডি সম্পে উৎপাটিত না এটালে পুলিবট এলতে কপানত সামান্মের বিরাণ মাজিবে না। ভারতবাসীকেও সতত সহীমংখান ও মাজ্রমার জন্ত প্রেণ থাকিবে এটার।

শাভির সময়েও সেনাবাহিনীর মূলা ডপেকবার বর ভুদু সংখ্যামের জন্ম নাম, শালির সমামের বসনাদলের প্রমোজন আগতে। র লেপে বলা, ডাল্মা, মংক্রীর প্রমান প্রায়েট মতিয়া প্রজা একল ভুষোগ ও বিদ্যায়ের মুহুতে নোপ শালি, নিম্মার্থাণ হাও পুম্পান

द्रकान् अकृत्रभावादाविनीत्र भाव १२०५ घरणाधन घराष्ट्र । द्रश्य व घणाच अना-वाविनीत्र मुला लाल्यद अभरवस्त्र परायस्त्राधनवः।

আধানতা অন্নের পর ভারতবাসীর দেশরকার দাসিত শতান বাচিত। পোল। ইংরেজজাতি এদেশ পরিভাগে করিয়াতে সভা, কিন্তু লাভার সাভাজারাদী কুলুনাতি সমগ্র দেশকে গুরুল গলু করিয় ভিত্তি আন্নাত্র ভুলকে

শক্ষর আক্ষমণ করতে ভারতব্যকে রক্ষা করার দায়িত ভারতবাসীর বিপাদের কালে ,মন আছা পুটা লুগ বর্ষ । এবং । তত্তপার ভূতীয় বিগ্রহ্ম অসম্ভব কিন্তুট নহ। কেশ অবস্থায় স্বাধান ভারতবর্ষ হাল স্থানিক শক্তিতে শক্তিয়ান চহয়। না দিতে তাত চটালে ব্যাহা ক্ষিত্রকা

ক্তিন হট্যা পড়িবে। প্রেম, মৈরী ও প্র"তর সাল্ডাপ্ন বাণা প্রবাজনগোভী মানুষের পশুমনোভাব বিদ্বিত করিতে পাবিবে বাল্যা আমর। বিভাস করি না। ভাই অস্ত্রকে অস্ত্রের হারা, পশুবলকে মার্থশক্তির হারা প্রতিত্ত করিতে হটবে।

অগণিত ভারতবাসী খেচছাপ্ররত হটংই বিগত যুদ্ধে মাগ্রণান করিমাছিল এবং বৃটিশের পাশে দাড়াইয়া জীবন পণ করিফা আবরাম সংগ্রাম চালাইমাছিল। মিত্রপক্ষের যে যুদ্ধবিজয় হইল, তাতার পিছনে ভারতীয় সেনার দান সামাল নয়। যুদ্ধক্তে ও যুদ্ধক্তের বাহিরে যে-সব ভারতীয় তক্ষণ সামরিক অভিজ্ঞতা লাভ করিয়াছে, বর্তমানে তাহাদিগকে যদি আরও শিক্ষিত করিয়া ভোলা যায়, তাহা হইলে ভারতের সামরিক বিভাগ বিশেষ শক্তিসম্পন্ন হইয়া উঠিবে।

ভারতবাসীকে ব্যাপকভাবে সামরিক শিক্ষায় পারদর্শী করিয়া তুলিতে হইলে সামরিক বিভালয়ের ব্যাপক প্রসার একান্ত আবশুক। তা ছাড়া সমরে পটু এবং সমরে অপটু, এ রকম শ্রেণীবিভাগ অচিরেই তুলিয়া দিতে হইবে। প্রাদেশিকভার

সংকীর্ণ মনোভাব এখনও যদি আমরা বর্জন করিতে না পারি তাহা ইইলে দেশরক্ষাবাাপারে ভারতবর্ষ বিপন্ন ইইয়া পড়িবে। ভারতের নানাজায়গায় সামরিক বিভালয় প্রতিটিত করিবার প্রয়োজন আছে। প্রত্যেক প্রদেশের স্বাস্থাবান তরুণ যুবক এইসব বিভালয়ে যাহাতে সহজে শিক্ষালাভের স্থাগা পায় তাহার ব্যবস্থা করিতে ইইবে। আমরা সাধীনতা পাইয়াছি বটে, কিন্তু স্থাধীন মান্ত্রের মনোভগি এখনও অজ্ঞান করিতে পারি নাই। সেজ্য় ভারতবাসীর চরিত্রে এখনও নানারক্ষের ত্র্কাতা বিভ্যান। দেশকে গৌরবমণ্ডিত করিয়া তুলিবার জন্ম আমাদিগকে সকল রক্ষের চারিত্রিক ত্র্বলতার উপ্রে উঠিতে ইইবে। দেশপ্রীতি, শৃদ্ধলা, নিয়মান্ত্রতিতা প্রভৃতি গুণের অভাব না ঘটিলে ভারতবাসী অদ্ব ভবিস্থতে সামরিক শক্তিতে নিশ্চয়ই ত্রার ও তৃত্রির ইইয়া উঠিতে পারিবে।

## শিক্ষা ও আনন্ধের ক্ষেত্রে (দুশাল্লমণ

রিচনার সংকেতন্ত্রে ৪ বিভালরের শিক্ষা অসম্পূর্ণ—দেশত্রনণ বিভালয়প্রদত্ত শিক্ষাকে সম্পূর্ণতা দান করে—দেশত্রনণ চিত্তের প্রদার ঘটে—দেশত্রনণ আমাদের জীবনদৃষ্টিকে দ্রধানী করিয়া তোলে—দেশত্রমণ বিচিত্র অভিজ্ঞতা অজ'নের সহারক—শুধু ব্যক্তিগত মানস্তৎকর্ষসাধনের জন্তু নয়—দেশের উন্নতিবিধানের জন্তুও দেশত্রমণ বাঞ্নীয়—দেশত্রমণ আনন্দলাভেরও একটি বড়ো উৎস—উপসংহার।

মান্তবের সমগ্র জীবন বাাপিয়া শিক্ষার ধারাটি প্রবাহিত। মান্তবের আর্ফালের বিশেষ একটা সীমারেধার মধ্যে শিক্ষাকে আবন্ধ করা যায় না। কিন্তু

কার্য তদেখা যায়, দেশের বিভানিকে তনকে কেন্দ্র করিয়াই
বিভান্তরে শিক্ষা
অসম্পূর্ণ
বিভাগারা সেধানে যে-শিক্ষা লাভ করে তাহা প্রধানত

পুঁপিগত ও সংকার্ণ, বাত্তবের সঙ্গে ওই শিক্ষার এবং অজিত জ্ঞানের প্রত্যক্ষ কোনো সংযোগ নাই। এজন শিক্ষা ও বিভার মধ্যে সচরাচর ত্তুর একটা বাবধান পরিল্ফিত হয়। বাত্তব-সম্পর্ক-বিরহিত কোনো বিভাই জীবনে যথার্থ ফলপ্রস্থ হইয়া উঠিতে পারে না। স্থতরাং ইংলকে অসম্পূর্ণইবলিতে ইংবে। পরোক্ষ জানকে ফলপ্রদ করিয়া তুলিতে ইংলে আমাদের আর-একটি জিনিসের সহায়তা গ্রহণ করিতে ইংলে—এই জিনিসটি ইংল দেশত্রমণ। পাশ্চান্তা দেশে ভ্রমণকে শিক্ষারই একটি অপরিহার্য অক্সরপে ধরিয়া লওয়া হয়। ইংলতে-আমেরিকায় শিক্ষাপীরা বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষাসমাপনের পর দেশভ্রমণে বাহির হইয়া পড়ে। তাহাদের বিশ্বাস, দেশভ্রমণ না করিলে শিক্ষার সভ্যতাই অস্তৃত হয় না।

বহিবিশ্বকে নিজের চোখে দেখিয়া যে-জ্ঞান আমরা আহরণ করিতে পারি, প্রাচীরবেষ্টিত স্থলকলেজের মধ্যে তাহা অর্জন করা কথনও সন্তব নয়। নির্দিষ্ট একটা বয়স পর্যন্ত মাত্র বিশেষ একরকমের শিক্ষাই সেধানে দান করা হয়।

বিভালয়ের শিক্ষাধীরা বৃহত্তর পৃথিবীকে দেখিবার স্থযোগ-স্থবিধা লাভ করে না। বিখানিকেতনে আমর। ইতিহাস দেশভ্ৰমণ শিক্ষাকে সম্পূর্ণতা দান করে পড়ি, বিজ্ঞান পড়ি, ভূগোল পাঠ করি, এবং এই রকমের আরও নানাশান্ত আমাদিগকে অধ্যয়ন করিতে হয়। কিন্তু পুঁথির পাতা হইতে যে-জ্ঞান ও ধারণা জন্মায় তাহা অস্পষ্ট, অস্বচ্ছ। ইহাকে সুস্পষ্ট করিয়া ভূলিবার জন্ত প্রয়োজন ব্যাপক দেশভ্রমণের সাংচর্য। ইতিহাস, বিজ্ঞান, ভূগোলের শিক্ষণীয় বিষয়গুলি সমস্ত পৃথিবীর মধ্যে বিচ্ছিন্নভাবে ছড়াইয়া আছে। বহির্মণের প্রত্যক্ষতা ও দৃশ্যমানতার সাহায্যে উহারা যথন সত্যতর হইয়া উঠে, কেবল তখনই অধীত বিভা চরিতার্থতা লাভ করে। বিচিত্র মানবসমাজ, বিচিত্র প্রাণী, বিচিত্র বস্তপুঞ্জের কথা বইয়ের পাতায় মুক্তিত থাকে। এগুলিকে আমরা চিন্তা দিয়া, বুদ্ধি দিয়া জানি মাতা। কিন্তু বাহিবের জগতে পরিভ্রমণকালে এ সব বস্তুকে যথন আবার নানা ইঞ্রিয়ের মাধ্যমে উপলব্ধি করি, তখন পূর্বের জানাটি কভথানি বান্তব হইরা উঠে! এজক্তই দেশত্রমণ সর্বধা শিক্ষার অপরিহার্য অর্শ্বপে পরিগণিত হওয়া উচিত।

অক্তদিকে নিজের সীমিত গৃহের ক্ষুত্র-পরিসরের মধ্যে দীর্ঘকাল আবদ্ধ থাকার ফলে আমাদের মন ও হাদয় সংকৃচিত হইয়া আসে—ইহাতে চিত্তের স্বাভাবিক প্রসারের গতিটি ব্যাহত হয়। প্রাত্যহিক

দেশলমণে চিত্তের

শ্রেলাবিক প্রসারের গাতাত ব্যাহত হয়। আন্তাহ্ন করিবাক প্রাথন করিবাক আচ্ছের

শ্রেলার ঘটে

করিবা ফেলে। ক্ষুদ্র স্বার্থ, গ্রানিময় আত্মকে শ্রিক তা

মানুষকে যথন বিরিয়া ধরে, তথন তাহার বৃহত্তর সতা মরিতে বসে, তথন মানুষের 'ছোট-আমি' তাহার 'বড়ো-আমি'কে অস্বীকার করে। এই রকমের একটি অবস্থা মানবের পক্ষে অপমৃত্যুর সমান। গ্রামাজীবনে আমরা যে নিরন্তর হানাহানি ও দলগত বিবাদ-বিসংবাদ দেখিতে পাই, তাহা এই মানসিক সংকীর্ণতারই জন্ত। পল্লীর মান্ত্র দীর্ঘকাল ধরিয়া একটি জায়গায় আবদ হইয়া থাকে, কেবল নিজের গ্রামটিকেই তাহার। সত্য বলিয়া জানে—বহিঃপৃথিবীর বিপুল প্রাণম্পন্নের ক্ষেত্র হইতে তাহার। একেবারে বিচ্ছিন। তাহাদের মনের এই সংকীর্ণতা ও ক্ষুদ্রতাকে বিদ্রিত করিতে পারে বহিবিধে ভ্রমণলন্ধ শিক্ষণ ও সজীব অভিজ্ঞতা।

পল্লীর মান্ন্র অন্তত একবারও যদি কিছুকালের জন্ম দূরবর্তা দেশ দেখিয়।
লইতে পারে, তাহা হইলে নৃতন দেশের নৃতন শিক্ষা, নৃতন সন্ধ, নৃতন আচারব্যবহার সম্পর্কিত অভিজ্ঞ । তাহার মনগড়া বিচারের ক্ষেত্রটিকে অবশুই উদার
করিয়া তুলিবে। মানসিক উন্নতি ও জাবনদৃষ্টির
দেশভ্রমণ আমাদের জীবনদৃষ্টিকে দূরবানী করিয়া ভোলে
অপরিহার্য। আমরা যতক্ষণ বন্ধ ঘরে থাকি তভক্ষণ

আমাদের কুত্র স্থ, কুত্র হঃথ বড়ো হইয়া দেখা দেয়, সামান্ত কারবেই আমরা নিজেকে পীড়িত ও ব্যথিত মনে করি। কিন্তু পৃথিবীর দ্রবিশুরে প্রাণ্লোকের প্রেক্ষাপটে নিজেকে যখন আমরা দেখি, তখন সেই কুত্রতা-তুচ্ছত। বিদ্বিত হইয়া যায়। জগতে জন্মগ্রহণ করিয়া জগতের বিচিত্রভাকে উপলব্ধিনা করার মতো হর্তাগ্য মান্ত্রের জীবনে আর কিছুই নয়। বৃহত্তর মানবসমাজের পটভূমিকায় আপনাকে উপলব্ধি করিতে না পারিলে মান্ত্রের মান্ত্রজান জন্মায় না, মান্ত্রেন মান্ত্রের আড়ালটি মুছিয়া যায় না। ইগার জন্ম প্রয়োজন ভ্রমণের—বিদেশে না হোক, অন্তত স্বদেশভূমির নানা জায়গায়।

দেশবিদেশে অমণের ফলে শুধু যে আমাদের শিক্ষালাভ হয় তাহা নয়, ইহাতে আমরা বিচিত্র অভিজ্ঞতাও সঞ্চয় করিয়া থাকি। যে-মানুষ জাতির

দেশভ্রমণ বিচিত্র অভিজ্ঞত।
অর্প্রনের সহায়ক

তমিত প্রতিষ্ঠ পথে পরিচালিত করিবেন, যিনি ইইবেন জাতির
অর্প্রনের সহায়ক

তমিত প্রতিভূ, তাহার পক্ষে বৃহিবিশ্বভ্রমণের বিশেষ
প্রোজনীয়ত। আছে। বিভিন্ন দেশের, বিভিন্ন রাষ্ট্রের রাজনীতি, অর্থনীতি,
সমাজনীতির সহিত বিশেষভাবে তাহাকে পরিচয়সাধন করিতে ইইবে।
রবীজনাপ, জওহরলাল, রাধাকুফন্ প্রমুখ মনীবীদের বিদেশভ্রমণজনিত শিক্ষা ও
অভিজ্ঞতার ফলে দেশের মহৎ উপকার সাধিত ইইয়াছে। দেশবিদেশে ভ্রমণের
ফলে কবিশুক রবীজনাপ যে কত বিচিত্র অভিজ্ঞতা ও আনন্দ সঞ্চয় করিয়াছেন,

তাহার প্রমাণ পাওয়া যায় কবির রচিত 'রাশিয়ার চিঠি', 'জাপান্যাত্রীর ডায়েরী', 'পারশুন্মণ', 'প্রের সঞ্জ' প্রভৃতি মূল্যবান গ্রন্থ ইউতে।

ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিল্প প্রভৃতিকে উন্নত করিতে গেণেও দেশের ব্যবসাধীকে, শিল্পপ্রিভিয়ানের মালিককে বিদেশভ্রমণের অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করিতে ইইবে। এই

শুধু ব্যক্তিগত নাম্নউৎকর্ব-যাধনের জস্ত নয়, দেশের উন্নতিবিধানের জস্তও দেশ্ভমণ বাঞ্নীয় সব ক্ষেত্রে গুলু দেশের চিরাচরিত প্রথাকেই আঁকড়াইয়া ধরিয়া থাকিলে চলিবে না। বিভিন্ন দেশের অগ্রগতির সঙ্গে সমান পদক্ষেপে চলিতে না পারিলে দেশ সমৃদ্ধি-শালী ১ইয়া উঠিতেপারে না। ইহার ফলে জাতির দারিল্যা বাড়িবে, জনগণের জীবনমান নাচু হইয়াযাইবে। একেন্ত্রে

বিদেশ ভ্রমণের সার্থক তাবর্তমানে আমরা কিছুর। যেন উপলব্ধি করিতে পারিয়াছি। আজকাল বড়ো বড়ো ব্যবসায় ও শিল্পপ্রতিহানের ধনী মালিকের অর্থসাহায়ে। এদেশের অনেক.শিক্ষিত যুবক ভারতের বাহিরে যাইবার প্রযোগলাভ করিতেছে।

দেশভ্রমণ ইইতে আমর। যে কেবল শিকালাভ ও অভিজ্ঞা সঞ্চ করি তাহা নয়, ইহার আরও একটি উপকারিত। আছে। তাহা ইইল—আনন । বছরের পর বছর ধরিয়া একই পরিবেইনীর মধ্যে কালাভিপাত করার জন্ত আমাদের স্থামন নৃতন্ত্বের অভাবে ক্লান্ত ও নিরানন্দ ইইয়া উঠে। তথন ইহা চায় বাহিরের

দেশভ্রমণ আনন্দলান্ডেরও একটি বড়ো উৎস আলোবাভাস, বাহিরের রং, বাহিরের স্থর। বাহিরকে জানিবার কৌভূহল, বিশ্বপ্রকৃতি ও মানবপ্রকৃতি সম্প্রকিত সীমাহীন জিজাসা মান্তব্যের মনে চিব্ছাগ্রং!

প্রাত্য হিকতার পুনরারতির মলিনতা ইইতে হাদর আর মনকে মৃত্তি দিতে ইইলে আমাদিগকে বহিঃপৃথিবী-ভ্রমণের সহায়ত। গ্রহণ করিতে হহবে। শুপু মান্তবই মানুষকে সঙ্গ ও আনন্দ দান করে না, এই বিরাট বিশ্বপ্রকৃতিও মানুষের চির-কালের সঙ্গী—মানুষকে ঘিরিয়া নিরন্তর চলিয়াছে নিস্গলাকের আনন্দলীলা।

বিজ্ঞানের আবিকারে দেশভ্রমণ বর্তমানে সহজ হইয়। উচিয়াছে এবং ইহার জন্ম অধিক অর্থব্যায়েরও প্রয়োজন হয় না। এই স্থানাের আমাদের প্রত্যাকেরই গ্রহণ করা উচিত। কৃপমঞ্কতা যেমন অভিপ্রেত নয়, তেমনি কেবল অর্থস্কয়ই মান্থের

জীবনের বড়ো কাম্য জিনিস নয়। মানুষ প্রকৃতির উপদংহার অবারিত প্রদল্প সানিধ্য লাভ করুক, দেশে দেশে মানব-কীতির স্বাক্ষরগুলিকে চিনিয়ালউক—তবেই দেখাদিবে তাহার জীবনের সার্থকতা। মানুষ যে কত বড়ো, তাহার শক্তি যে কী বিপুল, মরণশীল হইয়াও যে মানুষ মৃত্যুঞ্জয়, প্রমারীত প্রক্থার স্ত্যুতা উপলব্ধি করা তাহার পক্ষে কধনও সন্তব নয়।

#### আমাদের শিক্ষাসংস্থার

্রিচনার সংকেতপ্তে ৪ ভূনিকা—শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য-শিক্ষাসংস্কারের গোড়ার কথা
—গান্ধীপরিকল্পনা ও সাজে উ-পরিকল্পনা—এদেশের মাধ্যনিক শিক্ষাব্যবস্থা—দেশে বৃত্তিশিক্ষা ও
কারিগায়ী শিক্ষার অভাব—বৃত্তিমূলক শিক্ষার প্রয়োজনীয়ত!—নারীশিক্ষা—শিক্তশিক্ষা—শিক্ষার মাধ্যম—
দেশের ডচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতি—শিক্ষকের কথা—উপসংস্থার।

স্থানিকিত ইংরেজ-জাতির শাসনাধীনে থাকিয়া বিগত দেড়শত বছরের মধ্যে আমরা থে-শিক্ষা অর্জন করিয়াছি, তাহার লাভক্ষতির হিসাবনিকাশের একটা উন্নম আজ আমাদের মধ্যে দেখা যাইতেছে। জাতীয় জীবনের জাগরণের ক্ষেত্রে ইহাকে নিশ্চয়ই আমরা শুভবুদ্ধির পরিচায়ক বলিয়া মনে করিতে পারি।

স্থাতিকালের স্থাচ্ছ দৃষ্টিকে অপসারিত করিয়া আজ্ স্থানর। প্রকতই উপলব্ধি করিতে পারিতেছি থে, ইংরেজা-শিক্ষা আমাদিগকে যতথানি মৃথ্ধ করিয়াছে ততথানি সঞ্জীবিত করে নাই। করে নাই বলিয়াই এই শিক্ষাবাবতা আমাদের পক্ষে একটা বোঝার মতো ইইয়া দাঁড়াইয়াছে, এবং বর্তমানে ইহা জাতির অগ্রগতিকে প্রতিপদে ব্যাহত করিতেছে। শিক্ষার নামে এত বড়ো বঞ্চনা ও নিগম পরিহাস জগতের কোনও সভাদেশে দেখা যাইবে বলিয়া আমাদের ধারণা নাই।

শিক্ষার লক্ষ্য ও উলেশ্য হইল মহয়ত্বের উদোধন করা, মানুষের সুপ্ত শক্তিকে জাগ্রৎ করিয়া তোলা, জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে মানুষের পরিচয়-সাধন করিয়া দেওয়া, ব্যক্তিজীবন ও সমন্তিজীবনের মধ্যে ঐক্যের সেতু গড়িয়া

শিকার উদেশ ও লক্ষ্য তি কিন্তু ইংরেজের প্রদত্ত শিক্ষা আমাদিগকে মার্য্য করিয়া তোলে নাই, আমাদের আআশক্তির বিকাশদাধন করে নাই, ব্যক্তিজীবন ও সমাজজীবনের মধ্যে কোনও যোগত্তে রচনা করিতে পারে নাই। দীর্ঘকাল ধরিয়া তথাকথিত শিক্ষালাভের পরও আমাদের শিক্ষায়তন ও ব্যবহারিক জীবনের মধ্যে বিচ্ছেদজনিত শৃক্তা পূর্ব ইইয়া উঠিল না। এই শিক্ষাপদ্ধতি আমাদের মহয়ত্ব, আমাদের মর্যাদাবোধ ও শুভব্দিকে সম্পূর্ভাবে হত্যা করিয়াছে—আধীন মানুষ, বলিষ্ঠ সমাজ, স্বাধীন রাষ্ট্র গড়িবার সকল শক্তি পঙ্কু করিয়া দিয়াছে। স্ক্তরাং আমাদিগকে জাতীয় শিক্ষাপ্রবর্তনের স্থনিদিপ্ত পরিকল্পনা রচনা করিতে হইবে। শোচনীয় আর্থনীতিক পরাধীনতার হাত হইতে মুক্তি পাইতে হইলে আমাদের

শিক্ষাধারার মধ্যে আমৃল পরিবর্তন আনিতে এইবে। আধীন মাত্রস, আধীন রাই যদি গড়িতে হয়, তবে গণভাধিক শিক্ষার বৃনিয়াদ রচনা করা চাড়া অভা কোনো উপায় নাই।

আমাদের শিক্ষাসংস্থারের গোড়ার কথা হটকে সাক্ষনীন শিক্ষাবাবস্থার প্রসারসাধন। দেশের প্রত্যেকটি মাজস মালাকে শিক্ষার আলোক পাইভে পারে, তাহার ক্রেক্য এপনও আমাদের দেশে হয় নাই। আমরা আজ গণ্ডখের স্থা

्रमविर ॰ ७ — भिष्मक भनार्थ । । हे भनिष्कात निकात।

জামাদের শিক্ষানংস্কারের কার্তানেই গণশিক্ষা বলিব, দেশত্ব স্থাছের গোড়ার কথা স্বপ্তরের, সকল ব্যসের নরনারী ও শিশুর বহিসাতে শিক্ষালাদের স্বিভিক্তান পাথ্যিক শিক্ষা ও ব্যক্ষদের শিক্ষার কোন্দ্র উত্তে আদর্শ আমাদের নাই বলিবে অগ্নাকি হটবে না আবেশিক ও প্রেশানক প্রাথমিক শিক্ষা-স্কেকিজ দে-আইন বা সাদেশে প্রবিশ্ব ইসাতে, শ্রা দেশের স্ব্র অগ্নাবাধ কার্যক্রী হট্যা উত্তে নাই। অধুনা আবিশ্বিক শিক্ষার কথা আমারা শুনিংশ্কি।

গানীজী সাতে ১টতে চৌন বংসর বসসের বাশকবালিক দের এক সতে বংসর পরিসরের আব্তিক ব্নিয়াদি শিকার কথা বলিয়াচিলেন। সাভেত-পরিকল্পনায় আব্তিক শিকার পরিসর আট বংসর ৮খ ১টতে থেকে বলিকবালিকার। এই শিকাবাবলের স্থেতি আছ কবিবে। এ সব পরিকল্পনা

গাদীপরিক্রনাও অনশন কিছুট বিশ্বিত হটবে। যে-প্রেমিক শিক্ষা-সালেন্টি পরিক্রনা

বালিকারা যথার্থ শিক্ষালাভ করিতেতে না। বতাদনের পুরাতন পরিভালে পদতিতে শিক্ষার্থাগনকৈ আছেও বিভাচত করিতে চইতেতে। ইংলতে ছানল নাই, শিশুমনতারের হান নাই, বৈজ্ঞানিক পদ্ধি নাই; আছে গুণু ভ্রুর পুণির বোনা ও শাসন্দও। আল্লব্যুর কেলেমেবেরা ফলপ্রত শিক্ষার বাবলা অংশর কলাজ করার মধ্য দিয়াই তেলেমেবেরা ফলপ্রত শিক্ষার বাবলা রহিয়াছে দেশগুলিতে সেজত ইন্তির্ন্লক শিক্ষা ও ক্মকেন্ত্রিক শিক্ষার বাবলা রহিয়াছে ছোট ছোট বালকবালিকার জন্ত। জ্যোরেবেল ও মন্টেসরি-পদ্ধতিতে এ রক্মের শিক্ষারার একটি বিশিষ্ট অভিব্যক্তি দেখিতে পাওয়া যায়।

মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থা এদেশে মোটেই উন্নত নয়, এবং এ রকমের শিক্ষা-প্রেছিষ্ঠানের সংখ্যাও দেশের লোকসংখ্যার অমুপাতে নিতান্ত বল্ল। এতথ্যতীত এইসব প্রশিষ্টানে যে-শিক্ষার ধারা প্রবাহিত, ভাষা আমাদের ব্যবহারিক জীবনের ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ অন্তপ্রোগী। একটিমাত্র আদর্শে আমরা প্রভাকে শিক্ষার্থীকে গড়িয়া

ওদেশের মাধ্যমিক শিষ্ফা করিয়া উচ্চতর শিক্ষালাভের জন্ম কলেজের অভিমুধে ধাবিত হওয়াই দেশের প্রত্যেক ত্রুণাত্রুণীর

জীবনের একমাত্র লক্ষা হট্রা উঠিবাছে। উচ্চতর জানবিজ্ঞান, স্ক্ষা-ভাবভিত্তিক সাহিত্য যে সকলের জন্ম নয়, এ সংগুটি এখনও আমারা উপলব্ধি করিছে পারি নাই। সেহেতু এদেশে মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবহার বৈচিত্ত্যের এমন অভাব পরিল্ফিত হয়।

বৃত্তিশিক্ষাদানের তেমন কোনোরূপ উলোগ আমাদের বিভালয়গুলিতে পরিদৃষ্ট হয় না। ক্রমি, শিল্প, কারিগরী ও ব্যবসায়ী শিক্ষার স্বব্যবসা যদি না পাকে, তাতা তইলে আমাদের দেশের শিক্ষাদারী ভবিষ্যং জীবনে কোনোদিনই আস্থানি বিভারশাল তইয়া উঠিতে পারিবে না—ব্যবসারিক ক্ষেত্রে

দেশে বুরিশিকা ও
কারিগরা শিক্ষার অভাব

প্রতি পদে তাহাদের আদিবে বার্থতা এবং পরাজ্য।

জীবনযুক্তে জয়লাত করিবার শক্তিস্থান্থ্য যাহাতে

শিক্ষার্থারা অর্জন করিতে পারে, তাহার জন্ম মাধামিক শিক্ষাকে অনেকটা

স্বাংসম্পূর্ণ করিয়া তৃলিতে হইবে। বিদ্যালয় ভ্যাগ করার পর তাহারা যাহাতে
সমাজে প্রবেশ করিয়া স্থান মাল্যন বলিয়া নিজেদের পরিচর দিতে পারে,
আমাদের মাধ্যমিক বিদ্যায়তনে তাহার উপযুক্ত ব্যবহা থাকা একান্ত প্রয়োজন।

শিক্ষাকে অর্থকরী ও স্বাবলম্বী করিয়া তুলিবার জন্ধ সান্ধীজী তাঁহার ওয়ার্থাপরিকল্পনায় শিল্পকেন্দ্রিক শিক্ষার প্রবর্তন করিতে চাহিয়াছিলেন। অবিপ্রান্ত কমপ্রবাতের ভিতর দিয়াই মাস্তবের জীবনের অগ্রসরণ। শিক্ষার ক্ষেত্রে কর্মের

হ'ব্দুকক শিক্ষার

একটা বিশেষ স্তান আছে। অপচ শিক্ষাকে আমরা
ক্ষতেন্দ্রিক ও শিল্পনুধী না করিয়া পুতক্তকন্দ্রিক
করিয়া তৃলিয়াছি। ফলে আধুনিক শিক্ষা আমাদের

কাছে একটা বোঝার মতে। হইয়া দাঁড়াইয়াছে। প্রত্যেক শিক্ষাপার মানসিক প্রবণতা অপ্যায়ী শিক্ষাদানের ব্যবস্থা যুক্তিন না হয়, তত্তদিন নানা হুভোগ আমাদিগকে সহা করিতে হইবে—কেরাণীজ বনের দাস্ত হইতে আমরা তত্তদিন প্রযন্ত কিছুতেই মুক্তিলাভ করিতে পারিব না।

নারীশিকার বাবছাও এদেশে নিভাত অসম্পূর্ণভার ভারে রহিয়া গিয়াছে। স্মাজে নারীর স্থাননিগেশপ্রক বিশেষ রক্ষের শিক্ষাণভাতির গোড়াণভন এখনও

1648

আমরা করিতে পারি নাই। অসংখ্য ক্রটিতে পরিপূর্ণ পুরুষের শিক্ষার আদর্শই আমরা মেয়েদের সন্মুথে তুলিয়া ধরিয়াছি। ইহাতে আমাদের সমাজ ও পারি-বারিক জীবন কেন্দ্রচুত হইয়া বিক্ষিপ্ত হইয়া পড়িতেছে। বাহিরের জগতে পুরুষের

স্থিত আর্থিক প্রতিযোগিত। করিবার প্রবৃত্তি নারীসমাজে নারীশিক্ষা আজ প্রবলরপে দেখা বাইতেত্তে—ইলাতে নারী এবং পুরুষ কাহারও কলাাণ দেখা দিবে না। পারিবারিক জীবনকে কেন্দ্র করিয়া নারীশিক্ষার আদর্শ গভিষ্না তুলিতে হইবে। তাহাদের জল্ম প্রথমিক ও মাধ্যমিক শিক্ষান্তরে বিবিধ বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে। কুটারশিল্প-বিষয়ক শিক্ষালাভ করিলে মধ্যবিত্তসমাজের কিছুটা আর্থিক সচ্ছলতা আসিতে পারে। বিজ্ঞাতীয় শিক্ষার প্রভাবে আমাদের সমাজে নারীর মন বিভিন্ন্থী হইয়া পড়িযাছে, উহাকে গৃহাভিন্ন্থী করিয়া তুলিবার প্রেরণা স্থষ্টি করিতে হইবে। বহিক্ষেত্রে মেয়েদের কমজীবন নিভান্ত সীমাবদ্ধ। সেজজুই নারীশিক্ষাব্যবস্থায় পরিবর্তন আনিবার প্রযোজন আমর। অনুভব করিতেছি।

পাঁচবংসরবয়য় ও তংনিয় শিশুদের নাসারী সূলে শিকাদানের ব্যবস্থা এদেশে নাই বলিলেও চলে। পাশ্চান্তাদেশে নাসাঁরী স্কুলের ব্যাপক প্রসার ইইয়াছে বলিয়া সেথানে অল্লবয়য় ছেলেমেয়েরা শিকা-

শিত্তশিকা নিকেতনে স্বাস্থ্য ও আনন্দের ঝর্ণাধারা চুটাইয়া চলিয়াছে। আনতশিরে, মানম্পে ছয়্মাত ঘণ্টা ধরিয়া পুঁথির মধ্যে মনোনিবেশ করিতে হয় আমাদের দেশের ছেলেমেয়েকে। ইহা নির্মতার নামান্তর মাত্র, এবং এরূপ নির্মতা তাহাদের পক্ষে ছ্রিষ্ট।

এতদিন ইংরেজী ভাষাই ছিল আমাদের মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষার বাহন। মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থায় বর্তমানে মাতৃভাষাকে আমরা শিক্ষার বাহনরূপে পাইরাছি।

মাতৃভাষার দাহায় ভিন্ন কোনো শিক্ষাই সম্পূর্ণতা লাভ শিক্ষার মাধ্যম করিতে পারে না—এভকাল পরে এই সভাটির সন্ধান আমরা পাইরাছি। কিন্তু কেবল মাধ্যমিক স্তরেই নয়, উচ্চশিক্ষার ক্ষেত্রেও মাতৃ-ভাষাকে মাধ্যম করিয়া তুলিতে হইবে, তবেই আমাদের শিক্ষা যথার্থ ফলপ্রস্থ হইয়া উঠিবে।

এদেশের উচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতির মধ্যেও নানা তটি পরিলফিত হয়। বিশ্ব-বিভালয়ের প্রধানকাত্ত সংস্কৃতির আদানপ্রদানের ক্ষেত্টিকে দেশের উচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতি প্রশন্ত করিয়া তোলা। কিন্তু, আমাদের বিশ্ববিভালয় শুধু বিদেশের জ্ঞানবিভাই গ্রহণ করিতেছে, আপন দেশের জ্ঞানভাণ্ডারের দার বিশ্ববাসীর কাছে উনুক্ত করিয় ধরিবার তেমন কোনও চেপ্তা করিতেছে না।
দেশীয় সংস্কৃতি, স্বদেশের এতিথ আমাদের বিশ্ববিভালয়ে দার্যকাল ধরিয়া উপেক্ষিত
হইয়া আসিয়াছে। আমরা শুধু গ্রহণ করিতেই শিক্ষালাভ করিতেছি, অন্ত দেশকে নিজের জিনিস দিবার উভাম ও প্রেরণা আমাদের মধা চইতে লুপ্ত হইয়া গিয়াছে। জাতীয় ভাবধারায় য়াছাতে আমাদের জীবন পরিপুট্ট হইয়া উঠে, এবং
অন্তদিকে বৈদেশিক উচ্চতর জানবিজ্ঞান আহত করিয়া যাহাতে আমর। আহত
বিভার পরিচয় দিতে পারি, বিশ্ববিভালয়কে তাহার মথোপগৃক্ত ব্যব্তা অবলম্বন
করিতে হইবে।

শিকাসংস্থারের কথা বলিতে বৃদিয়া শিক্ষককে বাদ দিলে আমাদের আলোচনা অসম্পূর্ব থাকিয়া ঘাইবে। প্রাথমিক ও মাধ্যমিক বিভাল্যের এবং মহাবিভাল্ডের শিক্ষকদিগকে যে-বেতন অসমরা দিয়া থাকি, তাহা নিতান্তই ওছহ। এ জন্ট বিভাল্যে বর্তমানে উপযুক্ত শিক্ষকের এমন অভাব দেখা ঘাইতেছে। শিক্ষকের আর্থিক অবস্থা উন্নত না ইইলে শিক্ষাবাবহাও উন্নত হইবে না। জাবিকা অজনের তৃশ্ভিষ্ঠা ইইতে শিক্ষককে মুক্তি দিবার উপায় আমাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতে হইবে।

শিক্ষকের বেতনবৃদ্ধি করিতে হইলে প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষাদানের প্রতিষ্ঠান বাড়াইতে হইলে, শিক্ষাবাবদ আরও অধিক পরিমাণ অর্থ
আমাদিগকে বার করিতে হইবে। সরকার যদি
উপনংহার
আমাদের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান গুলিকে অকুপণ হত্তে সাহায্য
করেন, এবং আমরাও যদি শিক্ষার প্ররোজনীয়তা উপলব্ধি করিতে শিথি, তবে
আর্থের অভাব অবশুই বিদ্বিত হইবে। আমরা এখনও শিক্ষার জন্য আবদার
করিতেছি মাত্র—যেদিন প্রকৃত গরজ অন্থভব করিব, সাদিন নিশ্চয়ই শিক্ষার ক্ষেত্রে
আর্থের অসচ্ছলতা দেখা যাইবে না। আমাদের মনোবৃত্তির পরিবর্তনের উপরই
শিক্ষাসংখ্যারের আকৃতি-প্রকৃতি এবং সমস্ত ভবিদ্ধাহ নিভর করিতেছে।

#### শিক্ষার মাধ্যমন্ত্রপে মাতৃভাষা

্বিচনার সংকেত্যসূত্র ৪ ইংরেজ কর্তৃ ক ভারতবিজয় একটি বিশেষ ফলিতার্থময় ঘটনা—জাতির চিত্তে পাশ্চান্ত্য গল প্রভাব—সাম্রাজ্ঞানী মেকলের প্রচেষ্টা—বাঙালীচিত্তের অর্থফুট জাগরণ—ইংরেজীশিক্ষার বার্থতা—বিদেশী শিক্ষার মাধ্যমে শিক্ষা বার্থ হহতে বাধ্য—শিক্ষার ক্রেত্তে বিপ্ল অপচয়—মাতৃভাষার মঙ্গে জাতির প্রাণের যোগ—ইংরেজীশিক্ষার স্থোগ সকলে গ্রহণ করিতে অসমর্থ—মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিলে ভাহার দৈশু বৃচিবে—উপসংহার।

ইংরেজ কর্তৃক ভারতবিজয় শুধু যে রাজনীতিক ঘটনা হিসাবেই বিশেষ একটি অর্থপূর্ণ ব্যাপার তাহা নয়, ইহার প্রভাব আমাদের জাতীয় জীবনে ঘেমন গভীর তেমনি ব্যাপক। ইংরেজচিত্তের সহিত সংস্পর্শের মধ্য দিয়া আমাদের মনে লাগিয়াছে পাশ্চান্তোর ভাবধারার ছোঁয়া—ইহারই ফলে আমাদের শিক্ষা, সভ্যতা ও সংস্কৃতিতে আদিয়াছে আশ্চর্য রকমের একটা রূপান্তর। বণিকের

মানদণ্ড এক দিন এ দেশে শাসকের রাজদণ্ডরূপে দেখা ইংরেজ কর্তৃক ভারতবিজয় একটি বিশেষ ফলিতার্থন্ম ঘটনা জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাবিন্তারের দায়িত। ব্রিটিশের

সেই দায়িজবোধের মূলে যে-প্রেরণা ছিল তা সা আনেকটা আত্মকেন্দ্রিক, স্কুতরাং সেই প্রেরণাকে বলা যায় স্বাধগন্ধী। অর্থাং শিক্ষাপ্রচারের উপ্দেশ্ত ছিল বিজিত জাতির মধ্যে জ্ঞান বিতরণ করা নয়, তাহার লক্ষ্য ছিল আমলাতম্বরূপ ষম্ভটির স্বষ্ঠ্ পরিচালনা। আমাদের রাজপ্রুষদের ভাষা ছিল ইংরেজী। স্কুতরাং দেশীয় লোকের মধ্যে ইংরেজী-শিক্ষাবিত্তারের প্রয়োজন দেখা দিল।

উনিশ শতকের তৃতীয় দশকের দিকে ইংরেজীশিক্ষা ও সভ্যতার ধারা এ দেশে বিশেষভাবে প্রসার লাভ করিতে থাকে। কিন্তু তাহার পূর্ব হইতেই আমরা

পাশ্চান্ত্য মানসিক তার সংস্পর্শে আসিয়াছিলাম। ইহার জাতির চিত্তে কলে তুইটি সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র সভ্যতার পরম্পর পরিচয় ঘটিতে পাশ্চান্ত্য সভ্যতার প্রভাব পাকে। ইউরোপীয় চিত্তের সংঘাতপ্রভাবে ভারতীয়

সমাজজীবন ও জাতির চিত্তে একটা নবজাগরণের সাড়া জাগিয়াছিল। নানাকারণে বাঙালীর মানসলোকে ইহার প্রভাব গভীরভাবে মুদ্রিত হইয়া গেল।

ইউরোপীয় শিক্ষাবিস্তারের সেই যুগসন্ধিক্ষণে শিক্ষার মাধ্যম লইয়া নানা মতভেদ দেখা দিল—শিক্ষার বাহন-হিসাবে কেহ চাহিল দেশীয় ভাষা, কেহ চাহিল আর্থভাষা সংস্কৃত; আবার, কেত চাহিল ইংরেজ-রাজপুরুষের ভাষা ইংরেজী। কিন্তু শেষ পর্যন্ত, ইংরেজী ভাষাকে শিফার বাহন করিবার ব্যাপারে মেকলে

সাহেবের প্রচেষ্টাই সার্থক হইল। ভারতের রাজনীতিক শামাজাবাদী দেকলের শ্বচেষ্টা
নিশ্চিম্ব থাকিতে পারিলেন না। তিনি চাহিলেন, স্বেতির ক্ষেত্রেও বিজ্ঞিত জাতিকে প্রাক্তিক ক্ষরিয়া ক্ষেত্রে স্কর্মের ক্রিয়া ক্রিয়ের ক্রিয়ের ক্রিয়ের

সংস্কৃতির ক্ষেত্রেও বিজ্ঞিত জাতিকে পরাভ্ত করিয়া তাহাকে সম্পূর্ণ ব্যক্তিয়াতন্ত্র্য-বিবর্জিত করিতে। মেকলের এই সর্বনাশা উগ্রমের তাংপর্য সেদিন দেশবাসী উপলব্ধি করিতে পারে নাই।

ইহার পর হইতে শিক্ষার বাহন-হিসাবে ইংরেজী ভাষা এ দেশে স্প্রতিচিত হইল, শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে প্রবাহিত হইল একটি নৃতন ধারা। এইভাবে শিক্ষার রূপ বদলাইয়া গেল, ধীরে ধীরে পাশ্চান্ত্য আদর্শে বিভালয়, বিশ্ববিভালয়ের প্রতিষ্ঠা হইল—ইউরোপীয় ভাবধারার প্রভাবে আমরা আচ্ছন্ন হইয়া গেলাম।

আমাদের জাতীয় জীবনে ও সাহিত্যে একদিন হয়তো পাশ্চান্তা চিত্তসংঘাতের প্রয়োজন ছিল। কারণ, আমরা বাস করিতেছিলাম সংকীর্ণ একটি জগতের মধ্যে। তাহার বাহিরে যে-বিরাট মানবসভাতার ধারা ইতিহাসের বিবর্তনপথে আব্তিত হইতেছিল তাহা আমাদের বাত্তব অভিজ্ঞতার অগোচর ছিল। আমাদের

বাঙালীনিজের সংস্কারত্ত্ত অর্থকুট জাগরণ

সংস্থারত্থ আচার ও অন্ধবিচারের অচলায়তনকে বিধ্বস্থ করিল ইউরোপীয় মনের জন্দম শক্তি। তাহার ফলে বাংলাদেশ তথা সমগ্র ভারতবর্ধে আসিয়াছিল 'রেনেস'।'

বা পুনর্জাগরণ। কিন্তু তথনও আমাদের স্বপ্তির ঘোর সম্পূর্ণ কাটে নাই, উজ্জীবন-মন্ত্র তথনও আমরা উদাত্ত কণ্ঠে উচ্চারণ করিতে পারি নাই।

মনের ও প্রাণের আচ্ছন্ন অবস্থায় লাভক্ষতির হিসাবনিকাশ করা তথন সম্ভব ছিল না—ইউরোপীয় শিক্ষা ও সভ্যতার স্রোতে তথন অবাধে আমরা গা ভাসাইয়া

ইংরেজী-শিক্ষার কাটাহয়া অনেক দ্বে সরিয়া আসিয়াছি। এখন

য়ার্থতা
আমরা ব্ঝিতে পারিতেছি, ইংরেজী ভাষার ভিতর

দিয়া যে-শিকা আমরা লাভ করিষাহি তাহা আমাদিগকে যতটুকু মৃথ করিয়াছে ততটুকু সঞ্জীবিত করে নাই। ইংরেজী ভাষার মাধামে শিকাপ্রচারের চেটা যে ফলপ্রস্থ হয় নাই—আমাদের জাতীয় জীবনে তাহা যে সম্পূর্ণ বার্থ ইইয়াছে, তাহার প্রমাণ, একটি শতাকী চলিয়া গেল, তবু এই তৃত্যা দেশের শতকরা পনেরো জনলোকও নিজেদের শিক্ষিত বলিয়া পরিচয় দিতে পারে না। জাতির ষে-মৃষ্টিমেয়

ভগাংশ ইংরেজী-শিকালাভ করিয়াছে, তাহারাও সর্বাদীণ মন্ত্র আর্জন করিতে পারে নাই —জাতীয় জীবনের ক্ষেত্রে তাহারা পর্নাছাত্ল্য। দেশের জনসাধারণের বৃহত্তম অংশ অজ্ঞানের অন্ধকারে আছেন, অশিকা ও কুশিকায় আমাদের জাতীয় জীবন আজ কলভিত।

প্রতিষ্ঠা বার্থ হইল কেন? তাংগর প্রধান কারণ, আমরা অভাবধি
মাতৃভাষাকে শিক্ষার মাধ্যম করিয়া তুলিতে পারি নাই। প্রকৃত বাহনের অভাবে
শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের সকল প্রচেপ্তা শৃক্তভায় পর্যবৃদিত
বিদেশ ভাষার মাধ্যম শিক্ষা
ব্যবহাতে বাধা
মাতৃভাষাই শিক্ষার বাহন। কিন্তু ভারতবর্ষে বিজ্ঞাতীয়
একটি ভাষা দেশবাসীর মাতৃভাষাকে তাংগর স্বস্থান ও স্থাধিকার হইতে দ্রে ঠেলিয়া
কিন্তা কিন্তুল ভাষার মাতৃভাষাকৈ তাংগর স্বস্থান ও স্থাধিকার হইতে দ্রে ঠেলিয়া
দিয়া শিক্ষাকেন্দ্রে আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছে। রাজনীতিক কারণে একদিন
ইংরেজা ভাষার যে-একটা বিশিষ্ট গৌরব ছিল, আমরা তথাক্ষিত শিক্ষিতসম্প্রশায় এখনও উহাকে কাম্য ভাবিয়া আত্মন্তির অভ্রত্র করিতেছি।
ইংরেজী ভাষার প্রতি মোহের প্রভাব আজে প্রস্তু আমরা কাটাইয়া উঠিতে

পারি নাই।

শিকাসমন্তা এদেশে জটিল রূপ ধারণ করিয়াছে। নানা বাদবিস্থাদের পর
এতদিনে মাত্র মাধ্যমিক শিক্ষার ক্ষেত্রেই আমরা মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাংন
করিয়া তুলিতে পারিয়াছি। উচ্চশিক্ষার ক্ষেত্রে মাতৃভাষার বার এখনও রুদ্ধ।
মাতৃভাষার মাধ্যম ব্যতীত যথার্থ শিক্ষাপ্রচার ও জ্ঞানবিস্থার যে বস্তুত অসভ্ব,
তাহা কাহাকেও ব্যাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই।

শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের শিক্ষার ক্ষেত্রে এভগানি মান্সিক শক্তির শোচনীয় বিপুল অপচয় অপচয় গুণু আমাদের এই হতভাগা দেশেই সম্ভব। এই

অপ্চয় কেবল মানসিক নয়,—আত্মিক, আর্থিক, এবং দৈছিক শক্তিরও বটে।
এমন একদিন ছিল, যেদিন ইংরেজী শিথিয়া, পরীক্ষায় পাশ করিয়া, আমরা
সরকারী দপ্তরথানায়, আপিদে চাকরি পাহ তাম। আজ সেই স্থবিধাও নিংশেষ
সরকারী দপ্তরথানায়, আপিদে চাকরি পাহ তাম। আজ সেই স্থবিধাও নিংশেষ
সরকারী দপ্তরথানায়, আপিদে চাকরি পাই তাম গাশ করি, কিন্তু বিভার আলো পাই
হইতে চলিয়াছে। আমরা এখন পরীক্ষায় পাশ করি, কিন্তু বিভার আলো পাই
না, উদরারের সংস্থান করিতে পারি না। পরাক্ষায় উত্তার্ণ হওয়াই যেথানে
না, উদরারের সংস্থান পরিতে পারি না। ভোজ্যবস্তব্ধে দেহের জারক
আমরা শক্তিও রস আহরণ করিতে পারি না। ভোজ্যবস্তব্ধে দেহের জারক
ব্যামরা শক্তিও রস আহরণ করিতে না পারিলে যেমন স্বাস্থাহীন হইয়া পড়িতে
হয়, শিকার ক্ষেত্রেও আমাদের সেই অবস্থা দেখা দিরাছে।

ভাষা শুণু ভাবের বাহন নয়—মাতৃভাষার ভিতর দিয়া জাতির প্রাণসত্তাটিও প্রকাশ এবং বিকাশ লাভ করে। যে-ভাষায় শৈশব ২ইতে আমরা ভাব-বিনিময়

করি, যে-ভাষার সঙ্গে আমাদের আবাল্য পরিচয়, তাহাকে বাদ দিয়া বিজ্ঞাতীয় ভাষাকে শিক্ষা ও জ্ঞান-প্রচারের বাহন করিলে শক্তির অপচয় স্থানিশ্চিত।

মাতৃভাষার প্রত্যেকটি শব্দের সঙ্গে আমাদের যেন নাড়ীর সংযোগ রহিয়াছে। সেই যোগস্ত্র বিচ্ছিন্ন হইয়া গেলে আমাদের বুদ্ধি ও বোধশক্তি স্বাভাবিকভাবে পঙ্গু হইতে বাধা।

পাশ্চান্তা জ্ঞান-বিজ্ঞান-সাহিত্য-দর্শন প্রভৃতির প্রতি আমরা কটাক্ষণাত করিতেছি না। বিভাও জ্ঞানের প্রসারের জন্ম ভিন্ন জ্ঞানির জ্ঞানবিভার বিশেষ প্রয়োজন আছে। কিন্তু বিদেশী ভাবধারাকে গ্রহণ করিতে হইবে নিজ ভাষার ভিতর দিয়া-তথনই আহত বস্তু সর্বসাধারণের গ্রহণযোগ্য হইয়া উঠিবে।

ইংরেজী ভাষা শিক্ষা করিতে গেলে স্কুলকলেজ ও বিশ্ববিভালখেব আশ্রয় গ্রহণ করা ছাড়া অন্ত উপায় নাই। কিন্তু আধুনিক বিভাশিকা-অর্জন-ব্যাপারে

ইংরেজা শিক্ষার স্থাবে প্রাপ্তিক ব্যয়বাহুল্য কাহারও. অবিদিত নয়। দরিদ্র সকলে গ্রহণ করিতে অনন্ধ্র করজন শিক্ষার্থী এত অর্থব্যয়ে এই উচ্চশিক্ষা লাভ করিতে সমর্থ ? এমন অনেক ছাত্র দেখা যায়,

মাতৃভাষার যাহাদের রহিষাছে অভূত রকমের দধল, অধচ তাহারা ইংরেজী ভাষা সহজে আয়ত্ত করিতে পারে না। ইংরেজী ভাষার উপর অধিকারের অভাবজনিত অপরাধে বিশ্ববিভালয়ের হারদেশ হইতে কি চিরকালই তাহাদের ফিরিয়া আসিতে হইবে?

তাই আশুতোষ, রবীন্দ্রনাথ প্রমুধ দেশপ্রেমিক মনীধীবৃদ্ধ মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার জন্য বিশ্ববিভালয়ের হারে কাভরচিতে আবেদন জানাইয়া-ছিলেন। যে-শিক্ষা দেশের মান্ত্র্যকে মান্ত্র্য করিয়া তুলে না, যে-শিক্ষা আমাদের অন্তর্ম্পী মনকে ক্রমশ বহিম্পী করিয়া তুলিতেছে, যে-শিক্ষার ফলে আমরা দেশদেখা চোখ' হারাইতেছি, সেই শিক্ষার আম্ল সংস্থারসাধন করিতে না পারিলে আমাদের জাতীয় জীবনে কল্যাণ নাই। আমাদের শিক্ষাজীবনে ও ব্যবহারিক জীবনে, বিভায় ও ব্যবহারে আনিতে হইবে সামঞ্জন্ত এই সামঞ্জন্ত বিধান করিতে পারে একমাত্র মাতৃভায'য় রচিত সাহিত্য।

মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার বিক্রদ্ধে অনেকে এইরূপ আপত্তি জানান যে, আমাদের ভাষা তুর্বল, ইহার শব্দসম্ভার পরিমিত, উচ্চচিস্তা ও বিচিত্র ভাবকে ধারণ করিবার সামর্থ্য ইহার নাই। তা ছাড়া, আমাদের মাতৃভাষার ভাণ্ডারে নাকি

মাতৃ ভাষাকে শিক্ষার বাহন করিলে শিক্ষার দৈত ঘুচিবে জ্ঞানের সাহিত্যের একান্ত অভাব। এসব যুক্তি যে বালস্থলত তাহা সহজেই বুঝা যায়। 'টাকা জনাইবার আগে কোন্ বুদ্ধিমান মান্ত্র টাকার থলি গ্রন্ত তী করে ?' উপরি-উক্ত যুক্তিতর্কের প্রকুত্তর আমরা রবীক্রনাথের

ভাষায় দিতে পারি: 'আমরা রাষ্ট্রফেত্রে স্বরাজ পাবার জক্তে প্রাণপণ তঃপ্রীকার করি, কিঙ শিক্ষার কেত্রে স্বরাজ পাবার উৎসাহ আমাদের জাগেনি বললে কম বলা হয়। শিক্ষাসরস্থতীকে শাড়ি পরালে আজও অনেক বাঙালী বিভার মানহানি কলানা করে।'

নান। পরাজয়ের গ্লানির হাত হইতে মৃক্তি পাইতে হইলে, শিক্ষিত ও আশিক্ষিত-স'প্রানায়ের মধ্যে সাতসমূদ-তেরোনদীর ব্যবধান ঘুচাইতে হইলে, মাতৃভাষাকে প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষার বাহন করিয়া তুলিতে হইবে। তবেই 'আমাদের চিন্তার দৈক, বৃদ্ধির্ভির নাবালকত্ম

ভিপদংহার ঘূচিবে। যেদিন আমরা ইংরেজী ভাষার মোহ কাটাইয়া উঠিতে পারিব, সেদিনই ভারতে আদিবে আবার একটি 'রেনেদ'।'— পুনর্জাগরণ,—তাহার মধ্য দিয়াই আজিকার আন্মবিশ্বত জ্ঞাতি নিজের লুপ্ত সন্থিও ও স্বাতন্ত্র ফিরিয়া পাইবে।

### ব্যত্তিশিক্ষা ও ব্যত্তিনির্বাচন

্রচনার সংকেতন্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পুঁথিগত শিক্ষা আমাদের বেকারসমন্তা বাড়াইতেছে—বৃত্তিমূলক শিক্ষার অভাবজনিত কুফল—উচ্চতর বৃত্তিশিক্ষা সকলের জন্ত নয়—দেশে নিয়তর বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে—বাঙালীর আর্থনীতিক পরাধীনভার মূল কারণ— মাধ্যমিক শিক্ষা-ব্যবস্থাকে স্বয়ংসম্পূর্ণ করা প্রয়োজন—উপনংহার।

সমগ্র পৃথিবীতেই বর্তমানে একটা ফ্রন্থ-পরিবর্তনের ধারা পরিলক্ষিত হইতেছে। যান্ত্রিক সভ্যতা ও শিক্ষার বিস্তার এই পরিবর্তনকে আরও গতিশীল করিয়া তুলিয়াছে। সামাজিক, রাজনীতিক এবং প্রারম্ভিক ভূমিকা আর্থনীতিক জীবনে আমরা যে আজ একটা বিরাট ওলটপালটের সম্থীন হইয়াছি, স্কুদ্স্তিসম্পন্ন ব্যক্তিমাতেই এ কথার সভ্যতা সহজে উপলব্ধি করিতে পারিবেন। বিগত সার্বিক যুদ্ধ বাঙালী তথা ভারতবাসীর জীবনে ডাকিয়া আনিয়াছে নানা বিপর্যয়। জাতির এই যে প্রম সংকটময় পরিছিতি ও জগৎবাপী জত-পরিবর্তনপ্রবাহ, ইহার প্রতি দৃষ্টি রাখিষাই বর্তমানে আমরা আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার মধ্যে একটা আমূল পরিবর্তনসাধনের প্রযোজনী ছতা অন্তত্ত্ব করিতেছি। শিক্ষাই জাতির আশাআকাজ্ঞার নিয়ামক, শিক্ষা জাতিকে দেয় প্রচলার নির্দেশ—সমগ্র জাতির স্বাঙ্গণ উরতি ও কল্যাণ নির্ভর করে যুগোপ্যোগী শিক্ষাব্যবস্থার উপর।

আমরা তাহাকেই বলি বৃত্তিশিকা, যাহা শিকাণীকে বান্তব জীবনকেতে একটি বিশেষ পেশার উপযোগী করিয়া তোলে, জীবিকা উপার্জনের কেত্রে তাহাকে প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করে। এরকম শিক্ষাব্যবহার প্রদার আমাদের

পুঁথিগত শিকা দেশের বেকারনমন্তা বাড়াইতেছে প্রচলিত হইবার পর হইতে অন্তাবধি আমরা লাভ করিতেছি কেবল পুঁথিগত শিক্ষা। এই শিক্ষা ও

বিভাকে বান্তব ক্ষেত্রে আমরা প্রয়োগ করিতে পারিতেছি না। ফলে আমাদের বেকারসমস্তা দিন দিন উগ্র হইয়া উঠিতেছে, ক্রুতগতিতে বাড়িয়া চলিয়াছে জাতির ফুর্দশা আর দারিদ্রা। অতএব শিক্ষার সামগ্রিক আদর্শই যে ক্ষ্ হইতেছে, তাহা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। গুর্ণু উচ্চিন্তা ও ভাবসর্বস্ব জীবন লইয়া কোনো জাতি স্বাঙ্গীণ উন্নতির পথে অগ্রসর হইতে পারে না,—ভাবসাধনার সঙ্গে তাহার কর্মসাধনারও প্রয়োজন আছে।

দেড়শত বছর ধরিয়া বাত্তবিরোধী ইংরেজী-শিক্ষালাভ করার জন্মই আমরা আধিক দারিদ্যোর কবলমূল হইতে পারি নাই। এ দেশের ছাত্রছাত্রীরা প্রাথমিক বিদ্যালয় হইতে মাধ্যমিক বিদ্যালয়ে, এবং সেখান হইতে বিশ্ববিদ্যালয়ের দিকে অন্ধভাবে ছুটিয়া চলে—ইফাদের সকলেরই লক্ষ্য উচ্চতের শিক্ষালাভ। কিন্তু

বৃত্তিমূলক শিক্ষার
আভাবজনিত কুফল
নিরাশ্রয় হইয়া পড়ে। অজ্ঞ শিক্ষিত বৃব্দের মধ্যে মাত্র
মৃষ্টিমেয় ভ্যাংশ সরকারী এবং সওদাগরী আপিদে

স্বল্লবেতনে চুকিয়া পড়ে, আর বৃহত্তর অংশ লক্ষাহীন-ভাবে পথে পথে ঘুরিয়া বেড়ায়। কেতাবী শিক্ষার পাশে দেশের ছাত্রছাত্রীকে যদি বৃত্তিমূলক শিক্ষাদান করা হইত তাতা হইলে জাতীয় জীবনে আজ এতথানি বার্থতা আমরা লক্ষ্য করিতাম না—আমরা দেশের সম্পদ বাড়াইতে পারিতাম, দারিদ্যোর লাঞ্না হইতে পরিত্রাণলাভ করিতাম। বৃত্তিশিক্ষার অভাবে এদেশের বিদ্যাণীরা তাহাদের মানস্প্রবর্ণতা অনুষায়ী বৃত্তিনিবাচন করিত্তে অস্মর্থ।

আমাদের দেশে বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা যে আদো হয় নাই, একথা অবখ আমরা বলিতেছি না। ডাক্তারী, ওকালতী, ইঞ্জিনিয়ারিং ইত্যাদি বৃত্তিশিক। আমরা কিছুটা লাভ করিয়াছি। সাম্প্রতিক কালে উচ্চতর বৃদ্ধিশিক্ষা দকলের কতিপয় কলেজে ব্যবসায়-বাণিজ্য ও কারিগরী প্রভৃতি জন্য নয় वुिं निकानात्व कि कृष्टे। वावश कवा बहेशाह । দ্রিদ্র দেশের সকলের পকে এই শিকালাভ করা সহজ ও স্থসাধ্য নয়। ইহা ছাড়াও বলা যায়, ওকালতী, ডাজারী প্রভৃতি পেশার ক্লেত্রে বর্তমানে বেশ ভিড়

জমিয়া গিয়াছে, দেখা দিয়াছে তীব্ৰ প্ৰতিযোগিতা। এই দৰ পেশা জাতির সীমাহীন দারিদ্রা ও জটিল বেকারসমস্তা ঘুচাইতে সম্পূর্ণ অসমর্থ। স্কুতরাং দেশের ছেলেমেয়েরা যাহাতে স্বর্বায়ে নানারকমের বৃতিশিক্ষা পাইতে পারে, তাহার वावश आमामिशदक कतित्व हरेता।

निम्न इत वृद्धिमूलक निकात প্রতিষ্ঠান আমাদের দেশে নাই বলিলেই চলে। এ দেশের জনসাধারণের বৃহত্তর অংশ কৃষিকে অবলম্বন করিয়া জীবিকা অর্জন করে। কৃষিশিক্ষার সুবন্দোবন্তও আজ পর্যন্ত আমরা দেশে নিম্নতর বৃত্তিমূলক করিতে পারি নাই। যাহারা কৃষিকে অবলম্বন করিয়া শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে আছে, বংসরের অর্ধেক সময় তাহারা অলস জীবন অতিবাহিত করে। নানারকমের সহজদাধ্য শিল্পশিকা ও কারিগরীশিকার ব্যবস্থা যদি করা যায় তাহা হইলে দেশের অধিকাংশ শিক্ষার্থীর জীবিকা অর্জনের পথটি স্থাম হইয়া উঠে। বৃহদায়তন শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িবার পথে আমাদের যে বিস্তর বাধা আছে, সেকণা অবশ্যমীকার্য। কিন্তু মন্ত্রমূলধনে, সমবেত প্রচেষ্টার আমরা কুদারতন শিল্পপ্রিতিহান গড়িরা তুলিতে পারি। কিন্তু তাহার জন্ত উপযুক্ত শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তন করিতে ইইবে। বহুবিধ কুটীরশিল্পশিক্ষার প্রচলন ইইলে দেশের অধিকাংশ অল্লশিকিত মান্ত্র্য তাহাতে আত্মনিয়োগ করিতে পারে।

আর্থনীতিক পরাধীনতা বাঙালীর জাতীয় জীবনকে পঙ্গু করিয়া দিতেছে। প্রাকৃতিক সম্পদে, জনশক্তিতে আমরা অন্তান্ত দেশ হইতে পিছনে পড়িয়া নাই।

কিন্ত এগুলির স্বৃত্ব প্রয়োগে ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিল্প বাড়াইয়া তুলিবার কোনোরূপ উভ্যম-উভোগ আমরা বাঙালীর আর্থনীতিক প্রাধীনতার মূল কার্ণ প্রকাশ করি নাই। ব্যবসায়ী শিক্ষা, বাণিজ্যশিক্ষা,

শিল্প-শিক্ষালাভ করিলে আমাদের দারিদ্রা ও প্রমুখাণেকিতার ভাব সহজেই ঘুচিতে পারে। তাই এ সব বৃত্তিশিক্ষার প্রয়োজনীয়তা আজ আমরা মর্মে মর্মে উপলব্ধি করিতেছি। কয়েক বৎসর পূর্বে স্থবিশ্যাত 'এ্যাবট্-উড্ রিপোর্টে'-ও শিক্ষাব্যবস্থার মাধ্যমিক তবে ব্যাপক বৃত্তিমূলক শিক্ষাপ্রচলনের নির্দেশ দেওয়া হইয়াছিল। ভারতসরকারের শিক্ষাবিষয়ক কেন্দ্রীয়-পরামর্শ-সমিতি এবং ইন্টার ইউনিভার্সিটি বোর্ড-ও এরপ প্রস্তাব করিয়াছিলেন। গান্ধীজীরচিত 'ওয়াধা-শিক্ষা-পরিকল্পনা'র হাতেকলমে শিল্পশিক্ষার উপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করা চইয়াছে। কিন্তু এইসমন্ত নিদেশ অনুধায়ী বাত্তবক্ষেত্রে এখনও শিক্ষার সংখ্যার সাধিত হয় নাই।

আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার মাধ্যমিক শুরে নানাপ্রকার বৃত্তিশিক্ষার দার উন্মৃক্ত করা যায়। মাধ্যমিক শিক্ষাকে কলেজী শিক্ষার সোপান হিসাবে না দেথিয়া উহাকে স্বয়ংসম্পূর্ণ ও আত্মস্বতন্ত্র করিয়া তোলা আবশুক। প্রতি বংসর অগণিত

মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থাকে
ব্যঃসম্পূর্ণ করা প্রয়োজন
তিত্তি বিদার এচন করে। তাহার যদি মাধ্যমিক
তিরে কিছুটা বৃত্তিশিক্ষা পায় তাহা হইলে কুল হইতে বাহির হহয় আসিয়া
অনায়াসে আপন আপন কৃচি ও মানসিক প্রবণতা অনুযায়ী একটি বৃত্তি নিবাচন
করিয়া ভবিষ্যৎ জীবনে আত্মপ্রতিষ্ঠ ও স্বাবলম্বী হইতে পারে। উচ্চশিক্ষার
উপযোগী মেধাবী ছাত্র সর্বদেশে স্বকালেই বিরল। প্রতিভাসম্পন্ন ছাত্রছাত্রীর
ক্ষম্ম উচ্চতর সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন প্রভৃতি শিক্ষার হার স্বদাই উন্তুক্ত থাকিবে।
কিন্তু আমাদের দেশে বৃত্তিমূলক শিক্ষার অভাব রহিয়াছে বলিয়াই শিক্ষাথাদের
মধ্যে বৃত্তিনির্বাচনের চেটার সর্ব্ধা বিশেষ ক্রটি পরিলক্ষিত হয়। ইহার ফলে
ব্যক্তিজীবনে এবং স্মাজজ্ঞীবনে বহুবিধ ক্ষমক্ষতি ও বিশ্র্ছানার স্কৃষ্ট হইতেছে,
আমাদের জাতীয় চরিত্রে আত্মাক্তির পঞ্চা বৃদ্ধি পাইতেছে।

বর্তমানে আমাদের নানাবিধ বৃত্তিশিক্ষার যে বিশেষ প্রয়োজন আছে, এ স্বাটি দেশবাসীর মধ্যে নিশ্চরই কেছ অস্বীকার করিবেন না। ইছাতে দেশের ছেলেমেয়ে শিক্ষাআন্তে সমাজজীবনে স্বাধীন মানুষ হইয়া উঠিবে, এবং অজ্ঞ অথ ও আমের পরিবর্তে তাহারা যে-কেতাবী শিক্ষালাভ করিতেছে, তাহার বার্থতা হইতেও মুক্তিলাভ করিবে। অবশ্য একথাও আমাদের মনে রাখিতে হইবে যে, ছেলেমেযের। কেবলমাত্র রৃত্তিশিক্ষার স্থযোগ পাওয়া-মাত্রই দেশের বেকার্সমন্তা ও দারিদ্রা ঘৃতিয়া যাইবেনা। ইহার সঙ্গে সংস্ক শিল্প এবং ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্তিকেও প্রসারিত করিয়া ভূলিতে হইবে।

শিক্ষার ব্যাপক বিস্তার এবং শিক্ষার স্বাজাত্যকরণ ব্যতীত জ্বাতির স্বাঙ্গীণ

কল্যাণ ও শ্রীবৃদ্ধি যে স্থানুবাহত, একথাটি এতদিনেও কি আমরা উপলব্ধি করিতে পারি নাই? আমাদের বিশ্ববিভালয় আজ শিক্ষার এই বৈচিত্রাহীনতা সম্পর্কে কিছুটা সচেতন হইয়া উঠিয়াছেন—ইহা জাতীয় জীবনে কম আশা ও আনন্দের কথা নয়। স্বাধীন দেশে নৃতন শিক্ষাধারা বাত্তব রূপ পরিগ্রহ করুক, ইহাই সকলের অন্তরতর কামনা।

### <u>বারীপ্রিক্</u>

[রচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রাচীন ও মধ্যযুগে নারীশিক্ষা—আধুনিক কালে নারীশিক্ষা— নারীশিক্ষাবিষয়ে আমাদের উপেক্ষা—নারীশিক্ষা-সম্পর্কিত আমাদের সমস্তা—নারীশিক্ষার প্রকৃতি কীরূপ হওয়া উচিত—প্রচলিত ইংরেজী-শিক্ষার বিপুল বার্থতা—বাহিরে নারীর কমস্থল সংকীর্ণ—নারীশিক্ষার আমূল-সংক্ষারসাধন করিতে হইবে—উপসংহার ]

নারীশিক্ষা এদেশে প্রাচীনকাল হইতেই প্রচলিত। বৈদিক বৃগ হইতে আজিকার বিংশ শতাকী পর্যন্ত নারীশিক্ষার ধারাটি প্রবহমাণ। প্রাচীন ভারত-

বর্ধের সমাজব্যবস্থায় নারীর একটা বিশিষ্ট স্থান ছিল।
প্রাচীন ও মধ্যযুগে
শিক্ষালাভের পথে তাহার বিশেষ কোনো বাধা ছিল না
নারীশিক্ষা
—পুরুষ তাহাকে সন্মান দিয়াছে, জ্ঞানচর্চার স্থযোগ

দিয়াছে, তাহার আত্মবিকাশের পথে তেমন বাধান্ট হয় নাই। ময়ৢর য়ৄগে কিন্তু আমাদের সামাজিক ব্যবস্থায় রূপান্তর ঘটে। তাঁহার রচিত নৃতন বিধি প্রচারিত হওয়ার পর সমাজে নারীর স্থান অনেকখানি সংকীর্ণ হইয়া আসে, ফলে তাহাদের বিভাচর্চার স্থােগ কমিয়া যায়। বৌদ্ধরণে নারীশিক্ষার ধারাটি সংকীর্ণ হইলেও নানা মঠে শাস্ত্রজ্ঞ ভিক্র পাশে বিহুষী ভিক্ষ্ণী বিবিধ শাস্ত্রজ্ঞান লাভ করিয়া পাতিত্যের খ্যাতি অর্জন করিয়াছে। মুসলমানয়্গে পর্দাপ্রথার জন্ম বয়য়া বিভার্জনের স্থােগ পায় নাই। তবে অল্পরসের মুসলমান বালকবালিক। অনেক স্থানে সহশিক্ষার স্থেগেগ লাভ করিয়াছে।

এদেশে ইংরেজী-শিক্ষা ও সভ্যতা প্রচারিত হইবার পর আমাদের সমাজ-ব্যবস্থায় ও জীবনাদর্শে বিপুল পরিবর্তন ঘটিয়া গিয়াছে। নারীর জীবনধারার মধ্যেও আসিয়াছে অনেক পরিবর্তন। আমাদের সমাজে নারীর গতিবিধির গণ্ডী এখন প্রাপেক। প্রশন্তভর — যুগপ্রভাবকে সমাজপতিরা অস্বাকার করিতে

পারেন নাই। অবশ্য নাবাশিক্ষার ব্যাপক বাবস্থা আধুনিক কালে আজ দেশে দেখা যাইতেছে, একথা বলিলে ভূল হইবে।
তবে তাহাদের শিক্ষালাভের বাধা যে অনেকগানি
বিদ্বিত ইইয়াছে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। উনিশ শতকের বিতীয়ার্ধ
ইইতে এদেশে নাবীশিক্ষা-আন্দোলনের স্বর্গত হয়। ইয়ার স্বর্গত স্থাপনি

বিষয়ের জনসংগ্রেষ্ট বেল বিষয়ে সোনো সংলগ নাই। তানশ শতকের বিত গ্রাধ হইতে এদেশে নারীশিক্ষা-আন্দোলনের স্থপাত হয়। ইহার ফলে আপুনিক নারীশিক্ষার যে-বীজ অকুরিত হইল, আজ তাহা বুক্সের আকারে শাধাপ্রশাধায় প্রবিত হইয়া উঠিয়াছে।

প্রবের মতে। নারীরও যে শিকালাভের অধিকার আছে, একথা অস্থীকার করিবার উপায় নাই। সমাজের বৃগ্তর কল্যাণের ছক্ত নার্ব পুরুষ উভয়েরই শিকাব্যবস্থার বিশেষ প্রয়োজন রহিয়াছে। এই সৃগ্জ সভাটির বিষয়ে আমরা

নারীশিক্ষা-বিষয়ে তেমন সচেত্র ছিলাম না বলিয়া এলেশের নারীজাতি আমাদের উপেক্ষা বহিলা ধরিয়া উপযুক্ত শিক্ষার আলোক হইতে ব্রিণ্ড ছিল। তাহারা পাঠশালায় প্রাথমিক তরের সামান্ত

শিক্ষালাভ করিবার যে-স্থোগ কোনো কোনো হলে পাইয়াছে, তাই। চিত্তবৃত্তির সর্বাপ্তাণ বিকাশের পক্ষে মোটেই অন্তর্কুল নয়। সেজন্ত এ দেশের অধিকাংশ নারীই কুসংস্কার ও অজ্ঞানতাকে পাথেয় করিয়া জীবনের পপে যাত্রা স্কুকু করিতে বাধ্য ইইয়াছে। তাইছাতে সমাজের কল্যাণ সাধিত হয় নাই—নারীর অজ্ঞানতা আমাদের পারিবারিক জীবনে অনেক হয়ত্তকতের স্তর্তী করিয়াছে। পুক্ষের কমক্ষেত্র কাহির-বিশ্বে, নারীর স্থান পরিবারের কেল্রপ্তান। পরিবারের মধ্যবিশ্টির স্থিতিসাম্য যদি না থাকে, তবে জীবনে অকল্যাণ ও অশান্তি অনিবার্থ। স্তরাং নারীশিক্ষার প্রচার ও প্রসার বাঞ্নীয়।

নারী শিক্ষার প্রয়েজনীয়তা যে আছে, সে কথা বলা বাছলা মাত্র। কিন্ত বর্তমানে সমস্তা দাড়াইয়াছে মেয়ে:দর শিক্ষার বিভারসাধন ও প্রকৃতি লইযা।

নারীশিকা সম্পর্কিত প্রথমে দেশের নারীশিকা-নিকেতনের কথাই ধরা আমাদের সমস্তা থাক। প্রামের প্রেশালায় এদেশের মেনেরা প্রাথমিক শিক্ষার কিছুটা স্থযোগ পাইয়া থাকে। কিন্তু সম্যুক্রপ

চিত্তোলাষের পক্ষে প্রাথমিক শিক্ষা মোটেই যথেই নয়। প্রাভাহিক জীবনে চলাব পথে বৃহটুকু জ্ঞানের প্রয়োজন, মন্তত মাধ্যমিক স্তরাবধি শিক্ষা না পাইলে বালকবালিকার। তাতা অর্জন করিতে পারে না। অথচ মাধ্যমিক শিক্ষাব্যব্দ।

এখনও বাংলাদেশে তেমন প্রসারপাভ করে নাই। তেলেদের জল কিছুকিছু ব্যবস্থা হইয়াছে বটে, কিন্তু মেয়েদের শিক্ষার ব্যবহা নিতান্ত শোচনীয়।

আমাদের শহরগুলিতে মেয়েদের মাধামিক শিক্ষাব্যক্তা গ্রাম অপেক্ষা কিছুটা ভাল। কিন্তু দরিদ্র দেশের কয়জন লোক ছেলেমেয়েকে শংরে পাঠাইয়া তাহাদের শিক্ষাসংক্রান্ত বায়ভার বহন করিতে সমর্থ ৭ এ কারণে কত কত ময়ে প্রতিদিন শিক্ষার আলোক হইতে ব্যক্তি হইতেছে। শিক্ষার ক্লেন্তে এরূপ নির্মিতা শুধু প্রাধীন দেশেই সন্তব। পল্লীগ্রামে মেয়েদের শিক্ষার ব্যাপক প্রসার ঘটাইতে হইলে স্রকারী অর্থসাহাঘ্য নিভান্ত প্রয়োজন। শহরাক্ষণেও অবিক্তর মারীশিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের আবশুক্তা আছে।

আমাদের দ্বিতীয় সমস্যা নারীশিক্ষার প্রকৃতি লইয়। এদেশে স্থাবিকাল ধ্রিয়া নারী ও পুক্ষের শিক্ষাপদ্ধতি একই পুরাতন ধারায় প্রবাহিত হইভেছে। প্রত্যেক দেশেই নারীর জীবনাদশের লক্ষণীয় বিশিপ্ততারহিয়াছে। এই বিশিপ্ততাকে

কেন্দ্র করিষা তাহাদের জীবন আবতিত হইষা থাকে।
নারীশিক্ষার প্রকৃতি
বাংলা দেখে তথা ভারতবর্ষে নারীর বিশিপ্ত তান
কীন্নপ হওয়া উচিত
পরিবারের কেন্দ্রভালে। সন্তানসন্ততির রক্ষণাকেমণ,

গৃহের শৃঞ্জালা, আনন্দ, কল্যাণ স্বকিছুই নারীর উপর একাস্কভাবে নির্ভর্নাল। নারীই এদেশে গৃহের কর্ত্রী, পরিবারে ভাষার বিপুলা শক্তি অলক্ষ্যভাবে বিরাজ করে। পুরুষের কর্মজীবন বাভিরে প্রসারিত। এই ঘর এবং বাভিরকে লইষাই আমাদের সামাজিক স্থুখান্তির প্রাত্যহিক আবর্তনের ধারাটি ক্রিমণীল। নারী ও পুরুষের জীবনবিকাশের ক্ষেত্র বিভিন্ন বলিয়া উভয়ের শিক্ষাপ্রভিত্র পার্থক্যের ক্থাটি আপনা হইতেই আসিয়া পড়ে। অথচ আমাদের শিক্ষাব্যব্যায় নারী-পুরুষের শিক্ষাদর্শের মধ্যে কোনো পার্থক্য পরিলক্ষিত হয় না। একই আদর্শে উভযের শিক্ষাপ্রভিত বিবভিত হইয়াছে বলিয়া বর্তমানে আমাদের সমাজে নানা অকল্যাণ প্রকৃট ইইয়া উঠিয়াছে।

দেওশত বছরের ইংরেজী শিক্ষার হিসাব নিকাশ করিয়া আজ আমরা দেখিতেছি, ইহা এদেশের পুরুষের জীবনেও তেমন ফলপ্রস্থা নাই, আমাদের

আত্মশক্তি দান করে নাই, দেশকে চিনিতে শিপায় নাই
প্রচলিত ইংরেজী শিক্ষার

—ইঙা জাতির জীবনে ছ্রারোগ্য পক্ষাঘাত স্টি
বিপুল ব্যর্থতা
করিয়াছে। নারীদের সন্মুখেও যদি আমরা এই

বিজ্ঞাতীয় শিক্ষার আদর্শ তুলিয়া ধরি, তাহ। হইলে পুরুষের মতো নারীদের জীবনও বিজ্ফনায় ভরিয়া উঠিবে। স্কুতরাং এ সমস্যাটি সতাই জটিল। যে-শিক্ষাব্যবস্থা অধুনা দেশে প্রচলিত রহিয়াছে, উহাতে শিক্ষিত হইয়া স্বাধীনভাবে জীবিকা উপার্জন করা বর্তমানে নারীর পক্ষে নানা কারণে হুঃসাধ্য

বাহিরে নারীর কর্মন্থল
নারীর কর্মন্থল
নারীর ক্রমন্থল
নারীর ক্রমন্থল
ব্যাপক সেখানে নারীসম্প্রদায়ের আর্থিক উন্নতির প্রথটি
থুঁজিয়া বাহির করা যে ক্রমন, ভালা হয়ভো অনেকে

ভাবিয়া দেখেন না। বাহিরে নারীর কর্মস্থাটি কত সংকীর্ণ। শহরের কয়েকটি আপিদে ও মৃষ্টিমেয় বিভালয়ে অর্থোপার্জন-বিষয়ক ভাগবাটোয়ারা করিয়া সমাজে নারী আত্মপ্রতিষ্ট হইতে পারিবে কিনা. সে কথাটিই আমাদের বিচার্য। যে-শিক্ষা আমাদের চরিত্র স্থানর করিয়া গড়িয়া তুলিবে, যাহা আমাদিরকে আর্থিক সচ্ছলতা আনিয়া দিবে, আমাদের কৃষংস্থার দ্র করিবে, এবং সর্বোপরি মন্তর্ভরে স্কান দিবে, সেরূপ শিক্ষাবিধিপ্রবর্তনের পথটি যাহাতে প্রশন্ত হয়. তাহার আভ বাবস্থা করিতে হইবে। জাতায়-শিক্ষাপ্রবর্তনের ফলে প্রস্থের আর্থিক অবস্থা উন্নতত্র হইলে আমাদের নারীসম্প্রদার বাহিরের জগতে জীবিকার স্কানে ঘুরিয়া বেড়াইবে না বলিয়াই আমাদের বিশ্বাস। আর্থিক ঘ্রবস্থাই আমাদের স্কল তুর্গতির মূল কারণ।

সমাজে নারীপুরুষ উভয়েবই স্থানটি নিদেশ করিয়া লইতে ২ইবে দেশের সংস্কৃতি ও ঐতিহের ধারাটি অফুসরণ করিয়া। বাহিরের কর্মজগতে পুরুষের সঙ্গে

নারীশিকার আন্ল-সংস্কার-সাধন করিতে হইবে বাঙালীর জাতীয় আদর্শ অফুগ্র রাখিবার শিকাটি নারীকে লাভ করিতে হইবে। সেজত আব্দাক

বাদাকে লাভ কারতে হহবে। সেজন আবশ্রক বিদেশের নারীশিক্ষাণকভির আম্ল-সংশারসাধন। আমাদিগকে ন্তন করিয়া পাঠ্যতালিকা প্রস্তুত করিতে হইবে, পাঠ্যক্রম ও পরীক্ষাণকভির রূপান্তরসাধন করিতে হইবে, বিবিধ গৃহকেন্দ্রিক বৃত্তিশিক্ষার ব্যবহা করিতে হইবে। ফুটাশির, রন্ধনশির, গাহাস্থ্য আন্তাবিজ্ঞান, শিশুমনন্তর, সাধারণ গণিত, ইংরেজী, বাংলা সাহিত্য, ভূগোল, ইতিহাস এবং ইহার সঙ্গে কিলুটা সংগাত নারীদের পাঠ্যক্রমের অন্তর্ভুক্ত করার বিষয়ে সকল শিক্ষাবিদই আছ চিন্তা করিতেছেন। বিশ্ববিদ্যালয়ও এ বিষয়ে অনেকটা স্তেতন হইয়। উন্মিছে। বিশেষ প্রতিভাসপার নারী ও পুরুষ স্বদেশেই বিরল—উচ্চশিক্ষার পথটি তাহাদের জন্ত অবশুই খোলা রাখিতে ইইবে।

উপযুক্ত কন্তা, উপযুক্ত পদ্দী, উপযুক্ত মাতার কঠি করাই বর্তমানে প্রত্যেক অগ্রসর রাষ্ট্রে শিক্ষার প্রধান লক্ষ্য হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু এদেশের প্রচলিত শিক্ষাপদ্ধতি নারীজাতির আত্মবিকাশের একান্ত পরিপন্থী। ইহাতে আমাদের পারিবারিক ও সামাজিক জীবন নানাভাবে ক্ষতিগ্রন্ত হইতেছে। আদর্শহীন, লক্ষ্যহীন পথে চলিয়া জাতীয় জীবনকে পঙ্গু করিবার উপদংহার সময় আজ উত্তীর্ণ হইয়া গিয়াছে। শিক্ষার বিলাস আমাদিগকে সম্পূর্ণভাবে বর্জন করিতে হইবে। আমাদিগকে যদি পরিপূর্ণক্ষপে বাঁচিতে শিথিতে হয়, তবে নারী ও পুরুষের উপযোগী শিক্ষার পথট প্রসারিত করিয়া তুলিবার পয়া খুঁজিয়া লইতে হইবে। তাহা যদি না হয় তবে আলেয়াকেই আময়া আলো বলিয়া ভুল করিব, এবং ইহাতেই ঘটিবে বাঙালীর অপমূহ্য।

# ওয়ার্ধ'া-শ্বিকল্পনা

[রচনার সংকেতসূত্র ৪ ভাতীয় জীবনে বিজাতীয় শিক্ষার প্রভাব মারার্যক—গান্ধীজির প্রণীত ওয়ার্থা-শিক্ষাপরিকল্পনা—ওয়ার্থা-শিক্ষাপরিকল্পনার থক্কপ—মহান্তার রচিত শিক্ষাপরিকল্পনার বৈশিষ্ট্য —শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য—গান্ধীজির নৃতন শিক্ষাপরিকল্পনার প্রেরণা—ওয়ার্থা-শিক্ষাপরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনা—উপসংহার ৷]

আমাদের জাতীয় জীবনে শিক্ষার সমস্তাই আজ বড়ো হইয়া দেখা দিয়াছে। বিগত একশ বছরেরও উপর ধরিয়া যে-শিক্ষা আমরা পাইয়া আসিতেছি, উহার

সঙ্গে আমাদের ব্যবহারিক জীবনের ও বৃহত্তর আর্থিক জাতীয় জীবনে বিজাতীয় জীবনের কোনো সংযোগ নাই। এ শিক্ষাবিধি শিক্ষার প্রভাব মারাক্সক আমাদিগকে আ্যাক্রনির্ভরশীল করিয়া তুলে নাই, আমাদের

ব্যক্তিসন্তার বিকাশসাধন করে নাই, জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে আমাদের পরিচয় ঘটাইবার সহায়তা করে নাই। তাই খাধীন মানুষ হইয়া উঠিবার পরিবর্তে মসীজীবীর জীবনকেই আমরা সকলে একমাত্র সত্যবস্তু বলিয়া জানিয়াছি। দেশে আজ একদিকে অন্নবস্তের অভাব, অক্তদিকে দেখা দিয়াছে শিক্ষার অনশন—আমাদের চতুদিকে বিরাজ করিতেছে ধূসর শ্কতা। এই বিজাতীয় শিক্ষার প্রভাবে ও সার্বজনীন শিক্ষাব্যব্যার অভাবে আমাদের জাতীয় জীবনে এতখানি তুর্দশা ও সংকট আজ এমন উগ্রন্ধপে দেখা দিয়াছে।

দেশের শিক্ষাবিধির মধ্যে একটা আমূল পরিবর্তনদাধনের প্রয়োজনীয়তা

কেছ কেছ যে উপলব্ধি করেন নাই, তাহা নয়। কিন্তু নানাকারণে এই গুভ ইচ্ছা বাস্তবে রূপান্তিত হইয়া উঠে নাই। আমাদের শিক্ষার ভিত্তিকে নৃতনভাবে গড়িয়া

জুলিবার স্ক্রিয় প্রচেঠা দেখা গেল মহাত্ম গান্ধীর
গান্ধীজন প্রকল্পনার প্রকল্পনার কল্পনার
ভ্যাধা-শিক্ষাপরিকল্পনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
প্রবিক্লনার
ভাতি বিভাল
হ ইল। এদেশের বিভালয় এবং শিক্ষার আকৃতি ও প্রকৃতির মধ্যে একটা মোলিক
প্রিবর্তন আনিতে না পারিলে যে জাতির ভবিস্থিৎ কল্যাণ নাই, এ স্তাটি মহাত্মা
মনেপ্রাণে উপলব্ধি ক্রিয়াছিলেন।

আর্থিক অসচ্ছলতার জন্তই আমাদের দেশে শিক্ষার প্রসার ঘটিতেছে না। এই আর্থিক দারিদ্রা যাহাতে জাতীয় শিক্ষাকে ব্যাহত করিতে না পারে তাহার জন্ম গান্ধীজী তাঁহার পরিকল্পনায় শিক্ষার ব্যয়ভার-বহনের একটা নৃতন উপায়

ওয়াধা-শিক্ষাপরিকল্পনার স্বরূপ উদ্বাবন করিলেন। তিনি শিক্ষাকে করিতে চাহিলেন আত্মনির্ভরণিল, তাই তাহার নৃতন পরিকল্পনাটি শিল্প-কেন্দ্রিক ও কর্মকেন্দ্রিক—কোনো একটা বিশেষ শিল্পক

কেন্দ্র করিয়াই এই শিক্ষার ধারা আবতিত হইবে। ক্রিশিল্ল, তাঁতশিল্ল, চরকাশিল্ল, কার্চশিল্ল প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষা দেওয়ার বিচিত্র আয়োজন গান্ধীজির শিক্ষাপদ্ধতিতে হান লাভ করিয়াছে। নানা রক্ষের কারিগরী ও কুটারশিল্লশিক্ষার
সঙ্গে সঙ্গে ইহাতে সাধারণ শিক্ষার ব্যবহাও করা হইরাছে। ইতিহাস, ভূগোল,
বিজ্ঞান, আই, অর্থনীতি, রাজনীতি, চিত্র, সংগাত, ব্যায়াম ইত্যাদি এই নৃত্ন
শিক্ষাপরিকল্পনা হইতে বাদ পড়ে নাই।

ইং আয়ত্ত করিতে সময় লাগিবে সাত বংসর। সাত হইতে চৌদ্দ বছরের বালকবালিকা সাত বছরের মধ্যে উক্ত সব বিষয় আয়ত্ত করিয়া লইবে। শিক্ষাণার স্থবিধার জন্ম গান্ধীজি মাতৃভাষাকেই শিক্ষার বাহনরূপে গ্রহণ

করিষাছেন। ইংরেজী ভাষার মোই আমাদিগকে মহালার রচিত অন্ত্তি করিয়া রাখিয়াছে। বিদেশী একটি ভাষা আমাদের শিক্ষার মাধ্যম বলিয়া শিক্ষণীয় বস্তুর আসল

দ্ধানি আমরা সমাক্ভাবে দেখিতে পাই না, তাই শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের এত অপ্রচয়। গান্ধীজী তাঁহার ওয়ার্থা-শিক্ষাপরিকল্পনায় ইংরেজী ভাষাকে একেবারেই স্থান দেন নাই। ইংরেজী ভাষা আমাদের জাতীয় জীবনে নানা ফতিকর প্রভাব বিতার করিয়াছে বলিয়াই হয়তো ইহার প্রতি তাঁহার মনোভাব বিরূপ হইয়া উঠিয়াছিল।

জাতীয় শিক্ষাবিধি ব্যতীত জাতির জীবন গঠন করা সন্তব নয়, আবার জাতীয় জীবন গঠিত না হইলে দেশে রাজনীতিক ও অর্থনীতিক পরিবর্তনসাধন একপ্রকার অসম্ভব। ব্যবহারিক জীবনের সম্পর্কত্যত পুঁথিগত বিভার গুক্সভারে আমাদের দেশের বালকবালিকার মননশক্তি প্রতিমূহুর্তে নিপীড়িত হইতেছে, তাহাদের বৃদ্ধিরতি পত্নু হইষা পড়িতেছে। ব্যক্তিপুক্ষের সমাক্ বিকাশসাধন চিরাচরিত শিক্ষায় কথনো সন্তব নয়। একটি বিশেষ ছাচে প্রত্যেক শিক্ষার্থাকে গড়িয়া তুলিতে গেলে তাহারা জীবন্ত মান্তব না হইয়া কলের পুতুল হইয়া উঠিতে বাধ্যা শিক্ষার্থার মানসিক প্রবর্গতার দিকে লক্ষ্য রাখিয়া শিক্ষার ব্যবহা করিতে না পারিলে তাহাদের আভাবিক আত্মপ্রকাশের প্রতিক্রম হইয়া যায়। ওযার্ধানিকাপরিকল্পনার একটি লক্ষণীয় বৈশিষ্টা এই যে, ইহাতে প্রত্যেক শিক্ষাণাকে তাহার আত্মপ্রকাশের ব্যবহা করা হইয়াছে। মানসিক শক্তির অপ্রয় যাহাতে না ঘটে তাহার দিকে মহাত্মা বিশেষ দৃষ্টি রাধিয়াছিলেন।

মন্ত্রতাতের বিকাশসাধনের সহায়তা করা ও প্রত্যাহিক জীবন্তুরে জয়ী হইবার কুশলতা-অর্জনের ক্ষমতা দান করাই শিক্ষার একটি প্রধান লক্ষা। অভাদিকে, দেহ

শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য ও মনকে পূর্ণ গঠিত করিয়া তুলিয়া বৃহত্তর মানবসভাকে উপলব্ধি করার মধ্যেও একটা প্রম আনন্দ নিহিত রহিয়াতে। মাত্র বিশেষ ভৌগোলিক সীমার মধ্যে

আবন পাকিষাও যে সমগ্র বিশ্বের, এই সতাটির উপলান্ধ আনিয়া দিতে পারে একমাত্র শিক্ষার আলো। সভাকার মানুষ নিম্বতর পশুর মতো আত্রকেজিক জীবনযাপন করিতে পারে না। হিংসা, দ্বের, প্রতিদ্বন্দিতা, নিমুর হানাহানি, পরকেশোষণ করিবার প্রবৃত্তি নামুবের যথাও ধর্ম নয়। ব্যক্তির মানবীয় সভার ন্বের হিয়াছে সভা, স্কর্নর ও মঙ্গলের আকাজ্ঞা। ভাই প্রেম, প্রীতি, সংখনিতা, আত্রবিসর্জন প্রভৃতি উচ্চতর বৃত্তি কেবল মামুবের মধ্যেই দৃষ্ট হয়। কিন্তু এইসব বৃত্তির সমাক্ বিকাশের জন্ম চাই বিশেষ রক্ষের শিক্ষাপদ্ধতি—চাই শিক্ষার মধ্য দিয়া মানবসভোর প্রকাশ, চাই অহিংসামন্ত্রে দাক্ষা।

গান্ধীজী ছিলেন সত্য ও অহিংসার মৃত প্রতীক। তাঁহার পরিকল্পিত শিক্ষাপদ্ধতিও সত্য ও অহিংসার ভিত্তিতে গঠিত। নৃতন বৃগের মান্তবের জন্ত যাহাতে নৃতন সমাজজীবন রচিত হইতে পারে, তাহার আয়োজন করিতে তিনি কুপণতা প্রদর্শন করেন নাই। কর্মে এবং চিন্তার সহযোগিতা ও মিলনকে গান্ধীজী শিক্ষার মূলমন্ত্রপ্রে গ্রহণ করিয়াছিলেন। দেশের শিক্ষাপারা শিল্পশিক্ষা ও সাধারণ শিক্ষার সঙ্গে ধেলাধূলা-আনন্দ-স্থাণীতার মধ্য দিয়া ঘাহাতে সহজ মানুষ হইয়া উঠিতে পারে, এই নৃতন শিকাপরিকয়নায় তাহার একটা স্করে পরিবেশ রচিত

গান্ধীন্তির নৃতন শিক্ষা-পরিকল্পনার প্রেরণা ংইয়াছে। সাত হইতে চৌদ বছরের বালকবালিকাকে মহাত্রা এমন ধারায় শিক্ষিত করিয়া তুলিতে চাহিয়াছেন, যাহাতে ভারতবর্ধের শিক্ষাধার্দ তাহাদের ভবিয়ুৎ

জীবনে ন্তন জাতি ন্তন সমাজ গঠন করিতে সমর্থ হয়। এই শিক্ষাবিধি আাত্মশক্তি-আশ্রধী, স্বাবল্ধী, শিল্লধ্যী, মহন্তাত্মের উদ্বোধক।

অনেক শিক্ষাসমালোচক গান্ধীজির রচিত এই পরিকল্পনাকে গ্রহণীয় বলিয়া মনে করেন ন।। তাঁহাদের মতে, ইহাতে উচ্চতর জ্ঞানের শিক্ষা ও উচ্চতর শিল্পশিক্ষার অবকাশ নাই। সমালোচকের এক্রপ বিরূপ মন্তব্যকে আমরা স্বীকার

ওয়াধা-শিক্ষাপরিক্লার বিক্লম সমালোচনা করিয়া লইতে পারি না। বর্তমান সময়ে আমাদের সমস্তা জীবনধুদ্ধে বাঁচার সমস্তা—আমরা চাই অরবস্ত্র এবং সার্বজনীন শিক্ষার আলো। যেথানে বিরাজ

করিতেছে দেশজোড়া অজ্ঞানের অন্ধনার, দেখানে অন্বরন্ত আলোকবলার স্বপ্ন দেখা বাস্তববৃদ্ধির পরিচাষক নয়। ক্ষুদ্র মাটীর প্রদাপেও যদি অশিক্ষা ও কৃশিক্ষার আধার কিছুটা দ্রাভৃত হয়, তবে তাহাকেই সাদবে গ্রহণ করিতে হইবে। দেশের দিকে দিকে সার্বজনীন শিক্ষার ধারাটি প্রবাহিত না হইলে উচ্চতর শিল্ল ও বিজ্ঞানের প্রসার কথনও ঘটিতে পারে না। তহুপরি ওয়ার্ধাপরিকল্পনা ও বৃনিয়াদি শিক্ষাপদ্ধতির বর্তমান দ্বপটিই শিক্ষার ক্ষেত্রে শেষ কথা নয়। ইহার পূর্বে ও পরে রহিয়াছে প্রাকৃব্নিয়াদি, উত্তর-বৃনিয়াদি এবং প্রাপ্রবয়স্কদের শিক্ষাসমন্তা। বিয়াম একদিনে তৈয়ারী হয় নাই'—শিক্ষার ক্ষেত্রেও ঘেন এই প্রবাদবাক্যটি আমরা বিশ্বত না হই।

পাশ্চান্ত্যের নাগরিক সভ্যতার মোহবশে আমরা ভারতবর্ষের গ্রামীণ সভ্যতাকে ভূলিতে বসিয়াছি। বর্তমান সময়ে আমাদের জাতীয় জীবনে সবচেয়ে বেশী প্রয়োজন দেশের ঐতিহ্য ও সংস্কৃতিকে চিনিয়া লওয়া—ওয়ার্ধা-শিক্ষা—

পরিকল্পনায় তাহার স্কুন্সপ্ত ইদিত বহিয়াছে। সতা, ভাগদংহার অহিংসা ও পারস্পরিক সহযোগিতার আদর্শে পুষ্ট এই শিক্ষাধারাটিকে যদি আমরা দেশের মধ্যে প্রবাহিত করিয়া দিতে পারি, তাহা হইলে অশিক্ষা-কুশিক্ষা ও নানারকমের অভাবদৈন্তের হাত হইতে আমরা কিছুটা পরিত্রাণ পাইব। পরের অরুকরণ ও পরাশ্রমী মনোবৃত্তি লইয়া কোনো দেশ বৃহত্তর কল্যাণের পথে অগ্রসর হইতে পারে না। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক পরাধীনতার শৃষ্কালপাশ হইতে জাতিকে মুক্ত করিতে হইলে শিক্ষার ক্ষেত্রে বিশেষ

সংখ্যারসাধনের প্রয়োজন আতে। গাফীজী শিকাসংখ্যারের যে-নিদেশ দিয়াছেন, তাহার কতটুক্ গ্রহণীয় কত্টুকু বর্জনীয় এদেশের শিকাশালী ও জাশীয় নেচ্চুলকে তাহা স্কৃতিন্তি হভাবে বৃথিয়ে। লইতে হইবে। যে-কোনো প্রকারেই হোক্ জাতিকে শিকার অনশন হইতে, অন্নবস্থের অভাব-দারিদ্রোর মানি হতে মৃক্তি দিতে হইবে।

#### धिकारक विक्रमाथ

িরচনার সংক্রেন্ত প্রত্যা ও কাবা শল্পী ও জীব-শিল্পী রবালনাগ— কবিজ্ঞর চিত্তাধারার বহুদুগী প্রকাশ— বাংলার শিল্পান্যতা ও রবীলনাথ করের নিজার বাংলা আনানের শিল্পান্য পরিপঞ্জী—ইপরেচা শিল্পা আনাদের মানানক শক্তির হাস গণেংভেডে মানুলাকে শিল্পার বাহন না করিবার কুফল—বিজানীয় শিল্পার ফলে আনরা দেশদেশ চোপ চারান্ত্রাছি – বর্তমানে শিল্পার ফলে আনরা দেশদেশ চোপ চারান্ত্রাছি – বর্তমানে শিল্পার ফেরে আনরা প্রস্তান ভারতী কবিজ্ঞান কিল্পানে ক্রিয়া তুলিতে ছইবে।

র্বীজনাপের প্রতিভা ও বাজিছের কথা যথন ভাবি তথন বিশ্বমে হতবংক হইয়া যাই। প্রতিভা তাঁহার সবতোনুধী- উহার প্রকাশ বচ্ছপা। আমরা সকলেই জানি, রবীজনাথ অঙুগনীয় সাহিত্যশিলী, তিনি রূপকার বিশ্বক্ষিত্ত কবি। কিন্তু এইমাত্রই কি রবীজনাথের পরিচয় পুথিবার বহু মনীমীর প্রতিভা

क[वार्मिद्धी छ छोवन नहीं

কাবোর ক্ষেত্রে, শিল্লের ক্ষেত্রে সাথক হইষা উঠিগতে, কিন্তু টাহাদের শিল্পান্তার সঙ্গে ব্যক্তিসভার আবিচ্ছেড় কোনো সংযোগ নাই। রবীক্ষনাপের ক্ষাত্র আমরা

দেখিতে পাই, জীবনে তিনি শুধু যে সার্থক শিল্লফট করিয়াডেন ভাষা নহ, তাঁলার সমগ্র জীবনটাই ছিল এক তে শ্রন্থ শিল্লানদশন। জীবন ও শিল্লের এমন স্থান্তর সমগ্র আমরা জগতের অন্ত কোনো শিল্পীর মধ্যে দেখিয়াড়ি বলিয়া মনে হয় না। আপন জীবনটাকেও তিনি শিল্লের মতে: করিয়া গড়িয়াছিলেন—তাঁলার সমগ্র সাধনা ও চিন্তা, সকল কমপ্রবাহের মধ্যে এই জীবনশিল্পীকেই আমরা দেখিয়াতি। যে অন্তলীন কবিপুক্ষ রবীজনাথের কাব্যজীবনকে ক্রমোধিল করিয়া ভূলিয়াছিল, তাঁলার স্থাধি ব্যক্তিজীবনেও আমরা দেখিতে পাই সেই একই কবিপুক্ষের আয়ু-প্রকাশের বিচিত্র লীলা।

কবিকে আমরা শুধু হ্লয়াপ্তভূতির অনিশাস্থলর রূপার্থবের ক্ষেত্রে পাই নাই, তাঁহাকে আমর। পাইয়াছি চিস্তার নবনব-বার-উল্মোচনের ক্ষেত্রেও। এ দেশের সমাজ, ধন, রাজনীতি, শিক্ষাব্যবস্থা কোনোকিছুই তাঁহার নানাম্পী চিস্তার

কবিগুরুর চিন্তাধারার বহুমুখী প্রভাশ বিশ্ব ক্ষিপ্ত কাল পড়ে নাই। বাংলাদেশের মান্তথকে বহুমুখী প্রভাশ বহুমুখী প্রভাশ কর্মানিকাকে তিনি গোটা মান্তথ হিদাবে দেখিতে

চাহিয়াছিলেন। শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে বাঙালী ফ্লে পিছাইয়া না পড়ে, এই ভাবনা তাখাকে ব্যাকুল করিয়া ভূলিয়াছিল।

প্রকৃত শিক্ষাই মানুষকে 'মানুষ' করিয়া তালে। এজন্ম রবীজনাথ দেশবাদীর শিক্ষাবিষয়ে গভার চিন্তা। করিয়াছিলেন। তিনি ঘণাথই বৃথিতে
পারিয়াছিলেন, যুগোপযোগী শিক্ষার, আধুনিক জ্ঞানবিভার আলোক না পাইলে
বাঙালী ভবিন্ততে মানুষ হইয়া উঠিতে পারিবে না। এই উপলব্ধি ইইতেই বিগত
পঞ্চাশ বছর ধরিয়া বাংলার শিক্ষাসমন্তা, শিক্ষাপদ্ধতি সম্প্রেক নানা লগায় তিনি

নিজের স্কৃচিন্তিত মতামত জ্ঞাপন করিয়াছেন—এদেশের ও রবীন্দ্রনাথ

বিশ্ববিভালহের দ্বারে তাঁহার কাতর আবেদন পৌচাইথা

দিয়াছেন। দেশকে তিনি ক্রন্তথানি ভালোবাসিতেন,

দেশের মান্তবের স্বাঙ্গীণ উন্নতির চিন্তা ঠাহার মনকে কভদুর অধিকার করিয়াছিল, ভাঁহার শিক্ষাসম্প্রকিভ লেধাগুলি পড়িলেই তাহার পরিচয় পাওয়া যায়।

শিক্ষা বলিতে আমরা বুঝি বিশ্ববিভালয়প্রদন্ত শিক্ষা—্য-শিক্ষাধারা এদেশে নৃত্র প্রবাহিত হইতে আরম্ভ করে ইংরেজ-আমলে। কিন্তু ইংরেজ-আমলের প্রেও সার্বজনীন শিক্ষাবিধির প্রচলন আমাদের দেশে ছিল। প্রবাসিনী আধুনিকী শিক্ষার প্রভাবে আমাদের সনাতন শিক্ষার প্রবাহ ক্ষীণ হইতে ক্ষীণতর

ইংরেজী শিক্ষার হইয়া অবশেষে ক্রুগতি হইয়া পড়িয়াছে—পাশ্চাত্তা ব্যর্থতা
হৈতে বিদ্যাতে। ইংরেজী-শিক্ষা আমাদের জাতীয়

জীবনকে প্রতিমুহুর্তে যে-আয়ংহার পথে চালিত করিতেছে, এই অপ্রান্ত সভাটা বর্তমানে কিছুটা উপলব্ধি করিতে পারিলেও, ভাগার প্রতিকারের বিশেষ কোনো চেষ্টা আমরা করি নাই। এ দেখের শিক্ষার বিকলান মৃতিটি কিন্তু খদেশপ্রেমিক রবাজনাথকে আত্তিহিত করিয়া তুলিয়ালি।

त्रवीलनाथ विनि १८६न, এই আধুনিক শিক্ষাবিধির সঙ্গে আমাদের জীবনের সামগুল সাধিত হয় নাই, আমাদের বিলা ও বাবহারের মধ্যে সভাকার একটা দুর্ভেত ব্যবধান রহিয়াছে। আমুরা যে-শিক্ষায় নিজেদের শিক্ষিত করিয়

আমাদের শিক্ষাবিধি জাতীয় কল্যাণের পবিপয়ী তুলি সেই শিক্ষা আমাদিগকে কেরাণীগিরি অথবা কোনো একটি ব্যবসায়ের উপযোগী করে মাত্র। স্কুল-কলেজের বাইরে যে-বিরাট দেশ পড়িয়া আছে, তাহার অন্তির্কে ভুলিলে চলিবে না। স্কুলকলেজের শিক্ষার

সজে দেশের একটি স্বাভাবিক যোগস্থাপন করিতে ইইবে। অক্সদেশে সে-যোগ চেঠা করিয়া স্থাপন করিতে হয় না। সে-সকল দেশে বিভানিকেন্তন দেশেরই অচ্ছেত্ত একটি অঙ্গ —সমগ্র দেশের আভান্তরীণ প্রকৃতি তাহাকে গঠিত করিয়া তৃলে, সেজকু দেশের সঙ্গে কোথায়ও তাহার বিচ্ছেদ নাই। আমাদের দেশের সঙ্গে আমাদের বিভায়তনের এরূপ ভেদিহিত্বিহীন স্কুলর ঐক্য স্থাপিত ১য় নাই।

এই ্য মানদিক-শক্তিয়াসকারী শিক্ষা, এ শিক্ষা আমাদের চিন্তাশক্তি ও কল্পনাশক্তিকে বাড়ায় না। আমরা প্রচুর সংগ্রহ করিছে শিধিয়াছি, কিন্তু আলাবিধি নিমাণ করিতে শিধি নাই। আমাদের বৃদ্ধি ও কল্পনার ক্ষেত্রে চিরকালীন নাবালকত, শিক্ষাজীবন এবং ব্যবহারিক জীবনের মধ্যে অসামঞ্জন্ম ও বিছেদ একান্ত পরিক্ষুট। ইহার কারণ খুঁজিবার জন্ত আমাদিগকে বেশীদ্র

হংরেজী-শিক্ষা আমাদের মান্দিক শক্তির হ্রাদ ঘটাইতেছে যাইতে হয় না। এরপ হইবার হেতু হইল, আমরা আমাদের শিক্ষার বাহনটি আজ পর্যন্ত পাই নাই। এই বাহনটির অভাবেই বান্তবজীবনে আমরা পঙ্গু হইয়া পড়িয়াছি, সমাজজীবনে পরস্পরের মধ্যে আমাদের

প্রকাণ্ড বিচ্ছেদ। সাম্প্রতিক যুগে জগতে এমন কোনো সভাদেশ নাই, যেখানে মাতৃভাষা ভাষার শিক্ষার বাহন নহে। মাতৃভাষার ভিতর দিয়াই সে-সব দেশে শিক্ষাব্যবস্থা সার্বজনীন বিস্তৃতি লাভ করিয়াছে। অথচ মাতৃভাষাকে উচ্চশিক্ষার বাহন করিতে এখনও আমরা সংশয়মিপ্রিত অনিচ্ছা প্রকাশ করি।

পশ্চিমের শিক্ষায় যে-সব ভালো জিনিস আছে তাহার অনেকথানি আমাদের নোটবুকেই মাত্র নিবদ্ধ থাকে। সে কী চিস্তায়, কী ভাবে, কী কর্মে ফলিয়া উঠিতে চায় না। ইংরেজী ভাষা আমাদের শিক্ষার বাহন বলিয়াই শিক্ষার ক্ষেত্রে আমরা এতথানি দীন। দেখে একদিকে সনাতন মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন না করিবার কুম্ল আমরা সমাক্ আয়ত্ত করিতে পারি নাই। ইহার

মারাত্মক ফল দাড়াইরাছে এই যে, দেশে আজ তুইটি স্প্রাদায় মাধা তুলিয়া
দাড়াইয়াছে—ইংরেজাশিকিত তথাক্তিত সভ্য বাঙালী আর নিরক্ষর জন-

সাধারণ। ববীক্রনাথ বলিতেছেন: ইংরেজী শিখিয়া গাহারা বিশিপ্ত গাইয়াছেন তাঁহাদের মনের মিল হয় না জনসাধারণের সঙ্গে। বর্তনানে দেশে সকলের চেয়ে বড়ো জাতিভেদ এখানেই —শ্রেণীতে শ্রেণীতে অম্পৃশ্তা। ইহারই জ্ঞা আজ আমাদের জাতীয় জীবনের সংহতি বিনপ্ত হইতেছে, এবং রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে তাহারই বিষময় ফল অধুনা প্রতিনিয়ত আমরা প্রত্যক্ষ করিতেছি।

এই বিজাতীয় শিক্ষার ফলেই আমরা দেশদেখা চোৰ হারাইতে বসিয়াছি, গবাক্ষলগ্ঠনের আলোর মতো আমাদের দৃষ্টির লক্ষ্য কেক্সীভূত হইয়াছে শিক্ষিত-সমাজের দিকে। যেহেতু এই শিক্ষিতসম্প্রদায় বাস করেন শহরে, সেতেতু

বিজাতীয় শিক্ষার ফলে আমরা দেশদেশা চোগ হারাইয়াছি শহরটাকেই আমরা দেশ বলিয়া ধরিয়া লইয়াছি।
তাই আমরা 'মুখে বলি ভারতমাতা, ভারতলক্ষ্মী, বসমাতা, আমার সোনার বাংলা দেশ—কিন্তু মাতা যে
কোণায় প্রত্যক্ষ আছেন, তাহা কখনো স্পাঠ করিয়া

ভাবি নাই—লক্ষী দ্রে থাকুন, তাঁহার পেচকটিকে পর্যন্ত কখনো চোখে দেখি নাই।
বল্মাতা—ভারতমাতা—যে আমাদের পল্লাতেই প্রশেষ পানাপুকুরের ধারে
ম্যালেরিয়াজীর্ন প্রীহারোগীকে কোলে করিয়া লইয়া তাহার পথ্যের
জন্ম শৃস্ত ভাণ্ডারের দিকে হতাশ দৃষ্টিতে চাহিয়া আছেন—এ দেখাই
ষ্থার্থ দেখা।

এত শিক্ষা লাভ করিয়াও আমরা বিভালাভ করিতেছি না—সমগ্রভাবে মানুষ হইয়া উঠিতেছি না। জার্মানীতে, ফ্রান্সে, আমেরিকায়, ইংলণ্ডে, জাপানে যে-সকল আধুনিক বিশ্ববিভালয় জাগিয়া উঠিয়াছে, তাহাদের মূল উদ্দেশ্য সমগ্র দেশবাদীকে মানুষ করিয়া তোলা। দেশকে তাহারা স্প্তি করিয়া চলিয়াছে,

বর্তনানে শিক্ষার ক্ষেত্রে দেশবাসীর চিত্তশক্তিকে, বুদ্ধিবৃত্তিকে উদ্ঘাটিত করিতেছে
আমরা পরায়ভোক্তী –সেইরপ শিক্ষা এ দেশে কোথার ? সোভিয়েট
রাশিয়া শিক্ষার ক্ষেত্রে অসাধ্যসাধন করিয়াছে,

রবীন্দ্রনাথ তাহা নিজ চোথে দেখিয়া আদিয়াছেন। তাঁহার রাশিয়ার চিটি'র প্রতিছ্ত্রে ভারতবর্ধে শিক্ষার অনশনের আক্ষেপ আছে। রাশিয়া অপেক্ষা বাংলা দেশ কিংবা ভারতের শক্তি যে কম, তাহা নয়। আসল কথা হইতেছে, শিক্ষার ক্ষ্যা আমাদের এখনও জাগে নাই, তাই আমাদের উভ্যানের এভখানি অভাব। একদিন সমগ্র ভারতবর্ধ শিক্ষার ক্ষেত্রে আভিগ্যের আয়োজন করিয়াছিল। বৈদিক রুগের তপোবন, বৌদ্ধরুগের নালনা, বিক্রমনালা, তক্ষণীলা দিকে দিকে শিক্ষার আলো বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছিল। এই সেদিনও বাংলার টোল-চৌপাড়ি

দেশের স্নাতন শিক্ষাকে জীবিত রাখিষাছিল। এই শিক্ষার ক্ষেত্রটিতেই আজ আমর। পরায়ভোজী। ইহার কারণ হইল, আমর। জাতীয় শিক্ষার ধারাটি হারাইয়া কেলিয়াছি। আকৃতিতে-প্রকৃতিতে-নিয়ন্ত্রণব্যবস্থায় আধুনিক শিক্ষা বিজাতীয়। বর্তমান শিক্ষাপদ্ধতির মধ্যে স্বই আছে, কিন্তু দেশ কোণায় অদৃশ্য হইয়া গিয়াছে।

পূর্ব-পশ্চিমের শিক্ষার মিলন আজও ঘটে নাই। এ মিলনসাধন করিতে পারে যে-বাংলাভাষা, যে-বাংলাসাহিত্য, তাহ। এখনও গড়িয়া উঠে নাই। পশ্চিমের জ্ঞানবিজ্ঞানকে আজও বাঙালী কিংবা ভারতবাসী আঅসাৎ করিতে পারে নাই। পক্ষান্তরে আমাদের জ্ঞানসাধনার ফলসিদ্ধিও পশ্চিমকে আমরা দিতে পারি নাই। এই মিলনের অভাবেই পূর্বদেশ দৈরুপীভিত ও নিজীব— আর ইহারই অভাবে পশ্চিম অশান্তির ঘারা ক্রে, সে নিরানন।

শিক্ষার লক্ষ্য ও আদর্শ সম্বন্ধে যে-চিস্তা কবির মনে জাগিয়াছিল, তাহাকে তিনি রূপ দিতে চাহিয়াছেন শাস্তিনিকেতনের 'বিশ্বভারতী'তে। প্রাচীন ভারতের শিক্ষার আদর্শ রবীক্রনাথের মনকে চিরদিনই নাড়া দিয়াছে। নিধিল চরাচরকে প্রাণ্টের দারা, চেতনার দ্বারা, সদ্ধের দ্বারা, বোধের দ্বারা পাওয়াকেই

তিনি বড়ো পাওয়া বলিয়া মনে করিয়াছিলেন। এ জন্ম কবিশুক্র প্রতিষ্ঠিত শিক্ষায়তনেকেবল ইন্দ্রিয়ের শিক্ষা কিংবা শিক্ষানিকেতন কেবল জ্ঞানের শিক্ষাকেই তিনি প্রধান স্থান দেন

নাই—বোধের শিক্ষাকেও সেখানে বড়ে। করিয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন—প্রকৃতির উদার পটভূমিকায় স্বতঃউচ্ছলিত আনন্দধারার মধ্যে তিনি শিক্ষাপীর প্রাণপ্রবাহকে মুক্ত করিয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। আত্মপ্রকাশের আনন্দে সিক্ত করিয়া শিক্ষাকে তিনি থেলার সামগ্রী করিয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন। কেবল অধ্যয়নই ছাত্রদের তপস্থা, একথা তিনি মানিয়া লইতে পারেন নাই। শান্তিনিকেতনের শিক্ষাবিধিকে তিনিয়্রিত করিয়াছিল রবীক্রনাথের কবিপ্রকৃতি। তাই শান্তিনিকেতনের আশ্রম-প্রাঙ্গণে আমরা অধ্যয়নের পাশে দেখিয়াছি বিচিত্র উৎসব ও নৃত্যুগীত। সেধানে ছাত্ররা গুধু বই মুখস্থ করিবে না, লেখাপড়ার ফাঁকে ফাঁকে তাহারা স্বহত্তে বাগান করিবে, গাছের গোড়া খুঁড়িবে, গাছে জল দিবে, বেড়া বাধিবে। এই পন্থায় তাহারা প্রকৃতির সঙ্গে কেবল ভাবের নয়—কাজের সহন্ধও পাতাইতে থাকিবে।

রবীজনাথ শিক্ষার ভিতর দিয়া ব্যক্তিপুরুষের যথার্থ বিকাশ দেখিতে চাহিয়া-ছিলেন, এবং সেই পূর্ব-বিকশিত ব্যক্তিকে সমাজের সঙ্গে, জাতির সঙ্গে অচ্ছেন্ত বন্ধনে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। তিনি জীবন ও শিক্ষার প্রকৃত সমন্বয়সাবন চাহিয়াছিলেন, এবং ব্ঝিতে পারিয়াছিলেন, শিক্ষাব্যবস্থাকে আমাদের ভাবজীবন ও কর্মজীবনে প্রতিদিনকার জীবন্যাক্রার উপযোগী করিয়া তুলিতে শিক্ষাকে সার্থক করিল। হইবে, তাহা না হইলেজাতির কল্যাণ নাহ। কবিপ্তরুর তুলিতে হইবে শিক্ষার আদর্শ ছিল -জাতির স্বাঙ্গীণ চিংপ্রকর্ম।

এই চিৎপ্রকর্ষের কথাই আজ আমাদের সকলকে ভাবিতে হইবে, এবং শিক্ষাকে ভাবজীবন ও কর্মজীবনের মধ্য দিয়া সার্থক করিয়া তুলিতে হইবে। যে-শিক্ষা চিত্তের উদ্মেষ ঘটায় না, দেশকে চেনায় না, জাতিকে চেনায় না—সেই শিক্ষাবিধি বিষবৎ পরিত্যাজা। মনে রাখিতে হইবে, শিক্ষার প্রধান কাজ মান্ত্রের অন্তর্নিহিত শক্তির বিকাশসাধন করা, মান্ত্র্যকে বৃহত্তর কর্মজীবনে আজ্মনির্ভর্শীল করিয়া তোলা, তাহাকে গোটা মান্ত্র্য হট্য়া উঠিবার শক্তিদান করা। য়ে-শিক্ষা ইহা করিতে পারে না, উহাকে প্রহ্সন ছাড়া আর কীবলিব?

# ব্যবসায়-বাণিজ্যমূলক শিক্ষার মূল্য

িরচনার সংকেতস্ত্রেঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—শিক্ষার উপযোগিতা—আমাদের শিক্ষাবাবস্থা 
মুগোপযোগী নয়—কেতাবী শিক্ষার বার্থতা—জাতীয় জীবনের প্লানি চইতে ন্তিলাভের ভপায়—বিশেষ
বৃত্তির জন্ম বিশেষ শিক্ষার প্রয়োজন—দেশে বার্ণিভাক শিক্ষার আবশ্যকতা—বাবনায-বাণিভারে কেতাটি
ক্রমেই জটিল হইয়া ভটিভেছে—বাণিজাক শিক্ষাপ্রতিচানের অভাবের পরিণাম—বাঙালী বর্তমানে কিছুটা
বাস্তবসচেতন হইয়া উটিয়াছে—আমরা বাধীন মানুষ হইতে চাই—বাণিভাশিক্ষা আমাদিগকে বিভ্যনামুক্ত
ক্রিবে—উপসংহার।

আন্তর্জাতিক প্টভূমিকায় ভারত্বর্ধকে মধন দেখি, তথন চোধে পড়ে এদেশের শোচনীয় আর্থনীতিক অসচ্ছলতা, দেশবাদীর অভাবনীয় দারিত্রা। বিপুল জনশক্তি ও অমেয় প্রাকৃতিক সম্পদের অধিকারী হইয়াও ভারত আজ পৃথিবীর শিল্লবাণিজ্যসমূল অন্যন্ত দেশের স্থিত সমতা রক্ষা করিয়া চলিতে অসমর্থ। ফলে ভারত্বাদীর আথিক জীবনে নিদারণ বিপর্যয় ঘটতেছে, বাশুব ক্ষেত্রে তাহার অস্তিত্ব আজ বিপন্ন ইইয়া উঠিয়াছে।

এ সত্যটি কাহারও অজানা নাই মে, যুগোপযোগী শিক্ষাই জাতির সকল আশাআকাজ্ঞার নিয়ামক। ইহা জাতিকে দেয় প্র্চলার নির্দেশ—সমগ্র দেশের স্বান্ধীণ উন্নতি ও সার্বিক কল্যাণ নির্ভর করে স্থারিকল্লিত শিক্ষাব্যবস্থার

উপর। শিক্ষার উপযোগিতা বিবিধ। ইহা একদিকে
শিক্ষার উপযোগিতা

্যেমন মানুষের অজ্ঞানতা ঘুচায়, তাহার স্থা মন্থাছকে
উদ্বোধিত করে, অন্তদিকে তেমনি মানুষকে জীবনসংগ্রামে জয়ী হইবার উপযোগী
করিয়া তুলিয়া আত্মপ্রতিষ্ঠালাভে প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করে।

কিন্তু আমাদের শিক্ষাব্যবস্থা এই লক্ষ্যমূখে আমাদিগকে কর্থানি পরিচালিত করিয়াছে? আমরা শিক্ষাজীবনের সঙ্গে ব্যবহারিক জীবনের কতথানি সমন্বয় ঘটাইতে সমর্থ হইয়াছি? বিচার-বিশ্লেষণ করিলে দেখা য়াইবে, এ প্রশ্লের উত্তর একেবারেই নিরাশাবাঞ্জক। দীর্ঘকাল ধরিয়া আমাদের সকলেরই দৃষ্টি পুঁথিখেষা বিভার প্রতিই সন্ধিক, ইহার সঙ্গে বাল্ডব জীবনের কোনো সংযোগ

নাই। ফলে বর্তমানে আমরা আর্থিক জগতের ক্ষেত্র আমাদের শিক্ষাব্যবস্থা হইতে দূরে সরিয়া আদিয়া ভাবজগতের অধিবাসী বুগোপযোগীন্য হইয়া উঠিয়াছি। চলতি তুনিয়ার কেনাবেচার হাটের

সঙ্গে যোগস্ত্র হাপন করিতে না পারিলে বর্তমান পৃথিবীতে কাহারও টি কিয়া থাকিবার যে উপায় নাই, ইহা সম্যক্ উপলব্ধি করিতে না পারার জক্তই বাঙালীর আর্থিক তুর্গতি আজ চরমে পৌছিষাছে। ব্যবসায়-বাণিজ্যে বাঙালী সকলেরই পিছনে পড়িয়া রহিয়াছে, দেখে দিন দিন বাড়িয়া চলিয়াছে উৎকট বেকারসমস্তা, চতুদিকে প্রকট হইয়া উঠিয়াছে নিদারণ অগ্লাভাব—ব্যাভাব। বাচিয়া থাকিবার কৌশলই যদি না শিথিলাম, তবে আমাদের এ শিক্ষার মুলা কী?

স্থার্থকালের রাজনীতিক পরাধীনতা আমাদের আর্থনীতিক পরাধীনতাকে ডাকিয়া আনিয়াছে, ইহা যেমন সত্যা, তেমনি ভাবসর্বস্থ বিজ্ঞাতীয় শিক্ষাব্যবস্থা আমাদিগকে মসীজীবী দাস্জাতিতে পরিণ্ত করিয়াছে,

কেতাবী শিক্ষার ইহা ততোধিক সতা। জাতির অব্যাননাস্থাতক ও

ব্যর্থতা

আমাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতেই হইবে। আর্থিক ক্ষেত্রে দৈন্ত সমগ্র জাতির মৃত্যুর পথই উন্মৃক্ত করে মাত্র। আমাদের জনবলের অভাব নাই, শ্রমশক্তির অভাব নাই, কৃষিজ ও ধনিজ সম্পদের অপ্রাচুর্য নাই। তথাপি দেশবাসীর দারিজ্য মুচিতেছে না,—এইরূপ একটা অবস্থা সত্যই শোচনীয়। এই ঘুণা পরিবেশ হইতে মৃক্তি পাইবার উপায়—দেশে ব্যবসায়-বাণিজ্যমূলক শিক্ষার প্রবর্তন। শিক্ষাজীবনের সহিত ব্যবহারিক জীবনের, উচ্চতর জ্ঞানসাধনার সহিত কর্মসাধনার যে-বিস্ময়কর সামপ্রস্থা পাশ্চান্তা
পরিক্রাণলাভের উপায়
করিতে পারি, ভবে আমাদের আর্থিক তুর্গতি ঘুচিতে
বাধ্য। দেশের দারিদ্যামাচন করিতে হইলে নিপ্তা ও অধ্যবসায় লইয়া
আমাদিগকে বাণিজ্যজগতে প্রবেশ করিতে হইবে। এত তুঃখলাঞ্জনার মধ্যে
ধাকিয়াও যদি আমরা ব্রিতে না শিবি যে, বাণিজ্যেই লক্ষ্মীর অধিপ্তান—
তাহা হইলে লক্ষ্মীভাড়ার পুঞ্জীভূত গ্লানি লইয়াই আমাদিগকে দিনাতিপাত
করিতে হইবে।

জীবনে যে-কোনো কেত্রে পরিপূর্ণ সাফল্যলাভের জন্ম বিশেষ শিক্ষার প্রয়োজন। বণিকবৃত্তি যে অবলম্বন করিবে তাহার জন্ম শিক্ষার প্রয়োজন চাই উপযুক্ত বাণিজ্যিক শিক্ষা—ব্যবসায়-বাণিজ্য-সংসারের বহুবিচিত্র অভিজ্ঞতা। সম্পদের অধিষ্ঠাত্রী দেবী লক্ষা কাহারও কাছে সাধিয়া ধরা দেন না, শিক্ষা ও সাধনার মূল্যেই তিনি লক্ষা।

এমন একদিন ছিল যথন আমরা পণোর বিনিময়ে পণা পাইতাম, এক সামগ্রীর বৃদলে আর-একটি সামগ্রী সংগ্রহ করিতাম। ইহা বাণিজ্যের শৈশব-

দেশে বাণিজ্ঞাক শিক্ষার
তাবশুকতা

হইতে বহুদ্রে সরিয়া গিয়াছে—সে-মুগ আর এ-যুগের

মধ্যে আকাশপাতাল প্রভেদ। কেনাবেচার ক্ষেত্রটি

এপন হনিয়ার এক প্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত প্রসারিত, আজিকার বাণিজ্য

জগৎজোড়া। এইজন্মই ব্যবসায়-বাণিজ্যের আরুতি ও প্রকৃতি বর্তমানে দিন দিন জিলি রূপ ধারণ করিতেছে। ইহার গতিপ্রকৃতির সমাক্ ধারণা ব্যতীত কেহই এ ক্ষেত্রে যথার্থ সফলতা-অর্জনের আশা করিতে পারে না। স্তরাং ব্যবসায়-বাণিজ্যে সত্যই যাহারা সফলতাকামী, তাহাদের জন্ম বাণিজ্যিক শিক্ষা অত্যাবশুক। বাণিজ্যনীতির মূল স্বত্রের সহিত পরিচয়সাধন করিতে না পারিলে, বাণিজ্য-বিষয়ক তব্ব ও তথ্য সমাক্রপে আয়ত্ত করিতে না পারিলে এক্ষেত্রে বিপ্ল ব্যর্থতাই শুধু সার হইবে।

পণ্য-উৎপাদন, পণ্যের কেনাবেচা লইরাই ব্যবসায়-বাণিজ্যের কারবার। স্থতরাং এক্ষেত্রে যাহারা পদক্ষেপ করিবে তাহাদিগকে দেশবিদেশের বাজার, নুজানীতি, অর্থনীতি ইত্যাদির সহিত কিচুটা পরিদিত হটতে হটবে; জানিষা লইতে হটবে বাবসায়িক আইনকান্তন, কোম্পোনীর সংগঠন-প্রিচালনপদ্দি, বাাদের লেনদেন-বিষয়ক কার্যকলাপ এবং আবস্থ নানাকিছ। দেশে কং রক্ষের আগিক

ব্যবসাধ-বাণিক্যের ক্ষেত্রটি জন্মত কটিল হুইছা স্থানিক্যে সমতা প্রতিনিখত আত্মপ্রকাশ করিংছে। কণনো প্রাদ্বোর দাম বাভিংছে, কপনো কমিংছে: কপনো দেখা দিভেছে চাহিদা ও যোগানের মধ্যে অসামগ্রসা, কথনো দেখিতেটি, ঘটিং-বাছতির মধ্যে সমতা

রক্ষা করা সন্তব হইতেছে না; কোনো দেশে ক'চামালের প্রাণ্ট, কিন্ত 'হ'হার শিল্পসম্পদের অভাব; আবার, কোনো দেশ শিল্পোলত 'অগচ উহাকে কাটামাল আমদানী করিতে হয় বাহির হইছে; পাণার আমদানী-রপ্রানীর মধ্যেও কাই রকমের জটিলাতা। বুঝা ঘাইলেচে বাবসাহে নামিব, বাণিজা করিব - অগু এই সাধু সংকলটিই মথেই নম, বাণিজাক সফল হা বিশেষ একমের জানবুজির দিশের একাছতাবে নির্মেশল। কেবল মলখন পাকিলেট সাফলা মিলে না, ইহার জল্ল শিক্ষার প্রয়োজন, অভিজ্ঞতার প্রয়োজন বালিজাের বাবহারিক ও 'হবের দিক, উভয়ের সহিত পরিচয় গাকা প্রয়োজন। ইহাদের বাদ দিয়া বাবহার বাবিষার বাবিষার

এই বাণিজাশিক। আমাদের নাই বলিলেই চলে। ইবার উপ্যোগিং-বিষয়ে আমরা এতকাল অন্ধ তিলাম বলিষাই দলে বাণিজাক শিকাপ্র তিলান

ষাণিকাক শিক্ষাপ্রতানের ১ অভাবের প'রণাদ

্রমন 'মভাব! আমের মহলে: 'ভামরা বৃথি না, সভর সম্প্রের 'অধিটারী, দেবী আমানের প্রতি আছ এতথানি বিরূপ। নিনিত্র আছের চাক্রীর মোত, ভাবসংখ

কেতাবী বিজা আমাদের শ্রমবিন্থ করিয়া গুলিষাঙে। স্থানীন ব্যবসাধে নামিয়া জীবিকা উপার্জন করার চেয়ে কেরানালিরির দাসতকে সামরা বর্রায় বালিয়া মনে করি। প্রপদলেজন করিতে করিতে দাসমনোভাব আমাদের একেবারে মাজাগ চ হইয়া গিয়াছে। তাই বাহালীর আজ এজন জাভিস্ত অধ্পান।

অজন তুৰ্গতি-লাজনার স্তীব্ৰ আধাত বাহালীকে কিছুটা বলেবসচেত্ন
করিয়া তুলিয়াছে। তাই বাধালীসন্ধান বর্তমানে বাবসাধ-বাবিজ্ঞানক শিকার

মূল্য কথকিং উপলব্ধি করিতেতে। বা-িজা দেশের
বাঙালী বর্তমানে কিছুটা
সম্পদ্র্ভির একটি বড়ো উপায়। যে-দেশ ব্যবসায়বাত্তবসচেত্ন হইয়া
ভাজাতে
বিষ্ঠিত হয় না। ফলে ভাহার আধিক দৈন্ত দিন দিন বাভিয়া যায়। বহুমূল্য

প্রাকৃতিক সম্পদ পরের হাতে নির্বিচারে তুলিয়া দিয়া বিদেশীর নিকট হ্ইতে মুঢ়ের মভো আমরা তৈরারী মাল কিনিয়া আত্মপ্রদাদ অঞ্ভব করি। এই যে পরম্বাপেকিতা, ব্যবসায়বিম্বতা, চাক্রিসর্বস্বতা—জাতির পকে ইছা যে কত বড়ো বিজ্থনা, সে কথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলাব প্রযোজন হয় না।

সমাজজাবনে স্বতোভাবে স্বাধীন মাত্র্য হইরা উঠিতে হইলে আমাদিগকে মুসীজীবীর নিশ্চিন্ত জীবনের মোত কণ্টাইতে হইবে, আরামপ্রিয়তা বর্জন করিতে

इहेरन, जगश्रकाड़ा नानिकात हाटि निस्कत अधिकात আম্রা স্বাধীন মাত্র স্থাপন করিতে হইবে। হাতের কাছে রত্নের খনি থাকা হইতে চাই সত্ত্তে আমাদের আজ হতনী ভিধারীর অবস্থা। কাচের

মূল্যে কাঞ্চন বিকাইয়া দিতে আমরা এতটুকু দিধাবোধ করি না।

জাতীয় জীবনের এই অসহনীয় চুর্গতি হইতে আমাদিগকে মুক্তি দিতে পারে বাণিজ্যশিকা। দেশে এ জাতীয় শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের প্রসার ঘটলে তরুণ-

সম্প্রদারের দৃষ্টির অম্বচ্ছতা দুর হইবে, তাতারা নিজের বাণিজ্যাশকা আমাদিগকে দেশকে চিনিবে, আজাস্থিত ফিরিয়া পাইবে। ব্রিবে বিড়ম্বনামুক্ত করিবে —দেশকে সমৃদ্ধ করিষা ভূলিবার উপকরণের অভাব আমাদের নাই—অভাব গুধু বাণিজ।মুখী মনোবৃত্তির, শ্রমের মর্যাদাবোধের, সাধু

সংকরের, সর্বোপরি উপযুক্ত শিক্ষার।

এতকাল ভারতবর্ষ প্রাধীনতার শৃঙ্খলে আব্দ্ধ ছিল বলিয়া প্রজাতির শোষণবুত্তি প্রতিরোধ করিয়া দেশের দারিত্র আমর। ঘুচাইতে পারি নাই। কিন্তু দেশ এখন সাধীন হইয়াছে, সুভরাং বহিঃশক্তির প্রতিকূল প্রভাব হইতে আমরং

অ - कि मूल । मीर्घकाल द मानिम क कुला काणिहिश উপদংহার উঠিয়া এক সম্পূৰ্ণ নৃত্ৰ দৃষ্টিভঙ্গিতে বৰ্তমানে আমাদিগকে দেশের আর্থনীতিক প্রগতির প্রতি লক্ষা নিবদ্ধ করিতে হইবে। আর্থনীতিক স্বাধীনতা-ব্যতিরেকে রাজনীতিক স্বাধীনতা নির্থক। শিক্ষাব্যবস্থাকে যদি আমরা যুগোপযোগী করিয়া তুলিতে পারি, বাবসায় ওবাণিজ্যমূলক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান যদি দেশের সর্বত্র গড়িয়া উঠে, তাহা হইলে আমাদের আথিক উরতি অবশুভাবী। নবতন শিক্ষাপরিকল্পনার বাস্তব রূপায়ণের মধ্যে নিহিত রহিয়াছে এই ত্র্গত দেশের আর্থনীতিক পুনজীবনলাভের সম্ভাবনাময় ইঙ্গিত।

## ভারতের ভানসংখ্যাসমস্যা

্বিচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ম্যালগু, এর প্রান্তি মতবাদ – লোকসংখ্যাবৃদ্ধি পাশ্চান্তা দেশগুলিতে সমস্তার্মে দেখা দেয় নাই—ম্যালগু, মের মতবাদ ভারতের ক্ষেত্রে
প্রধ্যান্ত্য—সতাই কি ভারতে লোকসংখ্যার অধিবৃদ্ধি ঘটিয়াছে— ক্রসংখ্যাবৃদ্ধি একটি আপেক্ষিক তথ্য—
প্রধান করেক বছরে পৃথিবীর প্রত্যেক দেশে জন্মহার বাড়িয়াছে — কয়েকজন খ্যাতনামা ব্যক্তি জনসংখ্যাবৃদ্ধি
অধীকার করিয়াছেন—বর্তমান সমস্তাটির প্রতিকার কোন্ পথে—উপসংখ্যার । }

ভারতের আথিক পরিস্থিতি দিনের পর দিন এমন শোচনীয় গ্রহীয়া উঠিতেছে যে, একজন সাধারণ মানুষের গুলদ্সিতেও ইতার ভয়াব্য রূপটি সুস্পাই ধরা পড়ে। ভারতবাসীর অল্লবস্ত্রের অভাব মমান্তিক, তাতার জাবন্যাতার মান অবিশাস্তা রকমে

নীচু, জনসাধারণের জীবনীশক্তি জ্বতগতিতে ক্ষয়িঞ্ভার
প্রারম্ভিক ভূমিকা
মুখে ধাবিত। এক দিকে ভারতে ছংসহ দারিদ্রোর
বোঝা বাড়িয়া চলিয়াছে, অক্সদিকে জন্মগত বধিত হইতেছে ইহার জনসংখা।
ভারতবর্ষ দরিজ দেশ বলিয়া এই ক্রন্মবর্ধমান জনসংখা। আমাদের সমাজজীবনে
ভারতবর্ষ দরিজ দেশ বলিয়া এই ক্রন্মবর্ধমান জনসংখা। আমাদের সমাজজীবনে
নানাবিধ সমস্থার স্প্টি করিয়া চলিয়াছে— জীবিকাসংহানসমস্থা ও থাওসমস্থা
ইহার মধ্যে প্রথান। ভারতবাসীর জীবিকানিবাহের প্রধান উপায় হইল ক্রবি—
শিল্প ও বাণিজ্যের ক্রেন্তে ভারত নিতান্ত অন্যসর। দেশে বর্তমানে ম-ভাবে
জন্মহার বাড়িতেছে, সেই অন্থগতে আমাদের পাস্তভংপাদন বৃদ্ধি পাইতেছে না।
কলে দেশ যেমন একদিকে দিন দিন দরিজ হইয়া উন্তিভেছে। আমাদের ক্রিবাবহা
দেশের প্রাগারিস্থিতি ক্রমশ সংকটাপন্ন হইয়া উন্তিভেছে। আমাদের ক্রিবাবহা
তাল্যত ও অবৈজ্ঞানিক, সেজস্থ পাতশস্তের ফলনের পরিমাণ্ড খুব কম। এ সব
কারণে অর্থাশন, অনশন, ব্যাধি, মৃত্যু আমাদের নিতাসহচর হইয়া উন্তিয়াছে।

স্বিখ্যাত অর্থনীতিবিদ্ ম্যালথুন্ ঠাহার প্রচারিত জনসংখ্যাতবে বলিতে চাহিয়াছেন, কোনো দেশের চরম দারিদ্রা ও আর্থিক অসচ্ছলতার প্রধান কারণ হুইল ইহার লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি। মানুষ স্বভাবতই

মালধ্ন-এর প্রচারিত গুণোত্তর প্রগতিতে [Geometric progression]
মতবাদ জন্মহার বৃদ্ধি করিয়া চলে, আর তাহার জীবিকাসংস্থান

বাড়ে যোগোত্তর প্রগতিতে [ Arithmetic progression ]। সেহেতু প্রতি

পঁচিশ বছরে দেশের লোকসংখ্যা দ্বিগুণ বাজিয়া উঠে, এবং কালক্রমে এমন একটা অবস্থার স্বষ্ট হয়, যখন দেশের লোকসংখ্যা উহার জীবিকাসংস্থানের সকল উপায়কে অনেক দূর অতিক্রম করিষা যায়। তথন জনসাধারণের জীবনযাত্রার মান একান্ত নিমন্তরে নামিয়া আসে—দেশে ব্যাপকভাবে দেখা দেয় দারিদ্রা আর খাছাভাব।

ইয়োরোপে জনসংখ্যাবৃদ্ধির হার ভারতবর্ষের চেয়ে বেশী ছাড়া কম নয়। কিন্তু সেথানকার প্রায় প্রত্যেকটি দেশেই ম্যালথুস্-প্রচারিত এই তল্প আজ সত্যই

লোকসংখ্যাবৃদ্ধি পাশ্চান্ত্য দেশগুলিতে সমস্তারূপে দেখা দেয় নাই মিপ্যা প্রমাণিত হইতে চলিয়াছে। নৃতন নৃতন ভূমির আবিদ্ধার ও বিময়কর শিল্পবিপ্রব পাশ্চান্তা দেশগুলিতে দারিত্রা ও পাতাভাব বহল পরিমাণে বিদ্রিত করিয়াছে। কিন্তু এশিয়ার অন্তর্কু দেশসমূহে এই তত্ত এপনও

মিথ্যায় পর্যবৃদিত হয় নাই। ভারতবর্ষের দিকে তাকাইলে আপাতদৃষ্টিতে মনে হইবে, এথানে লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি প্রকট হইয়া উঠিয়াছে।

ইংার প্রমাণ্যরূপ বলা যায়, পৃথিবীর সভাদেশসমূহের মধ্যে ভারতের মতোদরিজ দেশ খুবই বিরল। এত্রতীত, জন্মহার ও মৃত্যুহার বাধ হয় ভারতবর্ষেই স্বাপেকা বেশী। ডক্টর রাধাক মল মুখোপাধ্যায় অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন, জনসংখ্যার তুলনায় আমাদের বাতের পরিমাণ প্রত্যুক্তই অপ্রভুল। ভারতের জনসাস্থাক মিশনের বিবৃতিতে বার বার বলা হইয়াছে যে, ভারতবর্ষে পৃষ্টিকর খাতের অভাব গুরুতরভাবে প্রত্যুক্ত ইয়া উঠিয়াছে। শতকরা দশজন লোক

মালিথ্নের মতবাদ ভারতের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য অনশনের প্রান্তবর্তী হইয়া এদেশে দিনাতিপাত করে। প্রত্যেক বংসর লক্ষ লক্ষ লোক জীবনীশক্তি হারাইয়া নানাবিধ রোগে আক্রান্ত হইয়া মৃত্যুমুখে পতিত হয়।

থাতের অভাব এবং পুষ্টিহীনতাই যে এইক্লপ শোচনীয় পরিস্থিতির প্রধান কারণ, দে-বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। ইহা হইতে মনে হইবে, ভারতের জনসংখ্যা অতিরিক্ত রকমে ব্যাভ হইরাছে, এবং মাালথুসের মতবাদ ভারতের কেত্রে বিশেষভাবে প্রযোজ্য।

কিন্তু সভাই কি ভারতবর্ধ অতিরিক্ত জনসংখ্যায় ভারাক্রান্ত? এ প্রশ্নের উত্তর দিতে ইইলে নানাবিষয়ে বৃত্তমুখী আলোচনার প্রয়োজন। ভারতবর্ধে লোকসংখ্যাবৃদ্ধি বস্তুত একটি সমস্তা কিনা, ভাষা গভীরভাবে বিচার-বিশ্লেদণ না করিয়া অনেকে এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়া থাকেন হে, এই বিপুল জনসংখ্যাকে ধারণ করিবার শক্তি ভারতের নাই। ভারতবাদীকে অনশন,

অধাশন, অকালমূত্য, ভয়াবহ দারিদ্য ইত্যাদির হাত হইতে মুক্ত করিতে হইলে সুশৃষ্থাল প্রতিতে জন্মনিষ্ত্রণ অত্যাবশ্যক। এরকম একটি মত-প্রকাশের পিছনে একদেশদর্শিতার ভাবই পরিলক্ষিত হয়। কেননা, আমাদের দেশে জন

সভািই কি ভাগতে লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি ঘটিয়াছে সংখ্যার হার প্রকৃতই অতিরিক্ত কিনা, ইহার বিচারে গুধু অধিবাসীর আকারের দিকে তাকাইলে চলিবে না, দেশের আধিক স্থযোগ-সম্ভাবনার দিকেও লক্ষ্য রাখিতে হইবে। ভারতের আবাদী জমির উর্বরতাশক্তি

কম নয়। দেশের বিচিত্র জলবায়, বিস্তৃত বনভূমি, অগণিত নদনদী সবকিচ্ই চাষের অনুকূল। শিল্পায়নের জন্ম যে-জনশক্তি ও প্রাকৃতিক সম্পদের প্রয়োজন, আমাদের তাহারও অভাব নাই। অগচ আজ ভারতের দারিদ্যা অভাবনীয়, খাতাভাব ভারতবাদীকে তিলে তিলে মৃত্যুর মুখে ঠেলিয়া দিতেছে।

লোকসংখ্যার অভিবৃদ্ধি কথাটি একটি আপেকিক শব্দ। জনসংখ্যাবৃদ্ধির সঞ্চে দেশের থাতোৎপাদনের পরিমাণ যদি বাড়াইতে পারে। যায়, তাহা হইলে জনসংখ্যা ও থাভপরিস্থিতির মধ্যে সামঞ্জন্ত রক্ষিত হইতে পারে। অধ্যাপক ক্যানান ইহাকেই বলিয়াছেন 'Optimum population', অথাং বাঞ্ধনীয় জন-সংখ্যা। বর্তমানে এই 'Optimum population'-এর শুর্টিকে যে আমরা

জনদংখ্যাবৃদ্ধি একটি আপেক্ষিক ওত্ব অতিক্রম করিয়া গিয়াছি, একথা অবশ্রদীকার্য। কিন্তু তবু আমরা বলিতে চাই, জনসংখ্যাবৃদ্ধিই ভারতের ত্রধারিত্তা, অভাব-অসচ্ছলতা, ব্যাধি-মৃত্যুর একমাত্র

কারণ নয়—অন্য বহুবিধ কারণ ইহার পিছনে আত্মগোপন করিয়া বহিয়াছে।
দেশের থাতা-উৎপাদনের পরিমাণ বর্ধিত করিয়া শিল্লায়ন প্রভৃতির সহায়তায়
লোকের কর্মসংস্থানের ক্ষেত্রটি বাড়াইবার যে-স্থোগসন্তাননা আমাদের আছে,
কার্যত তাহা কাজে লাগাইবার স্থারিকল্লিত কোনো প্রচেটা ভারতে অভাপি দেখা
যায় নাই।

বিগত কয়েক বছরে শুধু ভারতবর্ষেই যে জন্মহার বাড়িয়াছে তাহা নয়, ইংলও এবং মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রেও জন্মহার লক্ষণীয়ন্ধপে বাড়িয়া গিয়াছে। কিন্তু ইংলও-আমেরিকায় রাষ্ট্রপরিকল্পিত আর্থিক ব্যবস্থার

বিগত করেক বছরে সার্বিক উন্নতি তপাকার জীবিকাসংস্থানের পথ পৃথিবীর প্রত্যেক দেশে জন্মহার বাড়িয়াছে আশ্চর্যভাবে প্রসারিত করিয়া দিয়াছে। সত্যকার উৎপাদনবৃদ্ধির জন্ম ওইসব রাষ্ট্রে জনসংখ্যাসমস্থা কদাপি

বড় হইয়া উঠে নাই। সর্বনাশা দিতীয় মহাযুদ্ধের মধ্যেও সংগ্রামলিপ্ত ব্রিটেন

তাকার ধাত্যের পরিমাণ যুদ্ধ-পূর্বেকার শতকর। ৪২ ভাগ হইতে ৬০ ভাগে বাড়াইরা তুলিতে সমর্থ হইরাছে। ভারতবর্ষের শতকরা ৭৫ জন লোক প্রতাফ এবং পরোকভাবে কৃষির উপর নিভ্রশীল। কিন্তু আমাদের কৃষি ক্রমাগতই অবনতির মুখে চলিয়াছে। এরূপ পরিভিতি যে শোচনীয়, তাকাতে স্লেক নাই।

সে যাহা হোক, জনসংখাবিদ্ধি যে ভারতের পক্ষে অকল্যাণকর. একথা মানিয়া লইতে আমরা রাজী নই। ক্ষরি ফলন ব্ধিত করিয়া, শিল্পের প্রসার-সাধন করিয়া, ব্যবসায়-বাণিজ্যের পরিধি বাড়াইয়া তুলিয়া অবাধে এই ক্রমবর্ণমান

কয়েকজন খাতনামা ব্যক্তি লোকসংখ্যর অভিবৃদ্ধি অধীকার করিয়াছেন

জনগণের জীবিকার সংখ্যান করা যাইতে পারে। ইথার জহু চাই বলিষ্ঠ পরিকরনা। কয়েকজন খ্যাতনামা অর্থবিজ্ঞানী, এবং মহাত্মা গান্ধী, শ্রীজহরলাল নেহরু প্রম্থ দেশনেতারা অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন যে,

দেশের কবির সমাক্ উন্নতি সাধিত হইলে, যথোপযুক্ত শিরসম্প্রসারণ ঘটিলে, এদেশে বর্তমান জনসংখ্যার ত্ই গুণেরও অধিক মাগুষের জীবিকার সংস্থান কর। যায়।

স্তরাং বর্তমান লোকসংখ্যার দিকে তাকাইয়া আমাদের শক্তিত হইবার তেমন কোনো কারণ নাই। যে-দেশে শিশু, প্রস্তি ও মৃত্যুর হার ভয়াবহু, যে-দেশে হিলুর মধ্যে বিধবাবিবাহ একরূপ নিষিদ্ধ, যে-দেশে অধুনা

বর্তমান সমস্থাটির প্রতিকার কো÷ পথে আর্থিক কারণে তরুণতরুণীরা বিবাহবন্ধনে আবদ্ধ হইতে অনিচ্ছুক, সেধানে ব্যাপক জন্মনিয়ন্ত্রণ লোকসমস্থা-সমাধানের প্রকৃষ্ট পদ্ধ ইইতে পারে না। স্কুতরাং

এদিকে অষধা মাধা না ঘামাইরা, দেশের মানুষের জন্ত সার্বজনীন কমসংস্থান কী ভাবে করা যাইতে পারে, কোন্ উপায়ে খালের পরিমাণ বাড়ানো সম্ভব, দেদিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করাই আমাদের সকলের প্রধান কওঁবা।

আমাদিগকে আবাদী জনির পরিমাণ যথাসন্তব বাড়াইতে ইইবে, সেধানে আরও অধিক শশু ফ্লাইবার বাবতা করিতে ইইবে। কিন্তু শুদ্মান্ত ক্ষিকে অবলম্বন করিয়া কোনো দেশ স্বাফীণ আর্থনীতিক উন্নতির পথে অগ্রসর ইইতে পারে না। শিলোন্তান ভিন্ন জাতীয় সম্পদ সহজে বাড়ানো সন্তব নয়। আমাদের কাঁচামাল, শিল্পমিক, বিহাৎশক্তি—কোনোকিছুরই অভাব নাই; অভাব কেবল রাষ্ট্রের সক্রিয় সহাযতার, অভাব শুধু জনসাধারণের শিল্পম্বী মনোবৃত্তির। রাষ্ট্রের সাহায্য ব্যতীত ব্যাপক শিল্পায়ন-পরিকল্পনা কার্থকরী করিয়া তোলা সত্যই অসম্ভব।

একটি কথা আমাদিগকে বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। দেশের ধনবন্টনব্যবহা যদি সূর্চুনা হয়, তাহা হইলে সার্বজনীন আথিক সচ্ছলতা দেখা দিবেনা। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবহায় দেশের সম্পদ্মৃষ্টিমেয় ধনীর হন্তগত হইতে বাধ্য। স্থতরাং রাষ্ট্রকে দেখিতে হইবে, সমাজের সর্বগুরের মানুষের হাতে ওই

সম্পদ যথায় পৌছাইতেছে কিনা। দেশের সম্পদে যদি সকলের অধিকার না জন্মায়, তবে দেশবাসীর দারিদ্রা কথনো ঘূচিবার নয়। তাই উৎপাদনবৃদ্ধির সঙ্গে মধ্যে যথায়থ বন্টনের স্থাবস্থাকেও আর্থনীতিক পরিকল্পনায় একটি বড়ো হান দিতে হইবে। পরিকল্পনায় একটি বড়ো হান দিতে হইবে। পরিকল্পনায় অয়্যায়ী ভারতে কৃষি ও শিল্পটয়য়নের কাজ আরস্ত হইলে আমাদের জাতীয় আয় ও জাতীয় সম্পদ বৃদ্ধি পাইবে, জনসাধারণের বৃহত্তর অংশের কমসংস্থান হইবে, দেশের আর্থিক অসচ্ছলতা ঘুচিবে—তথন জনসংখ্যাসমস্তা আমাদিগকে আর তেমন উৎক্রাত্র করিয়ে তুলিবে না। এই জনসংখ্যাসমস্তার বাত্তর সমাধানের উপরই নির্ভর করিবে ভারতের রাইকর্ণধারগুলের কৃতিত্ব ও স্কলতা। কেন না, দেশের প্রত্যেকটি মান্তনের হাতে অয়বস্ত তুলিয়া দেওয়াই রাইরের প্রধানতম কর্তব্য।

## ভাৱতায় ম্বাষর অবনতির কারণ

্রচনার সংকেতপুত্র ও প্রারম্ভিক ত্মিকা—ক্ষামাদের কৃষি ক্ষেই অবনতির মূপে চ্লিয়াছে— ভারতীয় কৃষির অবনতির কারণ—কৃষিব্যবস্থা উত্তত করিয়া তুলিতে না পারিলে জাতীয় সংকট কানবায— শস্তের অধিক ফলন উত্তম সাব ও ভালো বীজের উপর নির্ভরনীল— যৌথ কৃষিব্যবস্থা ও যন্ত্রপাতির ব্যবহার— ভূমিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন প্রয়োজন—সমবায়প্রথার প্রবত্তন—কৃষিধন্ত্র্যন-প্রিক্লনা—উপসংহার।

ভারত ক্ষিপ্রধান দেশ বলিয়া ভারতের আথনীতিক উন্নতি অনেকখানি নির্ভর করিতেছে কৃষির স্কুত্ পরিচালনা ও ক্ষকের আর্থিক সচ্ছলভার উপর। ভারতীয় কৃষক্সম্প্রদায়কে বহু প্রতিবন্ধকভার ভিতর প্রারম্ভিক ভূমিকা দিয়া কাজ করিতে হয়। বর্তমান নিবন্ধে প্রথমে আমরা দেখিব কৃষকের অস্ক্রিধাগুলি কী। তারপর, কী ভাবে কৃষির উন্নতি হইতে পারে, সে-বিষয়ে কিঞ্জিৎ আলোচনা করিব। কৃষির উন্নতি ব্লিতে কেবল শশুউৎপাদনের বিভিন্ন স্তরের উন্নতি বুঝায় না—ইহা দারা কুষকের আর্থিক অবস্থার উন্নয়নও বুঝায়।

ভারতের লোকসংখ্যার শতকর। ৭৫ জন প্রত্যক্ষ ও প্রোক্ষভাবে কৃষির উপর নির্ভর করে। কিন্তু এদেশের কৃষিব্যবহার প্রতি রাষ্ট্র চিরকালই উদাসনি। সরকারী প্রচেষ্টার অভাবে নিরক্ষর দ্রিত কৃষককে বছরের পর বছর ধ্রিয়া প্রাচীন প্রতিতেই চাষের কাজ স্মাধা ক্রিতে হয়। ইহার ফলে আমাদের

আমাদের কৃষি ক্রমেই অবনতির পথে চলিয়াছে কৃষিব্যবস্থা দিনের পর দিন অবনতির মুখেই চলিয়াছে। অক্তদিকে, এই কৃষি-অবনতির সহিত দেখের ক্রত-জনসংখ্যা-বৃদ্ধিজনিত একটি বিরাট সমস্থাও আসিয়া

যোগ দিয়াছে। ভারতের লোকসংখ্যা প্রতি বংসর ৫০ লক্ষ করিয়া বাড়িয়া ঘাইতেছে। প্রামের কূটীরশিল্পগুলি বিনষ্ট হওয়াতে এই ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার চাপ পড়িয়াছে জমির উপর। জমির কুলনায় লোকসংখ্যা বাড়িয়া যাওয়ায় মাথাপিছু জমির পরিমাণ ক্রমশ কমিয়া আসিতেছে। মাথাপিছু জমির স্বল্লতাই ভারতীয় চাধীর শোচনীয় দারিদ্যের অক্যতম করেণ।

আমাদের কৃষি-উন্নতির প্রধান অন্তরায় ইইতেছে, অল্লপরিমাণ ষেটুকু জমি মাথাপিছু পড়ে, উহার খণ্ডবিচ্ছিন্নভাবে অবস্থান। এক্লপ ছোট ছোট খণ্ডিত জমিতে লাভজনকভাবে কৃষির কাজ করা যায় না। জমির পরিমাণ অল্ল বলিয়া

ভারতীয় কৃষির অবনতির কারণ

উৎপাদিত ফদলের তুলনায় কৃষিকার্য ব্যয়বহুল হইয়া পড়ে। জমির উৎপাদিকাশক্তির হ্রাস ও কৃষকের মূলধনের অভাব এদেশের কৃষি-অবনতির আর-একটি

বড়ো কারণ। বৎসরের পর বৎসর চাষ করার ফলে এবং জমিতে দীর্ঘকাল ধরিয়া সার না পড়ায় জমির উৎপাদনক্ষমতা একেবারেই কমিয়া ঘাইতেছে। কষির উন্নতির উপায়গুলি কৃষকদের বুঝাইয়া দিলেও বর্তমান পরিস্থিতিতে আমাদের কৃষিব্যবস্থার উন্নতির তেমন কোনো সম্ভাবনা নাই। কারণ, ইংার জন্ম যে-পরিমাণ অর্থের প্রয়োজন, উহা যোগাইতে দেশের কৃষককুল সতাই অসমর্থ।

উপরিউক্ত সমস্যাগুলির সহিত আমরা সকলেই পরিচিত। ইহাদের আশু-প্রতিকার না হইলে সমগ্র দেশবাসীকে গুরুতর আর্থনীতিক সংকটের সমুখান হইতে হইবে। দেশের কৃষিব্যবস্থাকে কোন্পদ্ধতিতে উন্নত করিয়া তোলা যায়, কী ভাবে দেশের ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার সহিত ইহার সামঞ্জ বিক্নিত হইতে পারে—ভবিশ্বতে ইহাই আমাদের আর্থনীতিক পরিক্রনার মূল আলোচ্য বিষয় হওয় উচিত। কৃষিব্যবস্থার উন্নতির প্রয়োজন শুধু জনসাধারণকে পাখশশু

কৃষিব্যবস্থা উন্নত করিয়া তুলিতে না পারিলে জাভীয় সংকট অনিবার্য যোগান দিবার জন্ত নয়, ইহা আবশুক ভারতের নব-পরিকল্পিত শিল্পপ্রতিষ্ঠানগুলিকে কাঁচামাল যোগাইবার জন্তও বটে। কুষিকে উপেক্ষা করিয়। দেশের ধাত্তসমস্থার প্রতিকার করা, আধিক সচ্চলতা

আন্যান কর। কিংবা জনগণের জীবনযাত্রার মান উচ্ করা কথনই সম্ভব হইতে পারে না।

জমির উৎপাদিকাশক্তি অনেক্থানি নির্ভর করে উপযুক্ত সারপ্রয়োগের উপর। মাটির গুণাগুণ পরীক্ষা করিয়া কোন সার কত পরিমাণে দিলে কোন

শত্যের অধিক ফলন উত্তম সার ও ভাল বীজের উপর নির্ভরণাল জমির কতথানি উন্নতি হইবে, ইহা কুষকের জানা দরকার। ভালো বীজের উপরও শক্তোৎপাদন অনেক-থানি নির্তরশীল। কিন্তু ভালো বীজ সংগ্রহ করার পথে এদেশে অনেক বাধা। পাশ্চান্তা দেশে একদল

লোক আছে যাহাদের ব্যবসায় হইল বীজ সরবরাহ করা ও গবেষণার দ্বারা কৃষিকার্যে উন্নততর বাজ-প্রয়োগের চেষ্টা করা। বীজ-সরবরাহের স্থাবস্থা আমাদের দেশে নাই।

বৈজ্ঞানিক উপায়ে যন্ত্রের দ্বারা ক্ষিকার্য-সম্পাদনের প্রথা ভারতে এখনও প্রবর্তিত হয় নাই। খণ্ড খণ্ড জ্বমিগুলিকে একত্রিত করিতে না পারিলে বিজ্ঞান-সন্মত উপায়ে কৃষিকার্য সন্তব হয় না। বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে কৃষিকার্য প্রবৃতিত

যৌথ কৃষিব্যবস্থা ও যন্ত্ৰপাতির ব্যবহার হওয়ার পূর্বে প্রয়োজন যৌপকৃষিব্যবস্থা। ভারতে অনাবাদী যে-সব পভিত জমি আছে সেগুলিকে যাহাতে ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার খাড়সংখ্যানের জন্ত

কাজে লাগান যাইতে পারে, ভাষার ব্যবস্থা করিতে হইবে। এই বিশাল দেশে নানারপ জমি আছে এবং এখানকার জলহাওয়াও বিচিত্র। স্করাং সকল জমিতে সকল প্রকার শস্ত উৎপাদন করার পক্ষে অস্ববিধা রহিয়াছে। এক রুশ বৈজ্ঞানিকের স্থানীর্ঘকালের গবেষণার ফলে আজ রাশিয়ায় প্রতিকূল জলহাওয়ার মধ্যেও বিভিন্ন প্রকারের শস্ত উৎপাদিত হইতেছে। এই প্রথাকে বলা হইয়া থাকে 'Vernalisation'। শস্ত্রবীজ্ঞকে 'ভাণালাইজ'-প্রথার মধ্য দিয়া লইয়া গাহার পর বপন করিলে নানা জাতীয় শস্ত উৎপাদন সহজ্ঞ হইয়া পড়ে।

ভারতবর্ষের বর্তমান ভূমিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনসাধন করা একান্ত

প্রােজন। কৃষির মৌলিক উন্নতির দিকে এদেশে কাহারও কোনারূপ দৃষ্টি নাই। জমিদার [বর্তমানে লুগু] তাঁহার খাজনা সম্পূর্ব ব্রিয়া পাইলে খুণী, সরকার

রাজস্ব লইয়াই ক্ষান্ত হন। যাঁহারা কৃষির প্রকৃত উন্নতি প্রিবর্তন প্রয়োজন অবনতির হাত হইতে দেশের কুষক ও কৃষিকে রক্ষা

করা। বর্তমানে জামিদারীপ্রাপার উচ্ছেদসাধন করিয়া সরকার জামিদার ক্রিয়ের দিকে মনসংযোগ করিয়াছেন। ইহার কার্যকরিতার উপর ভারতের কৃষ্টিমতি আনেকটা নির্ভির করিতেছে।

কৃষির উন্নতির সঙ্গে জড়িত রহিয়াছে সমবায়প্রণা-প্রবর্তন। কৃষিপণ্য-বিক্রিয় সম্পর্কে কোনো স্বরাবস্থা ন। ধাকায় ভারতীয় কুষকেরা নিজেদের উৎপন্ন ফসলের ভাষা মূল্য পায় না। চাষীসম্প্রদায়ের সংঘব্দহীনতার স্থোগ লইয়া স্থান্ত্র দালালের দল তাহাদিগকে বরাবরই বঞ্চিত করিয়া আসিতেছে। সমবায়-

সমাজি স্থাপন কবিষা তাথার মারফতে ক্ষিজাত পণ্য ক্ষাবিক্ষারের ব্যবহা করিলে ক্ষাকের আর্থিক সচ্চলতা বাড়িতে বাধা। ভারতে ক্ষিউন্নতির পথে যে-সকল প্রতিবন্ধক রথিয়াছে তাথার অক্তর্ম হইল সেচবারস্থার অভাব। দেশে উপযুক্ত সেচবারস্থানা থাকাতে প্রতি বংসর ভারতের ক্ষককে নানা আর্থিক বিপর্যারের সম্মুখীন হৃহতে থইতেছে। ভারতের বহু নদীতে ব্যার ফলে যে-জল নাই হয়, উহা কৃষির ক্ষেত্রে সেচের জ্যু প্রফু থইলে ফ্সল-উংপাদন বহুগুণ বৃদ্ধি পাইবে। সম্প্রতি ভারত্সরকার সেচপ্রিক্লনাবিদ্যে মনোযোগী হুইয়াছেন। স্কুরাং নিক্ট-ভবিশ্বতে কিছুটা স্কুল স্থাশা করা যাইতে পারে।

ভারতীয় ক্ষিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনসাধনের জক্ত আমানের জানিতে হইবে, জমির মালিক কে, কে কী সর্তে জমি চংষ করে, ক্ষাকের জমিচামের যন্ত্রপাতি কী, জমিতে কা কী ফদল জন্মায়, উহার মূল্য কত। এ সকল তথা সংগৃতীত হইলে এলেশের ক্ষমি ও কৃষক উভয়ের ফুলিউল্লন-পরিকল্পনা প্রকৃত পরিচয় পাওয়া যাইবে, এবং উহার আলোকেই রচনা ক্রিতে ইইবে ক্ষিউল্লয়ন-পরিকল্পনা। ক্ষাকের অক্ততা-দ্বীকরণ, সেচকার্যের জক্ত নদীসংস্কার, থালকুপ ইত্যাদি খনন, ক্ষককে অলোম্যাদী ও দীর্ঘমেয়ালী অন্নান্ব্রব্য়া, চামাকে উত্তম বীজ্ঞান-সর্বর্গে, ভূমিব্যবস্থার সংস্কারসাধন, ক্ষিগ্রেষণাগার-প্রতিত্যা, উল্লত ধ্রণের গ্রাদি পশুপ্রজননব্যব্য়া ইত্যাদি বিষয় এই পরিকল্পনার অন্তর্ভিত হইবে।

আন্তর্জাতিক পরিস্থিতি আলোচনা করিলে দেখিতে পাওয়া যাইবে, বর্তমান গুনিয়ার সকল রাষ্ট্রই কৃষির উপর জোর দিয়াছে—কেবল যে থালশস্ত উৎপাদনের জন্ম তাহা নয়, ন্ত্ন ন্তন শিল্পের জন্ম কাঁচামালের যোগান দেওয়ণ্ও ইহার একটি প্রধান লক্ষা। কাঁচামাল-রপ্তানি ভারতের প্রধান বাবসায়। কিন্তু উপস্তিত ক্ষেত্রে আমাদের কর্তবা ইইবে নিবিচার

তিপদংহার রপ্তানী বন্ধ করিয়া নিয়া উৎপাদিত কাঁচামালের সহায়তায় দেশীয় শিল্পপ্রনিক যথোচিত সাহায়্য করা। আমরা যদি কৃষিকে উল্লুত করিয়া তুলিতে নাপারি, তবে একদিকে দেশের শিল্পপ্রলিকে বৃহিত্তার তীয় আমনানীর উপর নির্ভ্র করিতে হইবে; অপ্রদিকে কাঁচামাল কম উৎপাদিত হওয়ায় তাহাদের মূল্য চড়িয়া যাইবে. এবং তাহার সঙ্গে শিল্পপ্রের মূল্য বাড়িবারও সন্তাবনা দেখা দিবে। একটি সুরচিত বলিষ্ঠ পরিকল্পনা কৃষিবাবস্থার উয়তি সাধিত হইলে ভারতের আর্থিক অবস্থার মধ্যে লক্ষণীয় পরিবর্তন আসিবে।

আমরা বিশ্বত হইব না যে, ভারত ক্ষিপ্রধান দেশ—এ দেশের তিনচতুর্থাংশ লোক নানাভাবে ক্ষির উপর নির্ভরণাল। ক্ষির উন্নতি হইলে
আমাদের আর্থনীতিক স্বাচ্ছলা ফিরিয়া আসিতে বাধা। আবার, ক্ষির উন্নতির
সঙ্গে জড়িত দেশের বিবিধ শিল্পের ভবিসং। দেশের ক্ষি যদি প্রতিদিন
অবন্তির পথে চলে, ভারতের চাধীসম্প্রদায় যদি অন্তন্ত ক্ষিব্যবস্থার জ্লু মরিতে
বসে, তবে ব্রিতে হইবে ভারতবাসার জাতীয় জীবনে মহাসংকট ঘনাইয়া
আসিতে আর বিলম্ব নাই।

পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় কৃষির উপর মণোচিত গুরুত্ব দেওয়া ইইয়াছে। এই পরিকল্পনা সার্থক হইয়া উঠিলে ভারতীয় কৃষি অবশ্যই পিছাইয়া থাকিবে না, এবং কৃষকসম্প্রদায়ের ভয়াবহ দারিজ্যও কিছুটা ঘুচিবে।

### ভাৱতীয় পিল্পের উন্নয়নসমস্য

িরচনার সংকেতন্ত্রেও প্রারম্ভিক ভূমিকা—শিল্পবাণিজ্যে পিছাইয়া থাকাই ভারতবাদীর দারিশ্রের কারণ—কৃষির তুলনায় শিল্পবাণিজ্য অধিকত্তর লাভজনক—ভারতের শিল্পেরতির ইভিহাস গৌরণবাঞ্জক নর—প্রথম-মহাযুদ্ধ ও ভারতীয় শিল্প—শিল্পসংরকণনীতি—দিতীয় মহাযুদ্ধ ও ভারতীয় শিল্প— জাতীয় পরিকল্পনার প্রয়োজনীয়তা—শিল্পবাৃক্ষস্থাপন—পরিবহনবাবন্ধা উন্নত করিতে হইবে—বিদ্যাৎশান্তি—
অনিয়ন্তিত শিল্পায়ন দেশের দারিত্র্যা দূর করিতে পারিবে না—শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ ও আঞ্চলিক বন্টন—কৃটীরশিল্প যন্ত্রশিল্পর অন্তুপুরক হইবে—উপসংহার।

ভারতবর্ষ সম্পদশালী বিশাল একটি দেশ। ইছার আছে কোটি কোটি একর চাবের উপযোগী জমি, স্থূব্বিস্তৃত বনভূমি, অগণিত নদনদী, অজ্ঞ থনিজ সম্পদ, আর প্রভূত শ্রমশক্তি। কিন্তু বিশ্বরের ব্যাপার এই ধে, ভারতবাসীর

মতো দারিদ্রানিপীড়িত জাতি বর্তমানে পৃথিবীতে প্রারম্ভিক ভূমিকা বিরলদৃষ্ট। ভারতের কৃষি অন্ত্রন্ত, শিল্প অনগ্রসর, বাবসায়-বাণিজা সংকীণ পরিধির মধ্যে সীমাবদ্ধ। বিপুল জনসংখ্যার তুলনায় আমাদের জাতীয় আয় কত কম! আয়ের এই স্বল্লতার জল্প দেশবাসীর জীবন্যাত্রার মান অবিস্থাস্থ রকমে নীচু—দারিদ্রা, অনশন, ব্যাধি, মৃত্যু সমগ্র জাতিকে জ্নাগত ধ্বংসের মুখে আগাইয়া দিতেছে। ইতঃপূর্বে আমরা এক্লপ সংকটময় পরিস্থিতির সন্মুখীন কথনো হই নাই।

এদেশের জনসাধারাণের শতকরা ৭৫ ভাগ লোক কৃষিকেই জীবিকার প্রধান অবলম্বন-হিসাবে গ্রহণ করিয়াছে। এই বিপুল সংখ্যক লোক কৃষিনির্ভর হওয়ার

শিল্প-বাণিজ্যে পিছাইয়া থাকাই ভারতবাদীর দারিজ্যের বড়ো কারণ ফলে ক্ষিআর দিন দিন কমিয়া আসিতেছে, এবং সঙ্গে সঙ্গে বাড়িতেছে দেশবাসীর দারিতা। ভূমি-আশ্রী জনগণের একটি বড়ো অংশকে ব্যবসায়-বাণিজ্য ও শিল্পের ক্ষেত্রে অপসারিত করিতে না পারিলে

ভারতের আর্থিক উন্নতির সম্ভাবনা নাই, দরিদ্রজীবন্যাপনের প্লানি ইইতে দেশবাসীর মুক্তিলাভের উপায় নাই। আথিক ক্ষেত্রে সচ্চলতা আনিতে ইইলে আমাদিগকে অবিলম্বে শিল্লবাণিজ্যের দিকে কর্মশক্তি পরিচালিত করিতে ইইবে,—কৃষি, শিল্ল ও বাণিজ্যের বৃত্তপথে পরিক্রমণই আথিক জগতে সচ্চলতার নির্দেশক।

ক্রমবর্ধমান বিপুল লোকসংখ্যা আমাদের জীবিকানির্বাহ-সমস্থাকে প্রতিদিন জটিল করিয়া তুলিতেছে। যে-হারে ভারতে লোকসংখ্যা বাড়িতেছে, সে-হারে

কৃষির তুলনায় শিল্প-বাণিজ্ঞা অধিকতর লাভজনক আমাদের খাদ্যোৎপাদন বাড়িতেছে না, সম্পদ বৃদ্ধি পাইতেছে না। জাতির আর্থিক উন্নতির নিয়ামক হইল শিল্প, বাণিজ্য এবং ক্ষা। ক্ষার তুলনায় শিল্প ও বাণিজ্য অধিকত্তর লাভজনক বলিয়া পাশ্চান্তার

উন্নতিকামী দেশগুলি আজ দেইদিকেই বেশা ঝুঁকিয়া পড়িয়াছে। আমরা কিন্ত এখনও মধ্যযুগীয় অবনত ক্ষিপ্রথাকে আশ্রয় করিয়াই দিনাতিপাত করিতেছি।

ভারতের প্রাকৃতিক ও ভৌগোলিক পরিবেশ দেশের শিল্পসম্প্রদারণের পক্ষে খুব্ট অনুকূল। অথচ ভারতবর্ষের শিল্পপ্রতির ইতিহাস মোটেই গৌরবদাধ্য নয়।

ভারতের শিল্পেন্নতির ইতিহাদ গৌরবনাঞ্জক নয় কবে সেই আঠারো শতকের শেষদিকে বিদেশী যন্ত্র-শিল্পের প্রতিযোগিতায় আমাদের কুটারশিলগুলি একে একে বিনষ্ট হইয়া গেল, আর উনিশ শতকের মাঝামাঝি নাগাদ ভারতে সবেমাত্র গোগাপভন হইল

যত্রশিল্পের। মারথানে এই যে স্থুলীর্থকালের ব্যবধান, এ সমগ্রটিতে ইংরেজ বিনিক্লল ইংলণ্ডের শিল্পজাত পণ্য ভারতবর্ষে চড়া দরে বিক্রিয় করিয়াছে এবং ভারতের কাঁচামাল কিনিয়া স্থাদেশে চালান দিয়াছে। শিল্পের ক্ষেত্রে আমাদের অনগ্রসরতার জন্মই বিদেশী কর্তৃক এভাবে দেশের সম্পদশোষণ সম্ভব চইয়াছে।

উনিশ শতকের শেষাবধি একমাত্র তুলাশির, পাটশির, এবং কিছু কিছু ইঞ্জিনিয়ারিং কারধানা দেশে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। বিশ শতকের প্রথম দিকে স্থাননী আন্দোলনের প্রভাবে দেশীর শির ধানিকটা প্রমারলাভ করিয়াছিল। প্রথম মহাযুদ্ধের সময় পর্যন্ত ভারতীয় শিরের অগ্রগতি অতিশর মন্তর, স্করাং সন্তোষজনক নয়। ইতোমধ্যে দেশে অবশ কয়লা, তেল, চা, বয় প্রভৃতি শিরের আবির্ভাব ঘটয়াছে, কিন্তু একমাত্র বয়শির ছাড়া অক্যান্ত শিরপ্তলি গড়িয়া উঠিয়াছে বিদেশী মূলধনে। তবে ১৯১১ সালে জামসেদপুরে ভারতীয় মূলধনে যে প্রকাণ্ড ইম্পাতের কারধানা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে তাহা আমাদের শিরইতিহাসের একটি স্মরণীয় ঘটনা।

প্রথম-মহাযুদ্ধের সময় কতকগুলি পুরাতন শিল্পই প্রসারলাভ করিয়াছিল এবং লাভবান হইয়াছিল। সে সময় যে-সামান্ত শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছিল সেগুলি ১৯১৮ সালের পর বিদেশী শিল্পপ্রতিষোগিতার মুধে পড়িয়া আত্মরক্ষা করিতে পারে নাই। ১৯১৭ সালে শিল্পকমিশনের কতকগুলি নির্দেশ ও স্থপারিশ ভারতে শিলপ্রসারের খুবই অন্তক্ল ছিল। কিন্তু ওই স্থারিশ তদানীভন ভারত-সরকার গ্রহণ করেন নাই। ১৯১৯ সালে বে-শাসনসংস্থার হয়, তাহাতে

শেরোরয়নের দায়িছভার প্রাদেশিক সরকারের উপর অপিত হইয়াছিল। কিন্তু কোনো প্রাদেশিক সরকারের পক্ষেই শিল্পপ্রসারের ব্যাপক পরিকল্পনা বাতেরে রূপায়িত

করিয়া তোলা যে সম্ভব নম, তাহা সহজেই অন্তমের। অবাধ-বারিজ্যনীতি এতকাল দেশীয় শিল্পের উন্নতির বিরোধিতা করিয়াতে। ১৯২১ সালের পর সরকার কর্তৃক যথন বিবেচনামূলক শিল্পসংরক্ষণনাতি [ Discriminating protection ] অন্তত্ত হইল, প্রকৃতপক্ষে তথন হইতেই ভারতে সভ্যকার শিল্পপ্রার ঘটিতে খাকে। বস্ত্রশিল্প, চিনিশিল্প, কাগজশিল্প, লোহ ও ইম্পাতশিল্প এসমন্ত প্রসার লাভ করে।

১৯৩৯ সালে যথন দিতীয় বিশ্বযুদ্ধ বাধে এবং ভারতবর্ষ ইহাতে লিপ্ত হইয়া পড়ে, তথন শিল্পণা-উৎপাদন-বিষয়ে ভারতের অসহায়তার রূপটি নগুভাবে

বিতীয় মহাবৃদ্ধ ও ভারতীয়
শিল্প
শিলপ
শিল্প
শিল

ভোগাপণা, রাসায়নিক দ্রবা, কলকজা, কাগজপত্র, ঔষধ ইত্যাদি সামগ্রীর ব্যাপারে বিশুর অস্ক্রিধা ভোগ করিতে হইয়াছে। যাহা হোক, বিগত যুদ্ধের স্থাগে দেশে করেকটি উল্লেখযোগ্য শিল্পকার্থানা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। কিন্তু এত বড়ো দেশের সম্ভাবনা ও প্রয়োজনের তুলনায় এই উল্লভিকে মোটেই সম্ভোষজনক বলা চলে না।

শিল্পের উন্নয়ন ব্যাপারে আমাদিগকে নানাদিকে দৃষ্টি নিব্দ করিতে হইবে। মূল্ধনসরবরাহ, বৈহাতিক শক্তির বিকাশ, উন্নত পরিবহনবাবস্থা ইত্যাদি বিষয়গুলি শিল্পসম্প্রারণ-সমস্তার সঙ্গে জড়িত। বলিষ্ঠ জাতীয় পরিকল্পনার সহায়তায় এই

লাভীয় পরিক্লনার
প্রেল্লনার
প্রেল্লনার
প্রেল্লনার
প্রেল্লনার
প্রেল্লনার
করিবে। কিন্তু এই ব্যক্তিগত মূলধন দেশের বিরাট

শিল্পবিকল্পনার বাস্তব কার্যকরিতার পক্ষে মথেপ্ট নয়। যানবাহন, বিতৃত্শক্তি-উৎপাদন ও বৃহদায়তন শিল্পের যন্ত্রপাতি আমদানীর জন্ত বংসরে যদি এক-শ' হইতে দেড়-শ' কোটি টাকা ধরচ করিতে হয়, ভাহা হইলেও ভারতের পুনর্গঠন ব্যাপারে প্রচুর বিদেশী মূলধনের প্রয়োজন হইবে। বৈদেশিক অর্থ আমদানীর ক্ষেত্রে জাতীয় সরকারের খুবই সাবধানতা অবলম্ন করা প্রয়োজন; এবং দেখিতে হইবে, ঐ বিদেশী ঋণের জন্ম বাষিক নিদিষ্টি স্তদ বাতীত অপর কোনো স্থাগোলস্বিধা ঋণদানকারীদের যেন কখনও দেওৱা না হয়। দেশীয় শিল্ভালিতে মূলধনবিনিয়োগের হত্তে আমাদের রাজনীতিক ও আপিক উন্নতির ক্তেটি যেন পশ্চিমা
সাম্রাজ্বাদীর বিহারভূমি হইয়া না ওঠে।

জাপান, জামানী, ফ্রান্স প্রভৃতি দেশে তথাকার সরকার শিল্পোন্ধতির জন্ম প্রভৃত অর্থসাহায্য করিয়া পাকেন, নবপ্রবৃতিত শিল্পের অংশ ক্রয় করেন এবং বিবিধ অত্যাব্তাক শিল্পে মূলধন নিয়োগ কংকন। সে-সব দেশে কূটীরশিল্পপ্রলিকেও সরকারী অর্থসাহায়্য দেওয়া হইয়া থাকে। শিলোন্ধানের

শির্থাক্রাপন জন্ম জার্মানী-জাপান-ইংলণ্ডে কভকগুলি বিশেষ
রকমের ব্যাক্ষ্রাবসার প্রতিষ্ঠিত ইইয়াছে। এই ব্যাক্ষগুলি অন্নস্থান স্থানকার
শিল্পপ্রতিষ্ঠানকে অল্পমেরাদী ও দীর্ঘমেরাদী ঋণ দান করিয়াপাকে। ভারতবর্ষেও
এ জাতায় শিল্পব্যাক্ষ স্থাপন করিতে হইবে। ব্যাক্ষের উন্নতি না হইলে দেশের
শিল্পান্ত ঘটিতে পারে না।

যানবাংন চলাচলের স্থ্যস্থার উপর শিল্পপ্রসার অনেকথানি নির্ভর্মীল। আমরা দেখিয়াছি, ১৮৮০ সালে ভারতে রেলপথ নির্মিত হইবার পর স্তা, পাট, কয়লা প্রস্তৃতি শিল্প প্রসারলাভ করিতে থাকে। বর্তমানে

পরিবহনব্যবহা উন্নত
করিতে হইবে

যায়। পাকারান্তার ব্যবহাও এদেশে উন্নত নম।
ভারতবর্ষে এখনও হাজার হাজার পল্লীগ্রাম রহিরাছে যেগানে কোনো যানবাহন
চলাচল করে না; ইহাদের সঙ্গে রেল, মোটর কিংবা গরুর গাড়ীর সম্পর্ক আজ
পর্যন্ত স্থাপিত হয় নাই। রেলগাড়ি, মোটরগাড়ি প্রভৃতি এদেশে নির্মিত হইলে
আভ্যন্তরীণ চলাচলের মাণ্ডলও কমিতে বাধ্য—ভারতে ইহাদের নির্মাণ সম্ভব।
আভান্তরীণ চলাচলের মাণ্ডলও কমিতে বাধ্য—ভারতে ইহাদের নির্মাণ সম্ভব।
শিল্পের উন্নতিবিধানের জন্ম রাষ্ট্রকে এদিকে দৃষ্টি ফিরাইতে হইবে। অন্তর্গাণিজ্য
ও বহির্বাণিজ্যের ক্ষেত্রে উন্নত হইতে হইলে দেশে জাহাজশিল্প প্রতিশ্রা করা
প্রয়োজন। ভারতের উল্লেখযোগ্য পণ্যবাহী নৌবহর নাই। এখানে অব্যা
প্রস্থোজন। ভারতের উল্লেখযোগ্য পণ্যবাহী নৌবহর নাই। এখানে অব্যা
উল্লেখ করা যাইতে পারে, সম্প্রতি আমাদের দেশে মোটরগাড়ি-কারধানা ও
রেলইঞ্জিন-কার্থানা স্থাপিত হইরাছে। এসব শিল্পপ্রতিষ্ঠান যে অতীব গুরুত্বপূর্ণ,
সেকথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলা নিপ্রয়োজন।

বৈত্যতিক-শক্তি-বিকাশের প্রয়োজনীয়তা আমাদের খুব বেশী। কয়লা এবং জল হইতে বিত্যুৎশক্তি আহরণের ব্যবস্থা একমাত্র রাষ্ট্রই করিতে পারে। মহীশৃর. বোষাই, মাদ্রাজ, কাশ্মীর ও পাঞ্জাবে বিগত কয়েক বৎসরে জলীয় বৈত্যতিক শক্তির যথেষ্ট বিকাশ হইয়াছে। আসাম, যুক্তপ্রদেশ, মধ্যপ্রদেশেও বিদ্যুৎশক্তি-

উৎপাদনের প্রভৃত স্থাোগ-স্তাবনা রহিয়াছে। অল্ল বায়ে বিজ্ঞান্তি-সরবরাহের ব্যবহা করা হইলে শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ ও ক্ষিকার্যের জন্ম কৃপ হইতে জল উত্তোলন প্রভৃতি কার্য সহজ্ঞ হইয়া উঠিবে। তথন অধিক বায়ে তেলের ইঞ্জিন ব্যবহার করিতে হইবে না, অন্তাদিকে এই শক্তির সহায়তায় ক্লোয়তন ও বৃহদায়তন শিল্পের উৎপাদনও বাড়িয়া যাইবে।

রাষ্ট্র যদি সভাই দেশের জ্রভ শিলোয়তি কামনা করে, তবে সুপরিচিত পরিকল্পনা অন্থায়ী এ ক্ষেত্রে অগ্রসর হইতে ইইবে। আমাদের শিল্পসম্প্রপারণ-বিষয়ক আরও কতকগুলি সমস্যা রহিষাছে। উৎপাদন ও বন্টনের মধ্যে সমতা রক্ষিত না হইলে জনসাধারণের আর্থিক জাবনে সচ্চ্লতা আসিতে পারে না।

অনিয়ন্ত্রিত শিল্পায়ন দেশের দারিত্রা দূর করিতে পারিবে না অসম ধনবন্টনের ফলে ধনী মালিক অধিকতর ধনশালী হইরা উঠে, আর দরিত্র শিল্পশ্রমিক ক্রমাগত কঠোর দারিত্যের সন্মুখীন হইতে থাকে। স্থতরাং অনিয়ন্ত্রিত শিল্পায়ন জাতির তুঃখত্দশা সম্পূর্ণ বিদ্রিত করিতে

পারিবেনা। কায়েমী স্বার্থ [Vested Interest] যাহাতে দরিত্রের শোষণ্যস্ত্র হইতে না পারে, সে-বিষয়ে বিশেষ সতর্কতা অবলম্বন করিতে হইবে। ধাতু, মন্ত্রপাতি, ভারী ইঞ্জিনিয়ারিং ও ভারী রসায়ন প্রভৃতি শিল্পকে—এক ক্পায়. মূল শিল্পগুলিকে [Key Industry] রাষ্ট্রের নিয়ন্ত্রণাধীনে আনিতে হইবে। অবশ্র এসব শিল্পে ব্যক্তিগত মূলধনবিনিয়াগে কোনো বাধা থাকিবে না। জনকল্যাণ্-মূলক শিল্পগুলির জাতীয়করণ আমরা সমর্থন করি। আমাদের মূল বক্তব্য হইল, শিল্পের ক্ষেত্রে একচেটিয়া ব্যবসায় যেন স্মাজবিরোধী হইয়া না উঠে। সরকারী নিয়ন্ত্রণ ছাড়াও শিল্পের লভ্যাংশবিষয়ে রাষ্ট্রকে নূতন নূতন আইন প্রণয়ন করিতে হইবে।

খুবই বিবেচনা ও সতর্কতার সহিত শিল্পের এলাকা [Location of Industry] বাছিয়া লইতে হইবে। মাত্র কয়েকটি অঞ্চলে শিল্পগুলি কেন্দ্রীভূত

শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ ও আঞ্চলিক বন্টন হইলে দেশের আর্থিক উন্নতি অসম হইতে বাধ্য। এজন্ত আমরা শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ [Decentralisation] অত্যাবশুক বলিয়া মনে করি। শিল্পের আঞ্চলিক

ৰণ্টন [Regional Distribution] যদি করা যায় তবে স্বাভাবিকভাবেই দেশের

আর্থিক উন্নতির পথ প্রশন্ত হইয়া উঠিবে। চালু শিল্পগুলি পরিচালনার ক্ষেত্রে প্রমিক ও প্রমিকসংঘের কতথানি অধিকার থাকিবে, রাষ্ট্রকে তাহারও একটা স্পাই নির্দেশ দিতে হইবে। ইহা করা হইলে আমাদের শিল্পপ্রতিষ্ঠানগুলি অবিরত ধর্মবিটের হাত হইতে মুক্তি পাইবে এবং ইহাতে জনসাধারবের অফ্রিধাও দ্র হইবে।

এখানে কুটীরশিল্প সম্পর্কে তৃই-একটি কথা বলিবার আছে। বৃহদায়তন শিল্প ও কুটীরশিল্পের মধ্যে সামঞ্জাবিধান একান্ত প্রয়োজন। অনেকে মনে করেন, যুদ্ধশিল্প কুটীরশিল্পকে ধ্বংস করিবে। কিন্তু এ ধারণা

কুটারশিল্প যন্ত্রশিল্পের সভ্য বলিং। মনে হয় না। কুটারশিল্প ও যন্ত্রশিল্পের মধ্যে অনুপ্রক হইবে প্রতিযোগিতার ভাব দূর করিয়া সহযোগিতার সম্পর্ক

স্থাপন করিতে হইবে। আমাদের ধারণা, এমন একটি বাবহা করা সাইতে পারে, বেখানে কুটারশিল্পগুলি ষত্রশিল্পের অন্তপুরক হিসাবেই কাজ চালাইয়া যাইবে। দেশের কুটারশিল্পগুলিকে কিছুতেই অবহেলা করা চলিবে না। গ্রামীণ আর্থিক ব্যবস্থায় কুটারশিল্পের স্থান খুব উচ্তে, এবং ইংাদের বিলুগ্তি জনসাধারণের আর্থনীতিক জীবনে বিপর্যয় কৃষ্টি করিবে, একণা অবধারিত সভা। কুটারশিল্পের স্বাফীণ উন্নতির জন্ম প্রাদেশিক সরকারের অর্থসাহায় প্রয়োজন। এইসব শিল্প যাহাতে অল্পন্ল্য কাঁচামাল পায় এবং শ্রমিকরা যাহাতে শিল্পজাত পণা বাজারে উচিত মুলা বিক্রয় করিতে পারে, সেদিকেও দৃষ্টি রাধিতে হইবে।

বর্তমানে ক্ষিতে প্রয়োজনের অতিরিক্ত যে-অগণিত লোক নিগুক্ত রহিয়াছে তাহাদিগকে শিল্প ও ব্যবসায়-বাণিজ্যে বণ্টন করিয়া দিতে না পারিলে আমাদের জীবন্যাতার মান উচু হইবে না, দেশের শোচনীয়

উপদংহার

দারিদ্রা ঘুচিবে না। আমরা আশা করি, খাধীন ভারতসরকার শিল্পন্থাসারণের ক্ষেত্রে তাঁহাদের সকল শক্তি নিয়োগ করিবেন। স্থেপর
বিষয়, পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় শিল্পথাতে বহু কোটি টাকা বায় ধার্য হইয়াছে।
ইহাতে ভারতীয় শিল্পের লক্ষণীয় উন্নতি ঘটিবে, এরূপ আশা পোষণ করা বোধ
করি অক্যায় হইবে না।

Go.

# স্বাধান ভাৱতে নাগৱিকের দায়িত্ব ও কর্তব্য

ির্ভনার সংক্তেন্স্ত্র: নাগরিক বলিতে কী বুঝায়—নাগরিক অধিকার — অধিকার ও কর্তবা পরম্পর অচেছঅরপে জড়িত—রাষ্ট্রের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য—রাষ্ট্রকে স্থপরিচালিত করিবার দায়িত্ব —নাগরিকের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য—হ্নাগরিকের মহান আদর্শ—কী করিলে হুনাগরিক হওয়া যায়— বিভিন্ন রাজনীতিক দল ও গণতন্ত্র—দলগত সংকীর্ণতা দর্বথা পরিত্যাজ্য—জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিক তা— ভারতীয় রাষ্ট্রের নাগরিকদের বিরাট দায়িত্ব ও বহুবিধ কর্তব্য—উপসংহার।

নাগরিক কথাটির সাধারণ অর্থ হইতেছে নগর-অধিবাসী। কিন্তু এই শব্দটির পারিভাষিক বিশেষ একটি অর্থ আছে। রাষ্ট্রের নানা ব্যবস্থায় যাহার অংশগ্রহণের

শাগরিক' কথার

শাগরিক বুলিয়া অভিহিত করা হয়। এই পৌর
অধিকার বা নাগরিক অধিকার প্রত্যেক সভাদেশের

সামাজিক মান্তবের পরম আকাজ্জিত শ্রেষ্ঠ একটি সম্পদ। পৌরঅধিকার হইতে বঞ্চিত মান্তবের জীবন নানাভাবে বিড়ম্বিত। আমরা সভ্য মান্তব রাষ্ট্রের প্রতি আমুগত্য বীকার করিয়া রাষ্ট্রপ্রদন্ত কতগুলি স্বয়োগস্থবিধা ও অধিকার ভোগ করিয়া থাকি। এই স্বয়োগস্থবিধাগুলি দেওয়া হয় নিক্রেগ জীবন্যাপ্রের জন্ত, আমাদের আত্মবিকাশ্যাধনের জন্ত। উক্ত অধিকারই পৌরঅধিকার—রাজনীতিক অধিকার। রাষ্ট্র আমাদিগকে জীবন্রক্ষণের অধিকার দিয়াছে—শম্পত্তিভোগ, সংস্কৃতি ও ভাষা-সংরক্ষণের অধিকার দিয়াছে—ধর্মাচরণের স্বাধীনতা. আপন আপন মতপ্রকাশের স্বাধীনতা দিয়াছে—স্বাধীনভাবে কর্মসম্পাদন ও শিক্ষালাভের অধিকার দান করিয়াছে। এই সকল পৌরঅধিকার ছাড়া রাষ্ট্র কর্তৃক প্রত্যেক নাগরিকের কতগুলি রাজনীতিক অধিকারও স্বীকৃত ইইয়াছে। এই গুলি হইতেছে—ভোটাধিকার, সরকারী চাক্রী পাইবার অধিকার। যে-রাষ্ট্রনগ্রিকদের যত বেশী অধিকার স্বীকার করে, সেই রাষ্ট্রকেই আমরা তত প্রগতিশীল বলিয়া আখ্যাত করিয়া থাকি।

এইবার আমাদের ব্ঝিতে হইবে, অধিকারসম্ভোগ, এবং দায়িত্ব ও কর্তব্য-বোধ পরস্পর অচ্ছেগ্যভাবে জড়িত। যেখানে অধিকার সেধানেই দায়িত্ব ও কর্তব্য,

ইহাদের কোনো-একটিকে অন্তটি হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া
নাগরিক অধিকার ও
নাগরিকের দারিত্ব
স্থাধীন তা ভোগ করার—অপর-সব নাগরিকের কর্তব্য

হইতেছে আমার সেই অধিকার কুগ না করা। আবার, আমাকেও দেখিতে হইবে,

আমার কোনো কার্যকলাপে অন্তের স্থায় অধিকারগুলি ক্র হইতেছে কিনা। এ গেল নাগরিকের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য। অন্তদিকে, রাষ্ট্রের প্রতিও প্রত্যেক নাগরিকের কর্তব্য রহিয়াছে। রাষ্ট্র নাগরিকগণকেযে-সব অধিকার দিয়াছে, তাহার জন্ম রাষ্ট্রকে নাগরিকদের কিছুটা মূল্য অবশ্রুই দিতে চইবে। বিনাম্লো, বিনা-কর্তব্য-সম্পাদনে ও বিনাদায়িত্বপালনে কোনো অধিকারই ভোগ করা যায় না।

প্রথমে রাষ্ট্রের প্রতি দায়িওকীল নাগরিকের কর্তব্য সম্বন্ধে ত্-একটি কথা বলা যাক্। যে-রাষ্ট্র কর্তৃক আমাদের মৌলিক অধিকারগুলি স্বীকৃত হইয়াছে, উহার প্রতি দ্বিধাহীন আফুগতা স্বীকার করা আমাদের সকলের সর্বপ্রথম কর্তব্য। যে-

রাষ্ট্রের শ্রতি কর্তবা ও দায়িত্ব রাষ্ট্রকে আমর। স্থ-ইচ্ছায় গড়িয়া তুলিয়াছি, সেই রাষ্ট্রকে রক্ষা করিবার কর্তব্য ও দায়িও আমাদেরই। বিদেশীয় আক্রমণ হইতে আপন রাষ্ট্রকে প্রাণের বিনিময়ে হইলেও

রক্ষা করিতে হইবে নাগরিককে। দশের স্বার্থরক্ষার জন্ত, সমাজে শাস্তি ও শৃদ্ধলারক্ষার জন্তই রাষ্ট্র আইন রচনা করে। সরকারপ্রণীত যে-আইন জনকল্যাণের বিরোধী নয়, নত মন্তকে সে আইন প্রত্যেক নাগরিকের মানিয়া চলা উচিত। অবশু থে-আইন জনস্বার্থের বিরোধী তাহাকে বিধিসমতভাবে সর্ব-প্রকারে বাধা দিয়া সংশোধিত করিবার প্রচেটা করিতে হইবে। শাসনমন্ত্র-পরিচালনার জন্ত সরকার কর্তৃক যে-কর ধার্য হয়, সকল নাগরিকের কর্ত্ব্য হইতেছে, সেই কর ষ্ণাসময়ে প্রদান করা। নতুবা রাষ্ট্র কর্তৃক কোনো শাসনকার্যই স্কৃষ্ণালভাবে সম্পাদিত হইতে পারে না।

ভোটদানের অধিকার স্থসভ্য আধুনিক রাষ্ট্রের নাগরিকগণের খুব বড়ে।
একটা অধিকার। বিচারবৃত্তিসহ সকলের এই পরম বাঞ্চিত অধিকারটিকে
নির্বাচনকালে ব্যবহার করার দায়িত্ব সন্তাই গুরুতর। ভোটদানের অধিকারী
নাগরিকের কর্তব্য হইতেছে, যথার্থ গুণী ও উপযুক্ত নির্বাচনপ্রাথীকে ভোট দেওয়া।
ভোটাধিকার-ব্যবহারে বিশেষ সাবধানতা অবলম্বন করিতে হইবে। কেন-না,
নাগরিকের ভোটের সহায়তায় যদি অমুপযুক্ত ব্যক্তিদের ঘারা সরকার গঠিত
হয়, তাহা হইলে শাসনকার্য ভালরূপে চলিতে পারে না—ইহাতে জনস্বার্থ পদে
পদে ক্ষুগ্র হইবার যথেষ্ট সন্তাবনা রহিয়াছে।

প্রত্যেক নাগরিকের দায়িত্ব ও কর্তব্যের কেন্দ্রখনে থাকিবে জনসেবা, দেশসেবা ও রাষ্ট্রের সেবা। ভারতবর্ষ আজ বিদেশীর শাসনশৃঞ্জা ছিন্ন করিয়া তাহার চিরঅভীঞ্চিত স্বাধীনতা অর্জন করিয়াছে। স্নভরাং রাষ্ট্রকে সর্বপ্রকারে উন্নত করিয়া তুলিয়া দেশের স্বাকীণ কল্যাণসাধনের দায়িত্ভার বর্তমানে আমাদের উপরই বর্তাইয়াছে। ব্রিটশ-আমলে ভারতবাদী তাহার তায্য পোর-অধিকার ভোগ করিতে পারে নাই—বিদেশী শাসকের হাতে তাহার ব্যক্তি-

স্বাধীনতা পদে পদে ক্ষু হইয়াছে। বছবিধ নাগরিক রাষ্ট্রকে স্পরিচানিত করিতে হইবে এতকাল ছঃসহ প্লানির মধ্য দিয়া দিন অতিপাত

করিয়াছে। এখন রাষ্ট্রপরিচালনার সকল ভার পড়িয়াছে ভারতবাসীর উপর।
স্তরাং বলিতে হইবে, রাষ্ট্রকে স্পরিচালিত করিবার দায়িত্ব আমরাই স্বেচ্ছায়
গ্রহণ করিয়াছি। ভারতের নৃতন শাসনতন্ত্র মান্ত্রের গণ্ডন্ত্রসক্ষত সকল মৌলিক
অধিকারকে সানন্দে স্বীকৃতি জানাইয়াছে। এই অধিকারগুলি মাহাতে রাষ্ট্রের
প্রতিটি মান্ত্র নিরুপত্রে ভোগ করিতে পারে, ইহাদের সহায়তায় য়াহাতে প্রত্যেক
নাগরিক আত্মবিকাশসাধন করিতে পারে, সোদকে আমাদের সকলেরই দৃষ্টি
নিবদ্ধ করা কর্তব্য। নিজের অধিকার ও স্বাধীনতাকে অক্ষুয় রাখিব, পরের
অধিকার ও স্বাধীনতাকে কখনো ক্ষুয় করিব না, ক্ষুত্র্যার্থ বিসর্জন দিয়া রাষ্ট্রের
বৃহত্তর কল্যাণসাধনে আত্মনিয়োগ করিব—এই প্রতিজ্ঞাই আজ প্রতিটি
ভারতবাদী যেন অকুণ্ঠচিত্তে গ্রহণ করে।

প্রত্যেক ভারতবাদীকে স্থনাগরিকের মহান আদর্শের পথে চলিতে হইবে। ইহার জন্ম চাই বিচারবৃদ্ধির ফ্রণ, আত্মকেল্রিক মনোবৃত্তির দমন, অজ্ঞতা, উন্মহীনতা ও সংকীর্ণ দলাদলি বর্জন এবং আত্মবিকাশের সহায়ক

শিক্ষার্জন। নাগরিকদের শিক্ষা ও বিচারবৃদ্ধি যদি সদাজাগ্রৎ থাকে, তাহা হইলে স্থানিয়ন্ত্রিত গণতান্ত্রিক বাষ্ট্রপ্রতিষ্ঠা সহজ হইয়া পড়ে —শাসন্তন্ত্রের পরিচালনায়

অযোগ্য ব্যক্তির স্থান হয় না। আত্মদমন করিতে না পারিলে, স্বার্থপরায়ণতা বিসর্জন দিতে শিক্ষা না করিলে রাষ্ট্রে সর্বসাধারণের বৃহত্তর কল্যাণ কথনো আসিতে পারে না। স্থনাগরিককে সর্বথা সর্বপ্রকার মানসিক জড়তা ও উল্লম্খনিতা পরিহার করিতে হইবে, নিজের স্বাধীনতা সম্পর্কে সতত সতর্ক থাকিতে হইবে, রাষ্ট্রের প্রত্যেকটি কাজে সম্পূর্ণ আত্মনিয়োগ করিতে হইবে। অপরে করিবে, এই কাজটি আমার না করিলেও চলে—এইরপ মনোবৃত্তি নিজের তথা সমগ্র দেশের অকল্যাণ ডাকিয়া আনে। স্বাধীনতাম্প্রার অভাব ঘটিলেই শাসনতন্ত্র পরিচালকগণ নাগরিকের অধিকারের প্রতি উদাসীন হইয়া পড়েন, কলে কখনো কখনো সরকার স্বৈরাচারী পর্যন্ত হইয়া উঠেন। আপনার কর্তব্যক্ষে নাগরিকের উদাসীনতাই ব্যক্তিস্থাধীনতার অপমৃত্যুর কারণ।

রাজনীতিক দল না ধাকিলে প্রকৃত গণতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে না সত্য, কিন্তু দলীয় আদর্শের নামে সংকীর্ণ দলাদলি নাগরিকরা অবশুই বর্জন করিবে। আত্মকলহ জাতির অপঘাতমৃত্যুর হেতু হইয়া দাঁড়ায়। স্বার্থপরত।ও দলগত

সংকীর্ণতা পরিহার করিয়া চলা আমাদের প্রধান গণতন্ত্র ও বিভিন্ন কর্তব্য। আমরা সর্বশক্তি লইয়া সমাজসেবা করিব, দেশসেবা করিব। তবে মনে রাধিতে হইবে, আমাদের

দেশপ্রেম যেন উত্ররূপ ধারণ করিয়া অপর দেশের স্বাধীনতাহরণে মাতিয়া না উঠে। প্রতিমৃহুর্তে আমাদের স্মরণ রাধা কর্তব্য দে, আমরা শুধু ভারতের অধিবাদী নই, আমরা বিশ্বদমাজেরও অধিবাদী। তাই জাতীয়তাকে ক্রমশ আন্তর্জাতিকতার দিকে পরিচালিত করাই নাগরিকের একটি মহৎ আদর্শ হওয়া উচিত।

ভারতীয় রাষ্ট্রের নাগরিকদের সম্বাধে আজ বিরাট দায়িত্ব ও কর্তব্য রহিয়াছে। প্রায় ছইশত বংসর ভারতবর্ষ শাসনের পর সাম্রাঞ্চাবাদী ইংরেজ জাতি বাধ্য হইয়া এদেশ পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছে। কিন্তু তাহার! পিছনে

রাধিয়া গিয়াছে মহাশাশানের ভগ্নন্ত্ব। আশিক্ষা, স্থাধীন রাষ্ট্রের কুশিক্ষাও অবিখান্ত তৃঃখদারিদ্রোর গভীরে ভারতবাদী আজ নিমজ্জান। হিন্দুমুসলমানের আতাঘাতী কলহ

দেশের সংহতিশক্তিকে বিনষ্ট করিয়া দিয়াছে। আমাদের হুর্ভাগ্যবশত অথগু ভারতবর্ষ আজ ধিধাবিভক্ত। মাহুষের অপরিমিত লোভ আর আর্থান্ধতা কোটি কোটি মাহুষকে আজ মৃত্যুর দিকে ঠেলিয়া দিতেছে। এই যে ভয়াবহ প্রতিকৃত্ত পরিস্থিতি, ইহার বিক্লমে ভারতের সকল নাগরিককে সংগ্রাম করিতে হইবে। আশিক্ষা, কুশিক্ষা, ছঃখদারিদ্য বিদ্রিত করিয়া ভারতকে জগতের শ্রেষ্ঠ গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে পরিণত করিতে ইইবে। সেজন্ত আমাদের প্রত্যেকের স্থনাগরিকের আদর্শ অনুসরণ করিয়া চলা একান্ত কর্ত্ব্য। এতদিনের সংগ্রামের পর যে-আধীনতা আফরা লাভ করিয়াছি, আমাদের অশুভ বৃদ্ধি যেন তাহার শক্ত হইয়া না দাড়ায়। নাগরিকের দায়িত্ব ও কর্ত্ব্য যথায়থ পালন করিতে পারিলে আমরা আধীন জাতির মহান গৌরব কথনও হারাইব না।

## ছাত্রসম্প্রদায় ও ৱাজনীতি

্র রচনার সংকেতকুত্র ঃ ছাত্রদমাজের রাজনীতিক ঝান্দোলনে যোগদান-ব্যাপারের সপক্ষে ও বিপক্ষে বিভিন্ন মত—অতীত ও বর্তমান ভারতের সমাজজীবনের পটভূমিকা—দেকালের নিরূপদ্রব ছাব্রমাতা— ছাত্রদের কাছে অধ্যয়ন তপভাষরূপ ছিল—সমাজজীবনের ক্রন্ত রূপান্তর—রাজনীতির ঝড়ো-ছাত্রদলকে প্রশ্ করিয়াছে—ছাত্রমান্দোলন ও রাজনীতিক চেতনা—সমাজদেবা, জনসেবা, দেশপেবা—দেশের দেবাকায়ওরাজনীতির মধ্যে সম্পক কতথানি—ছাত্রজীবন জ্ঞানার্জন ও চরিত্রগঠনের প্রশন্ত সময়—রাজনীতিক আন্দোলনে ছাত্রসম্পোয় কীরূপ অংশ গ্রহণ করিবে—স্বাধীন ভারতে ছাত্রদলের দায়িত্ব—উপসংহার।

রাজনীতিচর্চা এবং রাজনীতিক আন্দোলনে ছাত্রসমাজের সক্রিয় অংশ গ্রহণের উচিত্য-অনৌচিত্য-বিষয়ে বিভিন্ন শ্রেণীর লোক বিভিন্ন মত পোষুণ

ছাত্রদল রাজনীতিতে যোগ দিবে কিনা ঃ বিভিন্ন মত করেন। সতাই বিষয়টির সপক্ষে ও বিপক্ষে নানাবিধ যুক্তিতর্কের অবতারণা করা চলে। একশ্রেণীর ব্যক্তি অভিমত প্রকাশ করেন, ছাত্রজীবন অধায়ন ও জানার্জনেরই প্রশন্ত কেত্র—রাজনীতির ঘুণিপাকে

পড়িয়া ছাত্রদলের বিভান্ত হওয়া সমর্থনিযোগ্য নয়। আবার, আর-একদল চিন্তানায়ক বলেন, রাজনীতিক চেতনা আজ রাষ্ট্রের সর্বত্তরে পরিব্যাপ্ত ইইয়াছে, ধনতাত্ত্বিক স্মাজব্যবস্থার আর্থনীতিক প্রতিক্রিয়া সমাজতন্ত্র ও গণতন্ত্রের প্রতিহা সম্পর্কে সকল মান্ত্রকে স্তেতন করিয়া তুলিয়াছে। বর্তমানের ছাত্রসম্প্রকাষ্ট্র সামাজিক মান্ত্র, স্তরাং রাজনীতিচর্চা ইইতে তাহারা দুরে সরিয়া থাকিতে পারে না—আধুনিক জগতে কেবল গ্রন্থকীট ইইয়া পড়িয়া থাকা তাহাদের পক্ষে সম্ভব নয়।

অতীত দিনের ভারতবর্ষে ছাত্রদল অধ্যয়নকে কঠোর তপস্তারূপেই গ্রহণ করিয়াছিল। তথন সমাজে বিরাজ করিত নিরুপদ্রব শান্তি—সর্বগ্রাসী আর্থিক

অতীত ও বর্তমান ভারতের সমাজলীবন চিন্তা মান্তবের জীবনকে বিত্রত করিয়া তুলিত না, দুই রাজনীতির আবর্তসংকুল প্রবাহ সমাজের স্তরে স্তরে মারাক্ষক চোরাবালি ধৃষ্টি করিত না। তাই সে-যুগে

ছাত্রদের পক্ষে নিরবচ্ছির অধায়ন ও জ্ঞানার্জন বাধাগ্রন্ত ছিল না। গুরুগৃহে, বিভানিকেতনে ষ্থোপ্যুক্ত শিক্ষালাভ করার পর সেকালের ছাত্রদল অতি সহজভাবেই সংসারজীবনে প্রবেশ করিয়া আপন আপন কর্তব্য নিশ্তিন্ত মনে পালন করিত। কিন্তু দেকাল আর একালের মধ্যে আনেক পার্থকা। বর্তমানের সমাজনীতি, অর্থনীতি ও রাজনীতির মধ্যে বিপুল পরিবর্তন ঘটিয়াছে। রাজনীতিকেত্রে দ্রুত রূপান্তর সমাজিক মান্ত্রকে স্ক্রোরে নাড়া দিতেছে—শ্রেণী-সংগ্রামের ঝড়োহাওয়ায় বর্তমানে দরিত্রের পর্ণকুটীর হইতে রাজার প্রাসাদ পর্যন্ত ঘন ঘন কাঁপিয়া উঠিতেছে। সমাজব্যবস্থা ও রাষ্ট্রব্যব্যা-পরিবর্তনের সঙ্গে সঞ্চে অধ্যয়নের জক্ত উৎস্গাকত ছাত্রসম্প্রদারের মানসলোকেও তাই আজ এক নব্তন প্রাণ্ডিকে লৈ ইয়া উঠিয়ছে। সেজক্ত বর্তমানের ছাত্রদল গ্রন্থের জগৎ হইতে ক্ষণে বহিজগতে তাহাদের দৃষ্টিকে প্রসারিত করিয়া ধরিতেছে। জীবনচেতনা যাহার আছে, যুগধর্মকে সে অস্থীকার করিতে পারে না।

একথা স্বীকার্য যে, ছাত্রসম্প্রদায় আজ দেশের বিভিন্ন রাজনীতিক আন্দোলনের সঙ্গে প্রতাক্ষভাবে জড়িত হইয়া পড়িয়াছে। বর্তমানের ছাত্র-আন্দোলনকে বৃহত্তর রাজনীতিক ক্ষেত্র হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখা চলে না। যেখানে অন্তায়, অবিচার, অত্যাচারীর ম্পর্ধা মাধা

বর্তমান রাজনীতিক পরিস্থিতি ও হাত্রদমাজ

তুলিয়া দাড়ায়, সেধানেই দেশের যুবশক্তি তাহার সকল শক্তিসামর্থ্য লইয়া ঝাঁপাইয়া পড়িতেছে জনসমাজের

প্রতি কর্তবাবোধহে চু—তাহারা নীরবে অনাচার-অত্যাচার বরদান্ত করিছে পারিতেছে না। রাট্রের আর্থনীতিক আবহাওয়া এবং কোনো কোনো ক্রেরে রাজনীতিক প্রতিতির্ব্বালিলতা এরূপ পরিস্থিতির জন্ত যে কিছুটা দায়ী, একথা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। 'ছাত্রাণাং অধ্যয়নং তপং' মন্তুটিকে এ যুগের ছাত্রদল অক্ষরে অক্ষরে পালন করিতে পারিতেছে না বলিয়া ত'হাদের অভিভাবক, বহু শিক্ষাবিদ্ এবং দেশনেতা তুশিন্তাগ্রন্ত হইয়া পড়িয়াছেন সভ্য, কিন্তু এই অনিছাক্ত অপরাধের জন্ত ছাত্রসম্প্রদায়ের উপর সকল দোষ ঢাপাইয়া দেওয়া কভবানি স্মীটীন, তাহা সভাই চিন্তা করিয়া দেখিবার বিষয়।

আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির এই জ্রুত পটপরিবর্তনের যুগে ছাত্রদল যে রাজ-নীতির সম্পর্ক হইতে সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন থাকিতে পারে না, একথা স্বীকার করিয়া

আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির ক্রত পটপরিবর্তন নইয়াই ছাত্রসমাজ ও রাজনীতি সম্বন্ধে আনাদের অভিমত এখানে ব্যক্ত করিতেছি। শুধু গ্রন্থের জগতে নিবন্ধ থাকিয়া নির্বচ্ছিন্ন জ্ঞানার্জনই ছাত্রসম্প্রদায়ের

একতম আদর্শ ও কর্তব্য বলিয়া আমরা মনে করি না। ছাত্রদলকে সমাজের বর্তমান পরিপ্রেক্ষিতে জীবন ও জগৎকে নৃতন করিয়া বাচাই করিয়া লইবায় সামর্থ্য অর্জন করিতে হইবে; সমাজসেবা, জনসেবা, দেশসেবায় তাহাদিগকে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিতে হইবে। কিন্তু এই সকল সেবাকার্যের সঙ্গে যে জটিল রাজনীতির একটা স্কুম্পট্ট পার্থক্য রহিয়াছে, তাহার সীমারেপাটিও ছাত্রদিগকে চিনিয়া লইতে হইবে। রাজনীতিক আন্দোলনে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিলেই দেশের প্রতি সকল কর্তব্য শেষ হইয়া যায় না। রাষ্ট্রকে, দেশকে, সমাজব্যবস্থাকে উন্নত ও স্বপ্রকার কলঙ্কমুক্ত করিয়া তুলিতে হইলে এমন সহস্র সহস্র মানুষের প্রেজন—যাহারা জ্ঞানে, চিন্তায়, বুদ্ধিতে, চরিত্রবলে য্যাংই শক্তিমান।

ভবিষ্যতের এই শক্তিমান মাত্রৰ আত্মগোপন করিয়া রহিলাছে বর্তমানের অগণিত শিক্ষাগার মধোই। যে-দেশে রহিলাছে অজ্ঞ জানী, বিজ্ঞানী, চিন্তানায়ক,

শিল্পী, সাহিত্যিক, কর্মী, সে-দেশকেই আমরা বলি ভারদলই দেশের ভবিছৎ ভাগানিধাত।

ত্বির দিতে হইবে। জ্ঞানঅর্জন, চরিত্রগঠন, মহন্তবের সর্বাজীণ বিকাশসাধন এবং দেশের ইতিহাস, সংস্কৃতি আর ঐতিহের সঙ্গে পরিচিতির প্রশন্ত ক্ষেত্র হইল ছাত্রজীবন। এই অমূল্য ছাত্রজীবনকে উপেক্ষা করিয়া, ছাত্রধন হইতে বিচ্নুত হইরা, রাজনীতির ঘূর্ণীপাকে প্রতিদিন আত্মানমজ্জন করা যে বাঞ্জনীয় নয়, নিবিষ্ট মনে একটু চিস্তা করিলেই ইহার সত্যতা ছাত্রসম্প্রদায় নিশ্চয়ই উপলব্ধি করিতে পারিবে। ছাত্রদের জীবনে রাজনীতিচর্চার হান আছে, কিন্তু রাজনীতিচর্চাকেই তাহারা যেন তাহাদের প্রধান কর্মকৃত্য বলিয়া মনে নাকরে। তাহারা আগে ছাত্র, পরে দেশসেবক—এই সত্যটি মনে রাখিলে, নানা বিশ্বখালা ও উচ্ছুখল তার হাত হইতে ছাত্রদল সহজেই মুক্ত হইতে পারিবে বলিয়া আমাদের বিশ্বাস।

রাজনীতির ক্ষেত্রে সফলতা অর্জন করিতে হইলে দেশের আভান্তরীণ গতিপ্রকৃতি সম্পর্কে অভিজ্ঞতাসঞ্চয়ের প্রয়োজন আছে। লোকচরিত্র ও রাজনীতির আ, আ-শিক্ষাও লাভ করে নাই, এরপে ছাত্র যদি রাজনীতিক আন্দোলনে নির্বিচারে ঝাণাইয়া পড়ে, তাহা হইলে নিজের এবং দেশের কাহারও কল্যাণ সাধিত হয় না। সে-ক্ষেত্রে অম্লা ছাত্রজীবনের অপচয়টাই শুর্ বড়ো হইয়া উঠে, আর এই অপচয় জাতীয় জীবনে শোচনায় বার্থতাকেই ডাকিয়া আনে। শিক্ষা, সমাজ, বাস্তব জীবন ও রাষ্ট্রের সম্পর্কে বছদশিতা লাভ না করিয়া রাজনীতিক আন্দোলনে স্ক্রিয় অংশ গ্রহণ করা আত্রহত্যারই সামিল।

ছাত্রদের চিত্ত সাধারণত ভাবাবেগপ্রবণ। অনেক স্বার্থান্থেরী দেশনেতা ছাত্রদলের এই ভাবপ্রবণতার স্থযোগ লইয়া তাহাদিগকে আপন আপন দলগত ত্বার্থসিদ্ধির কাজে নিষ্ক্ত করিতে কুঠাবোধ করেন না। ইহাতে দেশের রাজনীতি ধেমন কলুষিত হইরা উঠে, তেমনি ছাত্রেরাও উত্তেজনার নুহুর্তে তাহাদের উচ্চাদর্শ

হইতে ভ্ৰষ্ট হয়। বৰ্তমান কালের বিভালয়-রাজনীতির বড়ো-হাওল সহাবিভালয়গুলির দিকে দৃষ্টিপাত করিলেই স্পষ্ট বুঝা যায় ও ছাত্রমাজ ব্য, শিকানিকেতনসমূহ আজ ধীরে ধীরে রাজনীতিক

আন্দোলন ও সংকীর্ণ দলাদলির কেন্দ্র ইইয়া উঠিতেছে। তৃচ্ছ বিষয় লইয়া কথার কথার ধর্মঘটের আশ্রয় লওয়া ছাত্রদের ধেন স্বভাবে দাড়াইয়া গিয়াছে। শৃঞ্জালা, নিয়য়য়য়বিতিতা, বিস্তালুরাগ, শিক্ষাজীবনের প্রতি শ্রজা প্রতৃতি বিষয়ে ছাত্রসম্প্রদায় মে এখন নিতান্ত উদাসীন ইইয়া পড়িয়াছে, এ বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই।
দেশের এয়প একটি অবস্থা কখনো বাঞ্দীয় নয়।

বিভানিকেতনে ছাত্রছের বিতর্কসভার খনেশের ও বিদেশের রাজনীতিক আবস্থাবিষয়ে, জাতির বিবিধ সমস্থা সম্পর্কে কিছুটা আলোচনা চলিতে পারে— সময়ে সময়ে শ্রুছের ও ব্যাতিমান রাজনীতিবিদকে শিক্ষালয়ে আমন্ত্রও জানাইয়া সারগর্ভ বক্তৃতার বন্দোবন্ত করাও যাইতে পারে। ইহাতে ছাত্রদের রাজনীতিক জ্ঞান বর্ধিত হয়, চিস্তার নানাম্বী প্রসার সাধিত হয়,

ভাজনন রাজনীতিতে কতথানি বক্তৃতা করিবার শক্তিসামর্থাও বাড়ে। জাতীয় জীবনে অংশ গ্রহণ করিবে কোনো চরম মুহুর্ত না আসিলে, আমাদের মতে,

ছাত্রদের রাজনীতিতে সক্রিয় অংশ গ্রহণ না করাই ভালো। ছাত্রশক্তি — যুবশক্তি
—দেশের মেরুদণ্ডযুরূপ। তাহাদের মধ্যে মন্তুম্ববের স্বাসীণ উদ্বোধন ঘটিলে
জাতির ভবিস্তং উজ্জ্বল হইয়া উঠিবে। বড়ো কাজ করিতে গেলে আগে লাহার
আরুরূপ শক্তি অর্জন করা প্রয়োজন। সেইজন্মই ভো কবিশুরু বলিয়াছেন:
অরুরূপ শক্তি অর্জন করা প্রয়োজন। সেইজন্মই ভো কবিশুরু বলিয়াছেন:
'তোমার পতাকা যারে দাও তারে বহিবারে দাও শক্তি'। পাঠ্যজীবনে ছাত্রগ্রেমার পতাকা যারে দাও তারে বহিবারে দাও শক্তি'। পাঠ্যজীবনে ছাত্রসম্প্রদায়কে এই শক্তি—চরিত্রশক্তি, আত্মপ্রস্তায়শক্তি, জ্ঞানশক্তি, বিচারবৃদ্ধির
শক্তি— যুধাসাধ্য অর্জন করিতে হইবে।

দেশ আজ স্বাধীন হইয়াছে, স্বাধীন ভারতে ছাত্রদলের দায়িত ও কর্তব্য প্রাপেক্ষা বছগুণ বাড়িয়া পেল। সর্ববিধ শক্তিতে শক্তিমান হইয়া তাহার। মাতৃভূমির গৌরব বর্ধিত করিয়া ভূলুক, ইহাই আমাদের অন্তর্তর কামনা।

### ধনতন্ত্র ও সমাজতন্ত্র

িরচনার সংক্রেড্র ও সমাজবাবস্থার ক্রমপরিবর্তন—ধনতন্ত্রের ফাতিকর ফাতাব—ধনতন্ত্রের পরবর্তন—ধনতন্ত্রের ফান—ধনতন্ত্রের জনিবার সংকট—সমাজবন্তর পরিচয়—সমাজবন্তরের বরপ্রপান প্রবিদ্যালয় । বিশ্বতি—উপসংকার । বিশ্বতি—উপসংকার ।

#### B 5 B

ধনতন্ত্ৰ ও সমাজতন্ত্ৰ কণা-ঘৃইটি একটা বিশেষ সময়ের বিশেষ সামাজিক বাবস্থার নিরূপক। সেজন্ত ধনতন্ত্ৰ ও সমাজতন্ত্ৰকে সমাক্ভাবে বুঝিতে হইলে ঐতিহাসিক পটভূমিকার ইহাদিগকে দেখার প্রয়োজন আছে। সমাজতন্ত্ৰ কিংবা ধনতন্ত্ৰ, কোনোটাকেই মানুষ আপন হইতে সমাজের উপর আরোপ করে নাই। সামাজিক বিবর্তনের এক অবস্থাকে বলা হয় ধনতন্ত্ৰ, এবং সেরূপে অন্ত এক অবস্থাকে বলা হয় সমাজতন্ত্ৰ।

সমাজে পরিবর্তন আদে সমাজেরই আভ্যন্তরীণ শক্তিনিচয়ের গতিপ্রভাবে, এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থান সমাজ উন্নীত হর ইহার স্বতঃবিকাশে। সমাজের এই অবস্থাগুলিই ইতিহাসে ভিন্ন ভিন্ন নামে চিহ্নিত হইয়াছে। স্তরাং বনতন্তের প্রকৃত ব্যাধ্যা ও স্বন্ধালকণ-নিদ্ধাপ সম্ভব এই বনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থার উৎপত্তি, গতি ও পরিণতি-বিশ্লেষণ করিয়া। সেই রকম সমাজভন্তের ব্যাখ্যাও নির্ভর করে সমাজভন্ত্রী সমাজের যথাব্য বিশ্লেষণের উপর।

প্রথমে আমর। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থার আলোচনা করিব। এই আলোচনার ভিতর দিয়া সমাজের রাষ্ট্রনীতিক ও সাংস্কৃতিক যে-চিত্র পাওয়া যাইবে, সেই সমগ্র রূপটিকেই ধনতম্ব-নামে অভিহিত করা হইয়াছে। কিন্তু সংকীর্ণভাবে বিচার করিলে ধনতম্ব শুধু একটি বিশেষ আর্থনীতিক ব্যবস্থাই নিরূপিত করে।

আঠারো শতকের মাঝামাঝি সময়ে ধনতান্ত্রিক সমাজবাবস্থা ইউরোপে ক্লপ পরিগ্রহ করে। ইহার পূর্বে সেখানে বে-দমাজবাবস্থা প্রচলিত ছিল উহাকে সামন্ততন্ত্র আখ্যা দেওরা হইয়াছে। এই ব্যবস্থার মধ্যে লক্ষ্য করিবার বস্তু ছিল— জমির উপর একটি বিশেষ শ্রেণীর একচেটিয়া অধিকার, রাজনীতি ও ধর্মীর অনুশাসনের ক্ষেত্রে মৃষ্টিমের মামুষগোদ্ধীর একচ্ছত্র আধিপতা। দেশের উৎপাদন, বন্টন ও বাণিজ্য উপরি-উক্ত সম্প্রদায়ের পৌহশাসনের ফলে স্কু বিকাশের প্র

ধনতন্ত্রের পরিচর

থাকিয়াও ধীরে ধাঁরে একটি নৃতন শ্রেণী জন্ম নিল।
প্রাপতিনীল এই নবজাত শিল্পীসংঘের ঐক্যবদ্ধ সংগ্রামের ফলে ধাঁরে ধাঁরে কয়েকটি
বড়ো বড়ো দেশে সামস্তপ্রধার হর্ভেত তুর্গ বৃলিসাং হুইয়া গেল। ফলে দেশের
বাণিজ্য ও উৎপাদনে অবাধ অধিকার দেখা দিল, ভূমির উপর পূর্বের একচেটিয়া
অধিকার বিলুপ্ত হুইল—অক্সদিকে দেখা দিল রাজনীতিক ক্ষমতার গণতারিক
প্রয়োগ। সামস্তপ্রধার আর্থনীতিক নানা বাধা দ্ব হওয়াব ফলে পুঁজির উদ্ভ
ক্রতবেগে বাড়িয়া চলেল। পুঁজির মালিক মাহারা তাহারা আর্থিক ক্ষেত্রটি দ্বল
করিয়া নেওয়ার ফলে দেশের রাজনীতিক ক্ষমতাও তাহাদের আয়েরে আাসিল।
ধীরে ধীরে এই যে একটা নৃহন সমাজব্যবহার উদ্বব হুইল—ইহারই নাম ধনতন্ত্র।

ধনতন্ত্রের শুধু আধনীতিক দিকটা বিচার করিয়াও ইহার একটা সংজ্ঞা নিধারণ করা সন্তব। ধনতম হইতেছে সেই সমাজব্যবস্থা, যেখানে উৎপাদনের

ধনতন্ত্রের ক্ষতিকর প্রভাব যন্ত্রপাতি বা পুঁজির উপর রহিয়াছে বাজিগত অধিকার, এই উংপাদনকে নিয়ন্ত্রিত কর্বে মালিকের ব্যক্তিগত লাভের হিসাব। সামস্তপ্রধার পূর্বেকার আর্থিক অমু-

শাসন দ্বীভূত হইরা যাওয়ার পর পুঁজির জয়য়াত্রা স্থ হইয়াছিল, পুঁজির মালিক জমির মালিককে সর্ববিষরে পরান্ত করিয়া অগ্রসর হইতেছিল। ইহাতে ক্রমশ্ পুঁজির কলেবর বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। দেশে ছোটছোট গৃহশিল্পের স্থানে বিরাট বিরাট কলকারখানা স্থাপিত হইল—কুটারশিল্পীকে ধীরে ধীরে পথে আসিয়া দাড়াইতে হইল। ইহারই প্রতিক্রিয়াস্কপ কলকারখানায় দেখা দিল সহস্র সহস্র মজুর। সমাজবাবস্থার এই পরিবর্তনধারাটির মধ্যে ধনতন্ত্রের মূল আর্থনীতিক শ্রেগুলি ধরা পড়ে।

প্রথমত, ধনতত্ত্ব প্র্জির উপর ব্যক্তিগত মালিকানা থাকিবে, উহা ষে-কোনো ভাবে প্র্জি নিয়োগ করিতে পারিবে। দিতীয়ত, ব্যক্তিগত মুনাকাই হইল প্রজিনিয়োগের একমাত্র নিয়ামক। ধনতান্ত্রিক ধনতত্ত্বের স্বর্গ সমাজেউংপাদন নিয়ন্ত্রিত করে মুনাকার হিসাব, চাহিদার নয়। তৃতীয়ত, শ্রমিকশোষণের উপরই মুনাকার হার নির্ভর করে। কাজেই আর্থিক ক্ষেত্রে সমাজ হইভাগে বিভক্ত হইরা গেল, দেখা দিল তুইটি শ্রেম্বী— মালিক ও শ্রমিক। উৎপাদনের যন্ত্রপাতির উপর মালিকের একচ্ছত্র অধিকার, মালিক শ্রমিককে উৎপাদনয়ন্ত্রের সঙ্গে থুক্ত করিয়া দেয় তাহার কারখানায়। ফলে, দলে দলে মজুর শোষিত হয়, অকুদিকে ধনিকশ্রেণীর লভ্যাংশও বিপুলভাবে বাড়িয়া যায়।

সামন্ততন্ত্রের পাশম্ক ইইরা ধন হত্ত্রের বিজযরথ কয়েক দশক পর্যন্ত অব্যাহত গতিতে অগ্রসর ইইল। ধনহন্তের সমাজকল্যাণপ্রস্থ দান এ সময়েই দেখা যায়। শিলে, বিজ্ঞানে, সাহিত্যে, ধমসংখ্যারে, বাজনীতিক ক্রেত্রে—সবরই একটা বিশেষ

উন্নতি পরিলক্ষিত হইল। আথিক ,ক্ষত্রে দেখা যায়, দেশের ঐর্থ্য পুঁচিবাদীর প্রচেষ্টাম বৃত্তুণ বৃদ্ধি পাইল। কলকার্থানা, রেললাইন, টেলিগ্রাফ, টেলিফোন, বিতাৎ, স্টামার, ধনিজদ্রা-আহরণ, নানা বিশায়কর মন্তের আবিদ্ধার পুঁজিবাদীর প্রচেষ্টারই ফল। পূর্বতন সামস্ততান্ত্রিক সমাজের সহিত ভুলনা করিলে এই একটি বিশোষ সময়ের ধনতান্ত্রিক সমাজকে প্রসতিশাল বলা যাইকে পারে। স্ক্তরাং দেখা যায়, দেশে একদিন ধনতান্ত্রের একটি বিকাশম্থী ঐতিহাসিক অধ্যায় ছিল।

কিন্ত ধনতান্ত্রিক আর্থিক ব্যবস্থাও ক্রমে বিপদের সমুখীন হইল। যে-আর্থিক ব্যবস্থার ম্লভিত্তি মুনাফা, সেই ব্যবস্থা মুনাফার হারের ব্রাসবৃদ্ধির জন্ম মাঝে

ধনতম্রের অনিবাহ সংকট

মাঝে বানচাল হইয়া যাইতে বাধ্য। কার্যত দেখা যায়, ধনতান্ত্রিক ব্যবস্থায় পুঁজির ক্রমবর্ধমান হারের অবশুভাবী ফল ইইল মুনাফার বিলোপ ও ব্যবসায়-

সংকট। এইজন্ত নিশ্চিত বেকারসমশ্যা ও দারিদ্রা ধনতত্ত্বে সঙ্গে এক সময় অসাসীভাবে জড়িত হইয়া পড়িতে বাধ্য।

ধনতন্ত্রের ক্ষতিকর প্রকৃতি দেখা দিল ইহার দ্বিতীয় অধ্যায়ে—যথন ধনতাব্রিক বনিয়াদ আধিক সংকটের গভীর আবর্তের মুখোমুখি আসিয়া দাঁড়াইল। সেজকু বর্তমানে ধনতন্ত্রের আর কোনো প্রগতিশীল দান পরিলক্ষিত হয় না। রাষ্ট্রে একনায়ক্ছ, শিল্পে একচেটিয়া অধিকারবিস্তার, বাণিজ্যিক বিরোধ, বিজ্ঞানের কণ্ঠরোধ, সংস্কৃতির বর্বর রূপান্তর, আর্থবিস্তারের জন্তু পুনঃপুনঃ সংগ্রাম ইত্যাদি ধনতন্ত্রকে বাঁচাইয়া রাখিবার জন্ত বিশেষ উপায়রূপে দেখা দিয়াছে। এই কারণেই ধনতন্ত্র এখন ঐতিহাসিক ধারাবাহিকতার পরিপন্থী ও মানবস্মাজের অগ্রগতির পথে প্রতিবন্ধক হইয়া দাঁড়াইয়াছে।

#### 11 2 11

অপরদিকে, সমাজতন্ত্রকে ব্রিতে হইলে অনুন্ধণভাবে ইহার উৎপত্তি, গতি ও পরিণতির দিকে লক্ষ্য রাধিতে হইবে। ধনতন্ত্রকে ধেমন সামস্তপ্রথার পট-ভূমিকায় বিশ্লেষণ করা হইয়াছে, সেইরূপ সমাজতন্ত্রকেও ধনতন্ত্রের প্রেক্ষাপটে বিচার করাই বিজ্ঞানসম্মত। সামস্তপ্রথার মধ্যে ধেমন সমাজতন্ত্রের পরিচয় নক্জাত শিল্লীশ্রেণী প্রচলিত আইনকান্তনের ঘারা বাধা-প্রাপ্ত ইয়া নৃতন সমাজ গড়িয়া তুলিয়াছিল বৈপ্লবিক প্রচেষ্টার ভিতর দিয়া, তেমনি ধনতন্ত্রের আবেপ্লনীতে জাত শ্রমিকশ্রেণীও আপন শ্রেণীমার্থের প্রেরণায় নৃতন সমাজ, নৃতন আর্থিক কাঠামো ও নৃতন রাষ্ট্রিক ব্যবস্থাস্থাপনে উল্লোগী হইল রক্তাক্ত বিপ্লবের মধ্য দিয়া।

সমাজতান্ত্রিক সমাজে কতকগুলি বিশিষ্ট আর্থিক পরিবর্তন পরিলক্ষিত হয়। যন্ত্রপাতি ও বিবিধ সামগ্রীর উপর বাক্তিগত অধিকার বিলুপ্ত হইয়াছে। সে**জন্ত** সমাজতান্ত্রিক সমাজের প্রথম কর্তব্য-ব্যক্তিগত সমাজতান্ত্রের অরুপ উংপাদনের উপায় গুলিকে জাতীয় সম্পদে পরিণত করা। याकिन्छ अधिकात्रालारभत मरक्रहे विजीत रुखि आमिता भए। जांश रहेन, দেশের সমস্ত সম্পদকে একটি স্থচিন্তিত পরিকল্পনা অনুষায়ী উৎপাদনে নিয়োগ। মনাফার লোভে বাক্তি কিংবা সম্প্রদাষ গেখানে নিজেদের মূলধন উৎপাদনের কেত্রে वावशांत कतिर्छ लाएव ना, स्मनारन छेश्लामन-वालाएव स्मन्य मन्यम निरवान করার দায়িত সমগ্র সমাজকেই গ্রহণ করিতে হয়। এজন্ম কোন শিল্পে কত সম্পদ निस्याक्षिण वहेरव, धवश मिल्य तकावावकात कन्न, कममाधात्रावत वाववारतत कन्न, ভবিশ্বং ধনোৎপাদন চালু রাখিবার ও উহার গতি বৃদ্ধি করিবার জন্ম কীভাবে সমন্ত সম্পদকে ভিন্ন ভিন্ন বিভাগে বণ্টন করা হইবে, তাহার স্নচিস্তিত পরিকল্পনাও প্রয়োজন। সমগ্র সমাজের ব্যবহারের জন্ত সমাজপরিকল্লিত উৎপাদনবাবস্থারই নাম সমাজতীয়।

সমাজের এই অবস্থায় প্রত্যেক মান্তবকেই সাধ্যান্ত্যায়ী সামাজিক উংপাদনে সাহাগ্য করিতে হয়, এবং প্রত্যেকেই তাহাদের নিজ নিজ নমাজতন্ত্রী সমাজে কর্ম ও সামর্থা অনুষায়ী পুরস্কৃত হয়। সমাজতন্ত্রের উৎপাদন ও বন্টন দ্বিতীয় অধ্যায় বা সাম্যবাদী ব্যবস্থায় বণ্টনপ্রথার পরিবর্তন ঘটিবে বলিয়া সমাজতন্ত্রবাদিরা আশা করিয়া থাকেন। তথন প্রত্যেকেই আপন আপন প্রশ্নোজন অনুসারে উৎপাদিত সামগ্রী ভোগ করিতে পারিবে। সমাজতত্ত্বে শ্রমিকই রাষ্ট্রশক্তি অধিকার করিয়া জনগণের কল্যাণে তাহা ব্যবহার করে। ইহাতে অর্থনীতি ও রাজনীতি উভয়ই ক্রমশ সমাজতত্ত্বী হইয়া উঠে।

রাশিয়ার বিপ্লবের মধ্য দিয়া এই নৃতন সমাজ জন্মলাভ করে। সমাজের ঐতিহাসিক পরিবর্তনধারা লক্ষ্য করিলে দেখা বাব, সমাজতন্ত্র ধনতন্ত্রের অব্সন্তাবী পরিবতি। ধনতন্ত্রের মধ্যে যে-আবিহত্যার বীঙ্গ নিহিত আছে, তাহারই ফলে

একদিন তাভার মৃত্যু অনিবার্য হটয়া উঠে। তুঃখদারিদ্রা,

সমাজতন্ত্র গনতম্বের অবশুস্থাবী পরিবতি বৃদ্ধবিপ্রাধ ও বাবসাস-সংকটকে ধনতল্পী সমাজ প্রতিরোধ করিতে পারে না। ইহার ফলে জনসাধারণ ও শ্রমিক-

শেণি ক্রমেই শোষিত চট্যা একেবারে নিঃস্থ চ্ট্যা প্রে—শ্রমিকের মধ্যে দেখা দেয় প্রেডেও বিক্ষোভ । শ্রমিকরা যধন গাছাদের শক্তিকে সংগ্রুত করিয়া ধনতত্ত্বের বিক্রমে বৃদ্ধ বিদ্ধান করে, তথন ক্রিয়া ধনতত্ত্বের নিজেকে আর রক্ষা করিতে পারে না—ভাঙিয়া পড়ে। এভাবেই সমাজত্ত্রের উদ্ধ্যায়।

সমাজতন্ত্রী সমাজে উংপাদনমন্ত্রের উপর ব্যক্তিগত অধিকার না থাকায় এবং মুনাফার লোভে পণ্যউৎপাদন নিয়মিত না তওয়ায়, দ্রবানে শ্রমিকের শোষণ নাই, দারিদ্য নাই, রকারসমজা নাই, বাবিজ্ঞাক প্রতিয়াগিত। নাই। এই সমাজ মাজসকে মাজুম-তিসাবে বাচিকার অধিকার দান করিয়াতে। শ্রেণীসংঘর্ষ ইতাতে বিলুপ্ত-প্রায়। তক্দিকে প্রাচুয়, অক্সালকে জনগণের দাক্র অভাব ধনতান্ত্রিক

দ্যাজেরট বৈশিল্প। স্মাজতয় আনিয়াতে এই তুইয়ের
মধ্যে অভংপ্র সামঞ্জে। ধনতয় এবন অবক্ষরের পথে।
এই ক্ষিক্ ধনতয়ের মধ্যে জ্মলাভ কবিষঃ স্মাজভর আজ জয়য়াতার পথে অগ্রসর
ইইতেছে। মানবকল্যালের মাপকাঠিতে বিচার কবিলে দেখা যায়, এই স্মাজতাপ্তিক ব্যবহাট মান্তবের স্থাপে এক পর্ম উজ্জ্ল ভবিষ্যুৎ লট্যা উপন্তিত ইইয়াছে।
ইহার অগ্রগতির পথে এখনও রহিয়াতে নানা বাধাবিপত্তি। কিন্তু আমরা জানি,
মান্তবের প্রবৃদ্ধ চেতনাকে কোনো শক্তিই চিরকালের জন্ম প্রভিত্ত করিতে পারে
না। অনুর ভবিষ্যতে এই স্মাজের গণ্ডী বিপুল বিস্তৃতি লাভ করিবে, সে বিষয়ে
কোনো স্থান্ত নাই।

#### সাম্যবাদ

্রতনার সংক্তেত্ও: ভূমিকা---দ্যালানী সমান স্মান্ধরের পরণ কা সামাবাদের স্নিনিষ্ট সংক্ষা কেন্দ্র করিন স্মান্ধরি সমাকে বাবের আত্তর নিজ্ঞানন স্মান্ধর করিন সামাবাদের মধ্যে পার্থকা সামাবাদের মধ্যে পার্থকা সামাবাদির মধ্যে পার্থকা সামাবাদির মধ্যে পার্থকা সামাবাদির মধ্যে কি স্বেজাচারী হরণা দিনৈ না- বাবের কর্মনানে ন্যান্ত্রেদাহীকে পানন করিকে কে—সামান্ধর বৈশিষ্টা ও স্থান্ত ক্ষিক্তাপ—সংস্কান

ইংবেজী কিম্যাৰজন' শন্তিব ধাতাতে সামাজিক বাবস্থা নিৰূপি। হং, এগানে সেই অপ্তেই সামাবাদা কথাটি খানতা প্ৰথেপ কবিশেছি। সামাবাদী সমাব-

ব্যবহার কোন্ধ বাজর চিত্র বর্তমান পুলিবীতে নাই।

পূমিকা কিন্তু সমাজালাস্থক প্রিত্ত কলে মান্ট্র বিশ্বাহিনক
ব্রবশাসের ভিত্তিত সামাজিক বিবর্তনকে বিলেগত করিব। সামাজালা সমাজের
জ্বরভাজাবিশার ইজিত বিসাচন। মনাধা মান্ত্রের বাংলা পর্বশাকালের
ক্লাব্রের লোকার আবন্ধ ক্ষিত্রের ব্যবহার সাল্পের ইউই ভিন্তাহে সমাজের
জ্ব ভাজরীল শক্তিনিচ্যের পরলের সাধাত্তিনিত তা গালি শালার্লিক প্রিত্তির সামাজালেন তাই জ্বিন্তির সামাজালার পরিবৃত্তি স্থিতির সামাজালান ক্ষিত্রিক।

স্মারাদী স্মান্ত সম্ভেশ্যের ফিশ্র ভ্রাংয়। প্রম শ্নিশ্রী সাহত-ভ্রতে [ Foudulism , প্রাভূত করিল একদিন ধনশ্যের (Capitalism প্রতিষ্ঠা হইয়াছিল। বন্ধ্যক আবার কাল্ডমে ক্ষিফুলার দিকে চলিল। এট

সামাবাদী সমাঞ সমাজভয়েরই পরিণত রাপ ক্ষিক ধন পছ চটাৰেট, আমিক শ্রেণাৰ বৈচাৰিক প্রাচিত্র ব মধ্য দিক, বর্গমান প্রিবাচে সমাজ হয় [ Socialism , ফ্রালাড করে। এখানে অরণ রাগিছে চটাবে, আমিক-শ্রেণী রাইশক্তি অধিকার করিবার সলে সংক্ষেট ধনত দ

সমাজতন্ত্র রূপান্তরিত হর না। শ্রমিকরাই তাহার সকল শক্তি প্রয়োগ করে
সমাজের আর্থিক বনিয়াদটিকে সমাজতন্ত্রমূখী করিয়া হুলিতে। সমাজতন্ত্রগঠনের
পথে শ্রমিকরাই প্রধানতম অস্ত্র। পূর্ণতন সমাজের সমস্ত শ্রেণীবৈষম্য যখন সম্পূর্ণ
বিদ্রিত হয়, উৎপাদন ও বন্টন যখন সম্পূর্ণভাবে জনগণের আয়ন্তে আগে, তথন
আর রাষ্ট্রশক্তির কোনও প্রয়োজন থাকে না—শ্রেণীগত বিরোধের অবসানের

সক্ষে সক্ষে রাষ্ট্রও নিপ্তারোজন হইয়া পড়ে। প্রমিকরাষ্ট্রের পরিচালনায় সমাজ আপন রাষ্ট্রীয় কাঠামোতে, উৎপাদন ওবল্টনের ক্ষেত্রে পরবর্তী সামাবাদী সমাজের অন্তর্কল সমত্ত পছা অবলম্বন করে। এভাবে ক্রমবিবর্তনের মধ্য দিয়া প্রমিকরাষ্ট্র-পরিচালিত সমাজতরী সমাজ উরত্তর স্তরে পৌছায়—এই বিশেষ অবস্থাটিই সমাজতরের বিতীয় অধ্যায় বা সামাবাদ।

সামারাদ অধাং সমাজতন্ত্রের এই দিতীয় অধ্যায়ের কোনও সুনিদিষ্ট সংজ্ঞা দেওয়া সহজ্ঞ নয়। তবে অনাগত এই সমাজবাবস্থার বিশিষ্ট লক্ষণগুলি অনুমান করিয়া লওয়া যায়—রাষ্ট্রিক, আর্থিক এবং নৈতিক দিক হইতে এই

সমাজকে বিশ্লেষৰ করা চলে। রাষ্ট্রিক দিক দিয়া দিলাবাদের স্থানিতির বিচার করিলে দেখা যায়, সমগ্র পৃথিবঁই কিংবা পৃথিবীর বৃহৎ দেশগুলিতে সমাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত না হইলে সামাবাদী সমাজ বিকাশলাভ করিতে পারে না। যতদিন ধনিকরাষ্ট্রের অভিত বিভামান থাকিবে, ততদিন পর্যন্ত সমাজতন্ত্রী সমাজকে আত্মরক্ষায় ব্যাপ্ত থাকিতে হইবে। পৃথিবীর বৃহত্তর রাষ্ট্রগুলিতে সমাজতন্ত্রী সমাজকে আত্মরক্ষায় ব্যাপ্ত

এই সোপান অতিক্রান্ত হইলে দেখে ক্রমশ রাষ্ট্রের বিলোপ ঘটিবে, উংপাদনের আশ্চয় উরতি পরিলক্ষিত হইবে—এক কথার, সাম্যবাদী সমাজের অভা্থান হইবে। ইতিহাস পর্যালোচনা করিলে দেখা ঘাইবে, রাষ্ট্রের মূলে

নামাবাদী দমাজে বহিয়াছে শ্রেণীস্বার্থ। শ্রেণীস্বার্থের বিলুপ্তির পর রাষ্ট্রের রাষ্ট্রের জন্তিত নিশ্ররোজন উৎপাদন-বর্তন ইত্যাদি পরিচালনার জন্ম তখন যে-

জিনিস্টির প্রয়োজন হইবে, তাহা জনসংঘ। এই জনসংঘের প্রধান কাজ হইবে, সমাজের উৎপাদন ও বন্টনব্যবহাকে মুফুতাবে পরিচালিত করা। জনসংঘ এবং রাষ্ট্রের মধ্যে মৌল তারতমা বিভয়ান। উৎপাদনসংঘের কাজ স্বাংশে আর্থনীতিক, রাষ্ট্রের কাজ মূলত রাজনীতিক।

আধুনিক রাষ্ট্রগুলির প্রধান কাজ—আভান্তরীণ ক্ষেত্রে শাসিত শ্রেণীকে দমন করা ও স্বপ্রকার বহিরাক্রমন হইতে দেশকে স্বর্গভোতাবে রক্ষা করা। কিন্তু সাম্যবাদী উৎপাদনসংঘণ্ডলি শ্রেণীহীন সমাজে শুরুপ্রাক্তিক সম্পদকে জনকল্যাবে. নিয়োপের সর্বোৎকৃষ্ট পহা লইরা স্থরচিত পরিকল্পনা অনুসারে কাজ করিব। সাম্যবাদী পৃথিবীতে যুদ্ধ নিশ্রমাজন, বেহেত্ সমাজ শ্রেণীহীন। স্বতরাং সেধানে রাষ্ট্রের অন্তিত্বের কোনও সার্থকতা নাই।

পণ্ডিতের। সমাজতত্ত্বের প্রথম ও দিতীয় অব্যায়ে যে-বিভেদ কল্পনা করিয়াছেন, তাহা মূলত বন্টনপ্রধাপ্রস্ত। প্রথম অধ্যায়ে প্রত্যেকটি মানুষকে নিজ নিজ ক্ষমতা অনুধায়ী উৎপাদন-ব্যাপারে সহায়তা করিতে হইবে, এবং

প্রত্যেকেই নিজ নিজ কার্য অনুযায়ী পুরস্কৃত হইবে।

সমাজতন্ত্র ও সামাবাদের

কিন্তু দ্বিতীয় অধ্যায়ে 'ক্ষমতানুষারী কাজ' ও 'প্রয়োজন

মধ্যে পার্থকা

অনুষায়ী বন্টন'—এই প্রতা প্রবৃতিত হইবে। আর্থিক

দিক হইতে বিচার করিলে দেখা যায়, সাম্যবাদী সমাজের ভিত্তি স্তৃদ্ হইলে জনগণ সাধ্যমত সামাজিক উৎপাদনে অংশ গ্রহণ করিবে এবং সকলেই তাহাদের প্রেজন-মতো ভোগ করিবার সামগ্রী পাইবে। বুঝা ষাইতেছে, সাম্যবাদী সমাজের আবির্ভাবের পূর্বে উৎপাদনশক্তির বিশেষ উন্নতি প্রয়োজন। সমাজতাত্ত্রিক উৎপাদনবাবস্থা ক্রমোন্নতির সোপান বাহিয়া এমন এক অবস্থায় পৌছিবে গখন বন্টনকে আর ব্যক্তিবিশেষের কার্যক্রমতাত্ত্র ভিত্তিতে চালিত না করিয়া তাহার প্রয়োজনের ভিত্তিতেই পরিচালিত করা সম্ভব। এই সম্ভাবনা বাস্তব-ক্লপ পরিগ্রহ করিলেই সমাজতন্ত্র তাহার প্রাথমিক অবস্থা হইতে দ্বিতীয় অবস্থায় উত্তীর্ণ ইইবে।

সাম্যবাদী সমাজ্বের বিত্নব্যবস্থা-সম্পর্কে এরপ একটা সমালোচনা প্রারহি শোনা যায়ঃ কোনও ব্যক্তিবিশেষ যদি বলিয়া বসে যে, তাহার অনেক বাড়ী ও আনেক গাড়ীর প্রয়োজন, তাহা হইলে কা উপায় হইবে ? প্রয়োজনকে মাপিবার তো কোনও মাপকাঠি নাই। এ প্রশ্নের উত্তরে বলা যায়, প্রত্যেক মানুষের

নাম্যবাদী সমাজের বণ্টন-ব্যবস্থার সমালোচনা ও তাহার উত্তর চাহিদা সমাজের আশাআকাজ্ঞা ও অবস্থা অত্যায়ী
নির্দ্ধিত চইয়া থাকে। ধনতান্ত্রিক সমাজে মার্থের
চাহিদা পুঁজিস্বার্থ ও ব্যক্তিগত সম্পদ্যার্থের প্রের্থাবশেষ্ট গড়িয়া উঠে। সাম্যবাদী সমাজে জনগবের

চাহিলা নিয়ন্তিত হইবে ওই সমাজব্যবস্থারই আদর্শপ্রেরণায়। ধনতন্ত্রী ও সাম্যবাদী সমাজ-অন্তর্ভূত মানুষের কামনাবাসনার মধ্যে পার্থকা পাকিতে বাধা। সাম্যবাদী সমাজে সংঘবদ্ধ সমাজগঠনের আদর্শই প্রভ্যেকটি নরনারীর জীবনধার। নিয়ন্ত্রিত করিবে। আসল কথা এই যে, মানুষের আজিকার দিনের আশা-আকাজ্ঞা-চাহিদা সমন্তই শত শত বংসরের প্রতিযোগিতামূলক শ্রেণীবৈষম্যপ্রভাবিত সমাজব্যবস্থার ফল। এইরূপ সমাজ ভাঙিয়া চ্রমার হইয়া যাইবে, নূতন সমাজ গড়িয়া উঠিবে, অথচ মানুষ সেই আদিম মানুষটি থাকিয়া যাইবে—এক্রপ ধারণা সম্পূর্ণ ভ্রান্তিপ্রস্ত।

সামাবাদী সমাজবাবস্থার আওতার মান্তবের নৈতিক উন্নতি ঘটিবে, কি অবনতি ঘটিবে, তাথার সম্বন্ধে বস্তত আন্তমানিক আলোচনাই সন্তব। রাষ্ট্রপীন এই সমাজটিতে মান্তব কি শ্বেচ্ছাচারী হইরা উঠিবে না ? একেত্রে মনে বাবিতে হইবে বে, সমাজবাবস্তার ক্রমোন্তির সঙ্গে মান্তবের চারিত্রিক তথা নৈতিক

রাষ্ট্রহীন সমাজে মানুষ কি স্ফেলারারী হইয়া উঠিবে না পরিবর্তন অবধারিত সতা। উৎপাদন, বণ্টন, শিকা ও সংস্কৃতির উন্নত্তর অবস্থার ভিতর দিয়াই রূপ পরিগৃহ করিবে সামাবাদী সমাজ। সমাজতারিক পতিতেবা বিশাস করেন, উভা প্রকার সামাজিক পরিবেষ্টনীর

মধ্যে থাকিয়া মান্ত্রেব অপরাধপ্রবণতা কমিয়া আসিবে স্বাভাবিক কারণেই। স্তরাং রাষ্ট্রশক্তির বিল্প্তির পূর সমাজবিরোধা কোনও কাজ মান্তব করিবে কিনা, এপ্রশ্ন অবস্থির।

অন্তদিকে, ব্যক্তিতে বাজিতে বিরোধের অবসান ঘটাইবার জন্যও এখানে রাষ্ট্রশক্তির প্রয়োজন পাকিবে না। বর্তমান সমাজেও দেখা যায়, কোনও মান্ত্র যদি কোনোরূপ সমাজবিরোধী কাজ করে, তাহা হইলে সমাজের অনুস্ব মান্ত্র

রাষ্ট্রের অবর্তমানে সমাজ-লোহীকে শাসন করিবে কে নিজেদের সম্মিলিত শক্তিতেই ওই বাজির অপরাধের শান্তিবিধান করিতে অগ্রসর হয়। সাম্যবাদী সমাজে এই সামাজিক চেতুনা আবুও বৃহুগুণ বিকাশলাভ করিবে।

সমাজদ্রোহী ব্যক্তি জনমতের হারাই শাসিত হইবে। সমাজের ক্রমোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে মান্নবের নৈতিক চরিত্রও নিঃসন্দেহে উন্নত হইরা উঠিবে।

রাষ্ট্রের বিলুপ্তি, ক্ষমতান্ত্রবায়ী কাজ ও প্রয়োজন-মতে। বন্টন এবং সমাজ-ব্যবস্থার উন্নতির সমান্ত্রবাল রেখায় মান্ত্রের নৈতিক উৎকর্ষই হইল সাম্যবাদী

সামাবাদী সমাজের বৈশিষ্ট্য ও মস্তাব্য কার্যকলাপ সমাজের বিশিষ্ট লক্ষণ। অনেকে মনে করেন, এই সমাজব্যবস্থা বিশেষ একটি স্তরে উত্তীর্ণ ইইয়া ধীরে ধীরে স্থাপু হইয়া ঘাইবে—শ্রেণীহীন হওয়ার ফলে

অন্ত্রিবরেধের অবসানহেতু সমাজের অগ্রগতি শুরীভূত হইবে। এ রকম ধারণা অমূলক বলিয়াই আমাদের বিশ্বাস। কারণ, সংঘবদ্ধ মানবগোদী তথন বিহিংপ্রকৃতির সঙ্গেই অবিরাম সংগ্রামে নিযুক্ত থাকিবে, সন্মিলিত মানবজাতি তাহার সমন্ত শক্তি প্রয়োগ করিয়া প্রকৃতির নৃতন নৃতন রহস্যদার উন্মোচিত করিবে—তথন মাতুষে মাতুষে শ্রেণীবিরোধের অবসানের পর মাতুষ ও প্রকৃতির করেবাধমূলক ইতিহাসের এক নৃতন অধ্যায় স্বিতি হইবে।

উৎপাদনের ক্ষেত্রে মাতুষের শক্তি আব্দ অনেকথানি ব্যাতি ইইয়াছে। এই

উৎপাদনশক্তিকে যদি মানুষ জনগণের সার্বিক কল্যাণে নিরোজিত করিতে পারে, তাহা হইলে সাম্যবাদী সমাজের নবজন্ম অবশুদ্ধাবী। সেদিন পৃথিবী হইতে মানুষের দানবীয় হিংশ্রতা ও অমানুষিক বিরোধ নুপ্ত হইবে—সমাজে ফিরিয়া আসিবে ষথার্থ শান্তি, শ্রী ও কল্যাণবৃদ্ধি। আজিকার এই হিংসা-উশান্ত পৃথিবীতে অবস্থান করিয়া আমরা ভাবীকাসের সেই সাম্যবাদী সমাজের দিকে একাক উৎস্কক দৃষ্টিতে ভাকাইয়া আছি।

### গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্র

্রচনার সংকেত্ত্ত ৪ খ্চনা—গণতন্ত বলতে কা ব্যায়—একনায়কতন্তের মূলনীতি—আধ্নিক পণতান্তিক রাষ্ট্র ও জননাধারণ—চাচিনের ইংলও ও হিলাবের জানানী—হিউলার প চাচিল উভয়ই জনগণের নিবাচিত প্রতিনিধি—সোভিয়েই যুক্তরাষ্ট্র গণতন্ত কিনা— গণতন্ত ও একনায়কতন্তের মধ্যে কোন্টা ভালো—প্রথম-মহাবুদ্ধের পর পৃথিবীতে একনায়কতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইবার কারণ—প্রজিবাদী গণতন্ত্রের ক্রেটি—প্রজিবাদী গণতন্ত্রের প্রতিক্রিয়—রাশিয়া ও জার্মনিবি একনায়কতন্ত্রের মধ্যে পার্থকা উপসংহার ।

বর্তমান পৃথিবীর বিভিন্ন রাষ্ট্রের কাঠামোর মধ্যে দেখা যায় কত রকমের রূপভেদ। রাষ্ট্রের দক্ষে জাতির জীবন অবিচ্ছেগ্নভাবে সংয়ক্ত বলিয়া রাষ্ট্র-সম্পকিত আলোচনার অন্ত নাই। বর্তমান প্রবক্ষে স্ট্যনা আমাদের আলোচ্য বিষয় গ্রহণ গণতন্ত্র ও একনায়ক-

ভন্ত। আমারাইগদের প্রকৃত স্কুপ ব্ৰিষা লইতে কিঞিৎ চেষ্টা করিব।

কোনও রাষ্ট্রের শাসনভার যদি জনগণের হাতে ক্তম থাকে এবং উষ্ট ভাহাদের স্বার্থের অফুকুলে পরিচালিত হয়, তাহা ইইলে সেই রাষ্ট্র বা তাহার শাসনপ্রণালীকে আমরা গণতন্ত্র [Democracy] বলিয়া

শাসনপ্রবাশাকে আমরা স্বভর [Democracy] বাবন গণতন্ত্র বলিতে থাকি। আদেশ গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের আইনপ্রবারন কী বুঝার সেধানকার প্রত্যেক নাগরিকের সমান অধিকার।

সেধানকার প্রতিটি আইন দেশের সংখ্যাপরিষ্ঠদলের ইচ্ছার বাস্তব প্রকাশ, এবং সেই আইন অনুষায়ী শাসনকার্য পরিচালনা করিবার ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের প্রত্যেকটি কর্মচারী জনসাধারণের নিকট দায়ী। একনায়কতন্ত্রের [Dictatorship] মূলনীতি হইল একনিষ্ঠা—রাষ্ট্রের সর্বময় নেতার প্রতি অবিচলিত বিশ্বাস ও শ্রন্ধা। একনায়কাধীন দেশের আইনগুলি ব্যক্তিবিশেষের ইচ্ছাপ্রস্থত, আর এই ব্যক্তিই দেশের সর্বময় নেতা বা ভাগ্যনিয়ন্তা।

জনগণের সকল ভাগ্য এই একজনেরই উপর স্তম্থ একনায়কতন্ত্রের পাকে। রাষ্ট্রের সমস্ত কর্মচারী তাঁহারই আদেশে পরিচালিত হয় এবং নিজ কর্তব্যপালনের জন্ম তাঁহারই নিকট দায়ী থাকে। স্থভরাং দেখা যাইতেছে, গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্র—এই ত্ইটি শাসনপ্রণালী পরস্পরবিরোধী, উহাদের মধ্যে যে বিরোধ তাহা বহু এবং একের মধ্যে বিরোধ।

বর্তমান বৃগে অতি অল্পপংখ্যক গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রেই জনসাধারণের পক্ষে প্রত্যক্ষভাবে শাসনকার্যে অংশ গ্রহণ করা সম্ভব। বোধ হয়, একমাত্র সুইজ্ঞারল্যাণ্ডের কুদ্র কুদ্র চারিটি পল্লী [Canton] ভিন্ন আধুনিক পৃথিবীতে

শোধনিক মণতান্ত্ৰিক রাষ্ট্র সন্তন্ত্রই পরোক্ষ বা প্রতিনিধিমূলক। এ সকল গণতত্ত্বে ও জনসাধারণ সাধারণ নাগরিকগণ নিজেরা ভোট দিরা অন্তসংখ্যক

প্রতিনিধি নির্বাচন করে, এবং এই অন্নসংখ্যক প্রতিনিধিরাই দেশের প্রকৃত শাসনকার্যের ভার গ্রহণ করেন। একবার নির্বাচন শেষ হওয়ার পর হইতে দ্বিতীয়বার
নির্বাচন পর্যন্ত উক্ত মৃষ্টিমের প্রতিনিধিদলই জনসাধারণের ভাগ্যবিধাতা।
স্কুতরাং হক্ষবিচার ছাড়িয়া যদি খাটি বাস্তবের দিকে লক্ষ্য রাখা হষ
তাহা হইলে এই ধরণের গণতন্তকে একনায়কতন্ত্র বলিলে বিশেষ অভ্যুক্তি
হয় না।

উদাহরণস্বরূপ, বিভীয় মহাযুদ্ধের সময়ে চার্চিলের মন্ত্রীস্থাধীন ইংলগুকে হিটলারের নেতৃত্বাধীন জার্মানীর সহিত তুলনা করা ষাইতে পারে। অধিকাংশ লোকেই ইহা স্থীকার করিবেন যে, চার্চিলের ইংলগু গণতন্ত্র ও হিটলারের জার্মানী

তার্চিনের ইংলও ও

কার্মানীতে হিটলারের ক্ষমতা অপেকা কোনো অংশে
কম ছিল ? যুদ্ধজ্ঞায়ের জন্ত চার্চিনের নেতৃত্বে পরিচালিত

মন্ত্রীসভা বহু বিধিনিষেধের বোঝাইংলগুরাসীদের উপর চাপাইয়া দিয়াছিল—বুটিশ পার্লামেণ্ট তাহাতে আপত্তি করে নাই। একাধিকরার পার্লামেণ্টের সদস্তবৃন্দ রাষ্ট্র-শাসনব্যাপারে প্রশ্ন করিয়া চার্চিলের নিকট হইতে কোনও সহত্তর না পাওয়া সত্তেও চার্চিলের প্রভৃত্ব যুদ্ধাবসান পর্যন্ত অক্ষ্যুই রহিয়া গিয়াছিল। জার্মানীতে হিটলার ইহা অপেক্ষা অধিকতর প্রতিপত্তি অর্জন করিয়াছিলেন, এরূপ মনে করিবার সংগত কোনো কারণ নাই।

এই বিতর্কে হয়তো কেহ কেহ আপত্তি তুলিয়া বলিবেন—হিটলার ছিলেন স্ফেছাচারী, কিন্তু চার্চিলের পিছনে ইংলণ্ডের জনসাধারণের সমর্থন ছিল। একটু চিন্তা করিয়া দেখিলেই এ আপত্তির অসারতা সম্পর্কে এতটুকু সন্দেহ থাকে না।

হিটলার ও চার্টিল উভয়ই জনগণের নির্বাচিত প্রতিনিধি কারণ, হিটলারও চার্চিলের মতে। জনসাধারণের ভোটাধিক্যে নির্বাচিত প্রতিনিধিরপেই ক্ষমত। লাভ করিয়াছিলেন। ক্যাসিত ইতালীর নিয়ন্ত। মুসোলিনী সম্বন্ধেও এ কথা প্রয়োজ্য। অতএব দেখা যাইতেছে,

বর্তমানকালে গণতান্ত্রিক ও একনায়কাধীন এই উভয় রাষ্ট্রের ভিত্তিই নিবাচনের উপর প্রতিষ্ঠিত। উভয় স্থানেই আইনসভা বর্তমান এবং উভয় স্থানেই জনপ্রিয় নেতাদের নিয়ন্ত্রণে শাসনকার্য পরিচালিত হয়। তুইবের মধ্যে একমাত্র উল্লেখ-যোগ্য পার্থক্য এই যে, একনায়কাধীন দেখে একটিমাত্র রাজনীতিক দল ছাড়া অপর দলের অন্তিত্ব আইনত গ্রাহ্থ নহে। কিন্তু গণতন্ত্রে একাধিক রাজনীতিক দল গঠন করা নিষিদ্ধ নয়। উপরন্ত কোনো কোনো দেখে একাধিক দল না থাকিলে রাষ্ট্রের গণতান্ত্রিক আদর্শ কুয় হইয়াছে বলিয়া মনে করা হয়।

সোভিষ্টে যুক্তরাষ্ট্রকে গণতন্ত্র বলিয়া স্বীকার না করার মূলে এরূপ একটি বিশ্বাসই বর্তমান ঃহিয়াছে। কিন্তু নির্বাচনরীতি বা গণস্বার্থের দিক দিয়া বিচার করিলে দেখা যাইবে, বর্তমান রাশিয়ার শাসমপ্রণালী অপর যে-কোনে। রাষ্ট্র

দোভিয়েট যুক্তরাষ্ট্র গণতন্ত্র কিনা অপেক্ষা গণতান্ত্রিক। কারণ, সেথানে জাতি-ধম-নির্বিশেষে প্রাপ্তবন্ধ স্ত্রীপুরুষ প্রত্যেকেই নির্বাচনে অধিকারী এবং প্রত্যেক নাগরিকের কর্ম ও উদরান্ধ-

সংস্থানের দারিত্ব রাষ্ট্রের। জনসাধারণের এতথানি বিস্তৃত রাষ্ট্রিক ও আর্থনীতিক অধিকার অপর কোনো দেশে নাই। কিন্তু রাশিয়ায় এক কমিউনিট্ট পার্টি ছাড়া অপর কোনো রাজনীতিক দল পঠন করা বেআইনী বলিয়া, অনেকেই রাশিয়ায়েক গণতত্ত্ব আথ্যা দিতে অস্বীকার করেন। আবার, কেহ কেহ রাশিয়ায় জনসাধারণের আর্থনীতিক ও রাজনীতিক অধিকার বিবেচনা করিয়া, উহা পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ গণতত্ত্ব—এরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। রাশিয়ার নির্বাচনপ্রথার মধ্যেই গণতত্ত্বের মূলনীতি পূর্ণভাবে বিভ্যান। যাহা হোক, পণ্ডিতদের মধ্যে যধন মতভেদ দেখা যায়, তধন সাধারণের পক্ষে প্রণতত্ত্ব ও একনায়কতত্ত্বের মধ্যে স্প্রিক্টি সীমারেখা নির্দেশ করা সহজ্ঞাধ্য নয়।

এই দদ্বের নীমাংসা করিতে গইলে রাষ্ট্রের প্রকৃত আদর্শ ও উদ্দেশ্য সম্বন্ধ পরিকার ধারণা থাকা প্রয়োজন। একথা সকলেই স্থাকার করিয়া থাকেন ধে, প্রত্যেক নাগরিককে তাহার প্রতিভা ও ব্যক্তিত্বের গণভন্ত ও একনায়কভন্তের পূর্ণবিকাশের সুযোগস্থবিধা দেওয়াই আদর্শ রাষ্ট্রের মধ্যে কোন্টা ভালো মুখ্য উদ্দেশ্য। যে-রাষ্ট্রে এই অধিকার যত অধিক বিস্তৃত, সে-রাষ্ট্র তত বেশ গণতান্ত্রিক। এইবার বিচারে করিয়া দেখা যাইতে পারে, গণভন্ত ও একনায়কভন্তের মধ্যে সতাই কোন্টা অধিক ভালো।

ষদি কোনো দেশের অধিকাংশ অধিবাসী শিক্ষা ও সভ্যতার অভি
নিমন্তরে অবস্থিত থাকে, তাহা হইলে জনসাধারণকে বিস্তৃত রাজনীতিক অধিকারদিলে রাষ্ট্রের প্রকৃত উদ্দেশ্য বার্থ হইবার সন্তাবনা বেশী। বরং কোনও
জনহিত্যী, উচ্চশিক্ষিত ও কর্মক্ষম নেতার অধীনে থাকিলে সে দেশের
জনসাধারণের অধিকত্র মন্দল হওয়ার আশা আছে। স্বতরাং কোনো কোনো
ক্ষেত্রে গ্রুত্ত অপেক্ষা একনায়কতন্ত্র কল্যাণকর বলিয়া মনে হয়। এ রক্ষের
যুক্তিকে একেবারে অগ্রাহু করা যায় না।

কিন্তু ইহার পিছনে কিছুটা গলদও বহিন্না গিয়াছে। প্রথমত, একাধারে 'উচ্চলিক্ষিত', 'কর্মকম' ও 'জনহিতৈষী' নামক অতান্ত বিরল। দিতীয়ত, ক্ষমতা পাইলে অনেক উচ্চলিক্ষিত ও কর্মক্ষম ব্যক্তিই সাধারণের স্বার্থের দিকে দৃষ্টি না রাধিয়া আপন স্বার্থসিদ্ধির জন্ত বাগ্র হইয়া উঠে—ইতিহাসে ইহার নজীরের অভাব নাই। তৃতীয়ত, নেতা যদি সতা সতাই জনহিতেষী হন, তাহা হইলে তাঁহার প্রধান কর্তব্য হইবে, তাঁহার অধীনম্ভ জনসাধারণকে মৃতলীল্ল সম্ভব কুসংক্ষারমূক্ত করিয়া সভ্য ও শিক্ষিত করিয়া তোলা। তিনি যদি এই কর্তব্যপালনে ক্রুটি না করেন, তাহা হইলে জনসাধারণ অতি অন্ত সময়ের মধ্যেই শিক্ষা ও সভ্যতার উচ্চতরে পৌছিতে পারিবে—ইহার পর তাহারা নিজের হাতে আজ্বনিয়ন্ত্রণের ভার গ্রহণ করিতে সমর্থ হইবে। এরূপ অবস্থায় দেশের অধিনায়কের অন্তকোনো কাজ থাকিতে পারে না, এবং পরিণামে একনায়কতন্ত্রের স্থাভাবিক পরিণতি হইল গণতন্ত্র।

কেছ কেই গণতন্ত্রের বিরুদ্ধে আপত্তি তুলিয়া বলেন বে, ইহাতে গুণের আদর নাই—গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে মূর্য, দরিন্দ্র, অপদার্থের দল সংখ্যার জোরে শাসন-কার্যের ভার গ্রহণ করে। ইহার উত্তরে বলা ধাইতে পারে যে, এই দোষ গণতন্ত্রের নয়—ইহার জন্ত দায়ী জনসাধারণের দারিদ্রা, অজ্ঞতা ও কুসংস্কার। যুক্তির দিক দিয়া কিন্তু গণতন্ত্রই উচ্চতর-আসন-লাভের অধিকারী। দিতীয়

বিষযুদ্ধবিসানের পরবর্তী ঐতিহাসিক ঘটনাবলীর দিকে দৃষ্টি রাথিয়া বিচার-করিলেও, গণতপ্রই যে ক্রমশ শক্তিশালী হহয়া উঠিতেছে, ইহাই প্রতীয়মান হয়।

প্রথম-মহাযুদ্ধের পর অবখা ইহার কিছুটা ব্যাতক্রম ঘটিয়াছিল। ওই যুদ্ধে গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র ইংলও ও আমোরক। জধলাভ করিলেও, যুদ্ধোত্তর পৃথিবীতে

প্রথম মহাযুদ্ধের পর প্রিণীতে একনায়কজন্ত্র প্রতিষ্কিত হইবার কারণ গণ হয়ের প্রভাব বৃদ্ধি পাষ নাই—ইটালীতে একনায়কতরের প্রতিটা গ্রহাছিল। প্রথম-মহাবৃদ্ধের পর
পৃথিবীতে একনায়কভন্তের বিস্তৃতির প্রধান কারণ এই
বে, বিটেন ও আমেরিকার গণভন্ত প্রকৃত গণভন্ত ছিল না

— সাজও নয়। এধরণের গণ্ডন্তকে 'পুঁজিবাদী গণ্ডন্ত' বলা যাইতে পারে। এরপ গণ্ডন্তে মৃষ্টিমের পুঁজিপভির অনুকৃতের রাষ্ট্রশাসন পরিচালিত হয়, এবং জনসাধারণকে তাহাদের প্রকৃত অবস্থা সম্পন্ধে অক্ত রাধিবার জন্ত মধাসাধ্য চেষ্টা।

এরপ গণত প্রের প্রধান দেবে তুইটি। প্রথমত, ইহাতে নামমাত্র রাজনীতিক অবিকার দেওয়ার অস্ত জনসাধারণের মধ্যে তাড়াতাড়ি শুগুলা আনা যায় না।

পু'জিবাদী গণভৱের ক্রটি এবং কোনো যুদ্ধবিগ্রহ ও আথিক সংকটের সময় কর্তৃপক্ষরা যথেষ্ট পরিমাণ সত্তর কাজ করিতে পারেন না। বিভীয়ত, ইহাতে জনসাধারণকে কিচুটা রাজনীতিক

যাধীনতা দেওয়া তম্বটে, কিন্তু তাহাদিগকে পুঁজিবাদী কায়েমী আর্থের নিকট আর্থনীতিক দাসঅশৃন্ধলে আবদ্ধ থাকিতে হয়। ইহার ফলে জনগণের রাজনীতিক আর্থনীনতা কুল তইয়া পড়ে—গণতন্ত্র ও গণবাধীনতার মধ্যে তৃত্তর ব্যবধান থাকিয়া যায়।

প্রথম-মহাযুদ্ধের পর জামানী ও ইটালীতে, বে একনায়কত্ত্বে অভ্যুদ্ধ হুষাছিল, তাহা এই পুঁজিতান্ত্রিক গণতত্ত্বের প্রথমোক্ত ক্রটির বিক্ষে অভিযান। নাজণ অর্থসংকটের সময় পুঁজিবাদীর স্বার্থ ব্ছায় রাখিয়া স্থালার সহিত রাষ্ট্র-প্রিচালনার একমাত্র উপায় হুইল একনায়কতত্ত্বের

পু'ভিবাদী গণতমের প্রতিক্রিরা প্রতিষ্ঠা করিখা দেশের সমগ্র জনসাধারণকে যুদ্ধের জন্ত প্রস্তুত করা। কারণ, তাহা ইইলে বেকারসমস্তার

সামরিক সমাধান হয় এবং যুদ্ধের উত্তেজনায় কৃষকমজ্বদল কিছুকালের জ্বন্ধ্ব দৈননিন জীবনের অভাব-জভিষোগের কথা ভূলিয়া মুষ্টিমের পুঁজিবাদীদের নেতৃত্ব মানিয়া লয়। এইভাবেই ইউরোপে হিটলার ও মুসোলিনীর একনায়ক তন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কিন্তু ইহার পরিবাম রক্তমুখী বীভৎস ধ্বংসলীলা—দিতীয় বিশ্ব-

সংগ্রামই তাহার জলস্ত দৃষ্টান্ত। ফাসিস্ত একনায়কতন্ত্র বাস্তবিকই গণতন্ত্রের শক্র।

' কেন-না, পুঁজিবাদী গণতন্ত্র কিছুটা গণস্বাধীনতা থাকে, ইহাতে তাহাও কাড়িয়া
লপ্তরা হয়।

রাশিয়ায় যে-একনায়কতম দৃষ্ট হয়, তাহা কিন্তু হিটলারী একনায়কত্বের ঠিক বিপরীত। ফাসিত একনায়কত্বের মতো ইহা নিজেকে চিরন্থায়ী করিতে

রাশিয়া ও জার্মানীর একনায়কতন্ত্রের মধ্যে পার্থক্য চাহে না। রাশিয়ার একনায়কত্ব প্রতিষ্ঠিত ইইয়াছে
দেশের আভ্যন্তরীণ কারণে। যতদ্র সন্তব অল্ল সময়ের
মধ্যে কৃষকমজুরদের যথেষ্ট পরিমাণে শিক্ষিত করিয়া
ভূলিবার জন্ম এবং দেখানকার ইতমান পুঁজিবাদীদের

তীন উদ্দেশ্য বার্থ করিবার জন্ম গণসার্থদেবী স্থায়োগ্য নেতার প্রয়োজন ছিল। তাই সোভিষেট রাশিয়ার জনসাধারণ আপন হইতেই স্টালিনের নেতৃত্ব মানিয়া লাইয়াছিল। সে দেশের একনায়কত্ব পুঁজিপতির একনায়কত্ব নয়—উহা স্বহার।স্বলের একনায়কত্ব।

আজ আশার কথা এই যে, পৃথিবীর বহু দেশে পুঁজিবাদীদের প্রতিপত্তি দুর্বল হইয়া আসিতেছে। ইংলওে, ফ্রান্সে, মধ্য-ইংয়ারোপে, স্কুর প্রাচ্যে সর্বত্তই গণস্বাধীনতাবিরোধী শক্তির বিক্রদে স্বাধীনতাকামী জনগরের আপোষহীন সংগ্রাম

তুক হইরাছে। গণতত্ত্বের ভবিশ্বং সাফল্য আজ আর ক্ষেকজনের শ্বপ্রমাত্র নয়, সাধারণের দৈনন্দিন জীবন-ধারার মধ্যে তাহার রূপ ক্রমশই স্পষ্ট হইয়া উঠিতেছে। ফাসিন্ত একনাম্বকতন্ত্র পশুস্কি-বারা মানবতাকে হত্যা করিতে চায়, আর মধার্থ গণতন্ত্র চায় মনুদ্ধত্বের প্রতিষ্ঠা। স্ক্তরাং গণতত্ত্বের ব্যাপক প্রসারই যে সকলের কাম্যা, একথা ব্যাইয়া বলা নিশ্রমোজন।

### यरावा गासी

্রচনার সংকেতস্ত্ত ঃ মহামানব গান্ধী ও বর্তমান ভারতবর্ষ—পান্ধীজির বাল্যজীবনকথা
—মহাস্থাজির ব্যারিপ্রার-জীবন—আফ্রিকার নাটাল প্রদেশে মহাস্থা গান্ধী—প্রথম অহিংস সংগ্রাম—
আফ্রিকা হইতে ব্যদেশে প্রত্যাবত ন—জনদেবা ও দেশের গঠনমূলক কার্যে লিগু গান্ধীজি—মহাস্থার
প্রচারিত অনহযোগ আন্দোলন - 'ডা'ও' অভিযান—তিনটি তুল্লং কার্যে ব্রতী মহাস্থা—'ভারত ছাড়'
আন্দোলন—সাম্প্রদায়িক দ্রন্তরার মহান্যানে গান্ধীজি—হিংসার যুপকাঠে অহিংসার পূজারী মহাস্থার
আস্থানন—গান্ধীজির জীবনাদর্শ মৃত্যুঞ্জর।

যুগে বুগে আমাদের মধ্যে এমন তৃই-একজন মহামানব আবিভূত হন, বাহাদের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতির আশা-আকাজ্ঞা, স্বপ্ন ও সাধনা মৃত হইয়া উঠে—তাঁহাদের মহৎ জীবনের আলোকবভিকা সকল মানুষের স্বালীণ কল্যাণের

মহামানব গান্ধী

ভারতবধ

পণটি আলোকিত করিয়া তুলে। এইসকল ক্ষণজন্মা মতাপুরুষ বিরাট বনস্পতির মতো—ইঁহারা জাতিকে নির্ভয় আশ্রয় দান করেন, মিগ্র ছায়া দান করেন, জাতীয় জীবনে প্রবাহিত করিয়া দেন নব-জীবনের

শ্রোতেংধারা। মহামানব গানী এইরকম একজন ক্ষণজন্ম পুরুষ। তাঁহার শুভ আবির্ভাবে পরাধীন ভারতের জন্মান্তর রূপান্তর ঘটিয়াছে। ভারতবর্ধের রাষ্ট্রিক সাধনাকে মহারাজি সফল করিয়া তুলিয়াছেন—সমগ্র দেশের প্রাণসভাকে তিনি উজ্জীবিত করিয়াছেন। তাঁহার সম্মত চরিত্রমহিমা, স্থাভীর দেশপ্রম ও অপরাজেয় আত্মশক্তির প্রেরণাবলে ভারতবাসী রাজভয়, মৃত্যুভয় সকল-কিছুরই উধ্বে মাধা তুলিয়া দাঁড়াইবার সামর্থ অর্জন করিয়াছে। আত্মপ্রকাশের শক্ষাহীন অভিযানে ভিনিই সমগ্র জাতিকে দিয়াছেন দীকা।

ইংবেজী ১৮৬৯ দালে গুজরাটের অন্তর্গত পোরবন্দর নামক স্থানে এক বলিকবংশে মোহনদাস করমচাদ গান্ধীর জন্ম হয়। গান্ধীজির পিতা করম্চাদ গান্ধী কাঁথিয়াবাড় রাজ্যের দেওয়ান ছিলেন। পোরবন্দরে প্রাথমিক শিক্ষালাভ

করিয়া গদ্ধীজি রাজকোট বিভালয়ে প্রবেশ করেন।
গান্ধীজির
কুলজীবনে তিনি তেমন কোনো অসাধারণ মেধাশক্তির
বালাজীবনকথা
পরিচয় দেন নাই। শৈশবে-কৈশোরে তিনি ছিলেন

ভীক এবং লাজুক-প্রকৃতির বালক। বাজুকোটে অধ্যয়নকালে গান্ধীজি কয়েকজন অসং-প্রকৃতি শিক্ষাধীর সংস্পর্শে আসিয়া ধুমণান করিতে শিথেন ও চুরিবিভার মনোযোগী হন। জৈনপরিবারে তাঁহার জন্ম হয়—স্তুরাং মৎস্থা-মাংস প্রভৃতি গ্রহণ ঐ পরিবারে নিষিদ্ধ ছিল। গান্ধীজি সঙ্গদোষে এই নিষিদ্ধ বস্তু আহারে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু সহজাত আন্তর শক্তির প্রেরণার এইসব কদভাাসের প্রভাব তিনি ধীরে ধীরে কাটাইয়া উঠেন। অতি অল্পবয়সেই সত্যের প্রতি তাঁহার অনুরাগ দেখা যায়। মাত্র তের বৎসর বয়সে কস্তুরীবাই-এর সহিত তাঁহার বিবাহ হয়।

প্রবেশিক। পরীক্ষা উত্তীর্ণ হইবার পর ব্যারিস্টারী-শিক্ষালাভের জন্ম গানীজি বিলাত্যাতা করেন, এবং ব্যারিস্টারী পরীক্ষার উত্তীর্ণ হইয়া ১৮৯১ সালে ভারতে ফিরিয়া আসেন। যথাসময়ে বোস্বাই হাইকোর্টে তিনি ব্যারিস্টারী ব্যবসায়ে অবতীর্ণ

ক্ষান্ত্ৰীৰ বিশেষ বিশেষ হাৰ্থনাটো তান ব্যাৱিপ্তারী ব্যবসায়ে অব তীৰ্
ক্ষান্ত্ৰীৰ
ক্ষান্ত্ৰীৰ
ক্ষান্ত্ৰীৰ
কানিপ্তার জীবন
কানিপ্তার জীবন
কানিপ্তার প্রভাব সামান্ত নহে। ইঁলাদের নিকটেই ভিনি জাতীয়তামন্ত্রে প্রথম
দীক্ষাগ্রহণ করেন। ১০৯০ সালে ব্যারিপ্তার গান্ধীজি একটি মোকদ্দ্দা-পরিচালনার
দায়িত্ব প্রহণ করিয়া দক্ষিণ-আফ্রিকায় গমন করেন। যে-সত্য ও অহিংসাকে
মহাত্মাজী তাঁহার জীবনদর্শনের মূল্মন্ত্র করিয়াছিলেন, দক্ষিণ-আফ্রিকায় অবস্থানকালেই তিনি সেই সত্যধর্ম ও অহিংসায় ব্রতী হন।

আফ্রিকার নাটালপ্রদেশে বহুসংখ্যক ভারতীয়ের বসবাস। সেই সময়ে নাটালের খেতাঙ্গ অধিবাসীরা কৃষ্ণাঙ্গ ভারতবাসীর উপর নিবিচারে অত্যাচার উৎপীড়ন চালাইয়া যাইত। ফলে সে-দেশের প্রবাসী ভারতীথের জীবন গুংসহ

হইয়া উঠিয়াছিল। ভারতবিরোধী নাটালসরকার নাটাল-এ মহান্মান্তীয় আহিংস সংগ্রাম যাহা ভারতীয়দের স্বার্থের নিতান্ত বিরোধী। নাটাল-

প্রবাদী ভারতবাদীরা গান্ধীজির শর্ণাপর হইলেন, এবং তাঁহাকে এই কুখ্যাত বিলের প্রতিবাদ করিতে অন্ধরোধ করিলেন। প্রবাদী ভারতবাদীর আজ্মর্যাদা ও রাজনীতিক অধিকার অক্ষুণ্ণ রাখিবার জন্ম তিনি বদ্ধপরিকর হইলেন। নাটাল-সরকারের বিরুদ্ধে এইবার অদেশপ্রেমিক ও মানবতার পূজারী মহান্মাজীর সংগ্রাম আরম্ভ হইল। এই সংগ্রাম কিন্তু হিংসাত্মক নয়, অহিংস—ইহাকে বলা যায় অহিংস প্রাতরোধ, অর্থাং 'Passive Resistance'। সত্যকে জয়্যুক্ত করিবার জন্ম আত্মিক শক্তির বলে অত্যাহারীর সকল উৎপীড়ন নীরবে সন্থ করিব, কিন্তু শক্তকে আঘাত করিব না—ইহারই নাম সত্যাগ্রহ। এই সত্যাগ্রহক্ষপী অভিনব

অস্থ্রের দ্বারাই তিনি দক্ষিণ-আফ্রিকার কঠিন সংগ্রামে জরলাভ করিলেন—আত্মিক শক্তির কাচে হিংস্র পাশবিক শক্তির পরাজয় ঘটিল।

তারপর গানীজির রাজনীতিক জীবনে পটপরিবর্তন হইল। স্থাবি একুশ বংসর দক্ষিণ-আফ্রিকায় অবস্থানের পর ১৯১৪ সালে তিনি ভারতে প্রত্যাবর্তন করিলেন। তথনো মহান্তা ভারতবর্ষের রাজনীতিক্ষেত্রে প্রত্যক্ষভাবে যোগদান করেন নাই। দক্ষিণ-আফ্রিকার সংগ্রামবিজয়ী সত্যাগ্রহী বীর বলিয়া তাঁহার অসামান্ত খ্যাতি সে সময় কিন্তু দেশের চতুদিকে ছড়াইয়া পড়িরাছে। এই সময়

জনসেবা ও দেশের গঠনস্লক কর্মে লিপ্ত গান্ধীজী মহাত্মাজি আন্মেদাবাদের স্বর্মতী-নদাতীরে স্ত্যাগ্রহ -আশ্রম স্থাপিত করিয়া জনসেবা ও গঠনগুলক কাজ আরম্ভ করেন। ১৯১৪ সালের আগস্ট মালে প্রথম

বিশ্বযুদ্ধ ঘোষিত হয়। তথন পৃষ্ঠত গান্ধী দ্বী সম্পূৰ্ণ ব্ৰিটিশবিরোধী হইয়া উঠেন নাই। এই যুদ্ধে তিনি ভারতবাদীকে লইয়া ব্রিটেনকে যুদ্ধের বিপত্তিকালে সহায়তা করিতে অগ্রনর হইলেন। ব্রিটিশসরকার তাঁহাকে এইরূপ প্রতিশ্রুতি দেন যে, যুদ্ধের অবসান ঘটিলে তাঁহারা ভারতবাদীকে স্বায়ত্ত শাসনের অধিকার দিবেন। ১৯ ৯ সালে যুদ্ধের পরিস্মাপ্তি ঘটিল। কিন্তু ইংরেজসরকার পূর্ব-প্রতিশ্রেকা করিলেন না, উপরস্ক অতি-কুখ্যাত রাউলাট আইন প্রবিতিত হইল। সমগ্র ভারত ইংগতে বিক্ষুক্ত হয়া উঠিল।

১৯২০ সালে কলিকাতায় কংগ্রেসের যে বিশেষ অধিবেশন হয়, সেই অধিবেশনে মহাব্যাজি ব্রিটিশের পশুশক্তির সঙ্গে সংগ্রাম করিবার জন্ম নিরম্ভ ভারতবাদীর তরফ হইতে 'অসহযোগ আন্দোলন' প্রচার করিলেন। সমগ্র

মহান্ত্রার প্রচারিত অদহযোগ আন্দোলন ভারতবর্ষ তাঁহার নেতৃত্ব নতমন্তকে স্বীকার করিল।
অহিংসামন্ত্রের মতোই সত্যাগ্রহ ও অসহযোগ
আন্দোলন ভারতবর্ষের রাজনীতির ক্ষেত্রে গান্ধীজির

নবতন অবদান। তিনি থুবল ভারতবাসীর মানসিক জড়ছ বিদ্বিত করিলেন, আাঅসমান এবং আাঅপ্রতায়কে জাগাইয়া তুলিলেন—আাঅপ্রকাশকে জয়হীনতার পথে পরিচালিত করিলেন। ১৯২৪ সালের সেপ্টেম্বর মাসে ভারতবর্ষে হিন্দৃন্দুলমানের মধ্যে আাঅবাতী ভাতৃদ্দু দেখা দিলে মহাআজি অনশনত্রত গ্রহণ করেন। যেখানে এবং যখনই জাতি ভাহার সংকীর্ণ স্বার্থ ও গুদ্ধতির দ্বারা রাষ্ট্রদেহে ত্বলভার বিষ সঞ্চয় করিয়াছে, তখনই এই মহাপুরুষ নালকণ্ঠের মতো সেই বিষ নিজে গ্রহণ করিয়া জ'ভিকে কলক্ষন্ত করিতে চাহিয়াছেন। সাজ্পারিক বার্টোয়ারার বিষক্রিয়াকে প্রতিরোধ করিবার জন্ত মহাত্মাজি ১৯৩২ সালে

যারবেদা জেলেও অনশনত্রত ঘোষণা করিয়াছিলেন। ইহার ফলেই স্থবিখ্যাত 'পুণাচুক্তি' স্বাক্ষতিত হইয়াছিল।

১৯০০ সালের কেব্রুয়ারী মাস ভারতের রাজনীতিক ইতিহাসের একটি শ্বরণীয় অধ্যায়। এই সময় ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেস 'পূর্ণ অরাজ' ঘোষণা করিয়া ইংরেজের রচিত আইন অমাজ করার গুরুত্বপূর্ণ সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে।

এই অবিশারণীয় আন্দোলনের পুরোভাগে আদিয়া গানীজীর 'ডাঙি' শাড়াইনেন গান্ধীজি। লবণ-আইন অমান্ত করিবার অভিযান শংকল্ল লইয়া মহাত্মার ঐতিহাদিক 'ডাণ্ডি'-অভিযান

শুরু হইল। ব্রিটিশের কঠোর দমননীতি দেশাত্মবোধে উদ্দুদ্ধ জাতির প্রাণ-সন্তাকে দিগুণ উদ্দীপিত করিয়া তুলিল—গান্ধীজির অহিংস সংগ্রাম সমগ্র জগৎকে বিস্মিত করিল—পশুশক্তি পুনবার অধ্যাত্মশক্তির কাছে পরাজয় মানিল। ইহারই ফলে 'গান্ধী-আরউইন-চুক্তি' স্বাক্ষরিত হয়।

ভারতবর্ষের স্বাধীনতা-অর্জনকে স্বরাঘিত করিয়া তুলিবার জন্ত গান্ধীজি তিনটি ছন্ধহ কার্যে ব্রতী হইলেন—অম্পৃত্যবর্জন, হিন্দুম্পলমানের মিলন ও কুটারশিলয়াপনের আদর্শকে তিনি সব্কিছুর পুরোভাগে রাখিলেন। অম্পৃত্য

তিনটি ছরহ কার্বে ব্রতী

মহাত্মা

অভিশাপে ভারতের রাষ্ট্রিক মুক্তিদাধনা বিশেষভাবে

ব্যাহত হইয়াছে। অস্থ্য অনুনতশ্রেণীকে স্বাধিকারে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ত তিনি দে-আন্দোলন শুরু করেন উহা 'হরিজন-আন্দোলন' নামে ধ্যাত। হিলু-মুসলমানকে, হিলুসমাজকে দিধাবিভক্ত দেখার চেয়ে মৃত্যুবরণ করাকে তিনি শ্রেয় মনে করিয়াছিলেন।

মহাত্মাজির নেতৃত্বে ও প্রেরণায় ভারতবর্ধের রাজনীতির ক্রত পটপরিবর্তন হুইতে থাকে। ইতোমধ্যে আন্তর্জাতিক পরিস্থিতিও ক্রমণ জটিল হুইয়া উঠে। বিতীয় বিশ্বসংগ্রামের দাবানল ভারতবর্ধের আকাশকে প্রলয়ংকর বহ্নিরাগে রক্তবর্ণ করিয়া তুলিল। ব্রিটিশ্রাজ্শক্তি জোর করিয়া

'ভারত ছাড়' আন্দোলন ভারতকে যুদ্ধে অবতীর্ণ করাইল, কিন্তু এ দেশের স্বাধীনতার দাবীকে স্বীকৃতি জানাইল না। ১৯৪২ সালের ৮ই আগস্ট মহাআজা ব্রিটশকে ভারত ছাড়িতে বলিলেন। ঐদিন কংগ্রেসের বোষাই-অধিবেশনে ভারতবর্ধের পূর্ণ-স্বাধীনতা ও এদেশ হইতে ব্রিটিশের অপসারণ দাবী করিয়া একটি প্রস্তোব সৃহীত হইল। ফলে গান্ধীজি ও কংগ্রেসের কার্যকরী সমিতির অক্যান্ত সদশুবৃন্দ কারাগারে নিক্ষিপ্ত হইলেন—ভারতবর্ষের দিকে দিকে সর্বনাশা বিপ্লবের আগুন জলিয়া উঠিল। মহাত্মাজি কারাবরণের প্রাক্কালে জাতিকে তাঁহার চরম বাণী ও অভয়মস্ত্র শুনাইয়া গিয়াছিলেন—'করেন্ধে ইয়ে মরেন্ধে।' একরূপ বাধ্য হইয়াই ব্রিটিশরাজশক্তি ভারতবর্ষের স্বাধীনতা শ্বীকার করিয়া লইলেন। কিন্তু ইংরেজের রাজনীতিক কৃটকৌশলের ফলে অথণ্ড ভারত দ্বিধাবিভক্ত হইল।

ইহার পর ভারতের আকাশে ঘনাইয়া আদিল ভয়াবহ সাম্প্রদায়িক হুর্থোগ। বাধানতালাভের পরও নরজাত হুইটি রাষ্ট্রের অধিবাসীর মধ্যে সাম্প্রদায়িক মিলন সম্ভব হইয়া উঠিল না। ১৯৪৬ সালে তিনি ছুটিয়া গিয়াছিলেন নোয়াধালির সাম্প্রদায়িক উন্নত্তার মহাশ্রশানে। তারপর তিনি আসিলেন মহানগরী

সাম্প্রদায়িক উন্মন্ততার মহামুশানে গান্ধীজি কলিকাতায়—ইহার পর আবার ছুটিয়া গেলেন দিলীতে। হিলুমুসলমানকে আত্মকলহে লিপ্ত দেখিয়া তিনি ব্যাধিত চিত্তে বলিয়াছিলেন: 'আমি যে-স্বাধীন ভারতে

বাস করি তাগতে বিভিন্ন ধর্মাবলম্বী সকল ভারতবাসী প্রকৃত বন্ধুর মতো বাস করিবে। এই স্বপ্ন সফল করার কাজে আমি মৃত্যুবরণ করাও শ্রের মনে করি। গৃহ্যুদ্ধে ছিন্নভিন্ন ভারতবর্ষ দেখিবার জন্ম আমি বাঁচিয়া থাকিতে চাই না—ভার আগে ভগবান যেন আমাকে মৃত্যু দেন।'

ইহার পর ভারতবর্ষের রাজনীতিক ইতিহাসে যাহা ঘটিল তাহা জাতির পক্ষে একান্ত কলক্ষময় ও পরম বেদনাদায়ক। হিন্দুমুদলমানের মধ্যে সম্প্রীতি ফিরাইয়া

হিংসার যুগকাঠে অহিংসার পূজারী মহাস্তার আত্মদান আনিবার জন্ম যে-প্রাণান্ত প্রয়াস মহাত্মাজী করিতে-ছিলেন, অনেকে তাহা বরদান্ত করিতে পারিল না,— গান্ধীজির এই মহতী প্রচেষ্টায় তাহারা যেন ক্ষিপ্ত হইয়া উঠিল। অবশেষে ১৯৪৮ সালের ৩০শে জামুয়ারী

দিল্লীতে তিনি যথন প্রার্থনাসভাষ প্রবেশ করিতেছিলেন, তথন হিংসাউন্মন্ত অতিশ্ব নিমন এক হিন্দুব্বক তাঁহার প্রতি বিভলভারের গুলি নিক্ষেপ করে, এবং সেই আঘাতে মহাপ্রাণ 'বাপুজা'র জাবন-অবসান ঘটে। যিনি চিরটি জাবন আহিংসার মন্ত্র উচ্চারণ করিয়া আসিয়াছেন, সেই মানবপ্রেমিক মহাত্মার জাবন-প্রদাপ নিভাইয়া দিল রক্তমুখী হিংশ্রতা!

মহাত্মার মরদেহের বিনাশ ঘটিয়াছে, কিন্তু তাঁহার জীবনবাণী মরণবিজয়া। সত্য ও আহিংসার মৃত্যু নাই। ধর্ম অবিনধর। গানীজী মানবসত্য ও মানব-ধর্মকে রাজনাতির সঙ্গে যুক্ত করিয়া দিয়াছিলেন। মহাত্মাজীর সাধনা সত্য, প্ৰেম ও শুচিস্ক্র মৈত্রীর সাধনা। জীবনেৰ কোনো ক্তেত্রেই মিধ্যাকে আশ্রয় ক্রিয়া তিনি শার্থত সত্যধন হইতে বিচ্চত হন নাই—এমন কি, রাজনীতিক স্থার্থসিদ্ধির ক্তেত্রেও নয়। স্থাধীনতালাভের জন্স

স্বাধীসদির ক্ষেত্রেও নয়। স্বাধীনতালাতের জন্য গানীজীর জীবনাদর্শ পৃথিবীর বহু জাতি রক্তপঙ্কিল পিচিছ্ল পথে অগ্রসর মরণবিজয়ী ইইয়াছে। কিন্তু এই স্বাধীনতা ও জাতির আক্র-

স্বাতস্ত্রাকে গান্ধীজী অপহরণ এবং দম্যুর্ভি-ঘারা সহজলতা করিয়া তুলিতে চাহেন নাই। অহিংসার পথেও যে স্বাধীনতা অর্জন করা যাইতে পারে, সমগ্র বিশ্বকে তিনি তাহারই ইন্সিত দিয়া গেলেন। তাঁহার অহিংস সংগ্রাম ধর্মন 'ধর্ম বাইরে জেতবার জক্ত নয়, হেরে গিয়েও জয় করবার জক্তে। অধর্ম কে সবটা মরা, ধর্মমুদ্দে মরার পরেও অবশিষ্ট থাকে—হার পেরিয়ে জিত, য়ৢত্যু পেরিয়ে অমৃত। যিনি এই কথাটা নিজের জীবনে উপলব্ধি করে স্বীকার করেছেন, তাঁর কথা শুনতে আমরা বাধ্য।'

# মহাত্মা গান্ধীর ব্যক্তিত্ব ও জীবনসাধনা

রিচনার সংকেতহত্ত্ত ও ভূমিক।—অসাধানণ বাজিত্ত্ব অধিকারী মহাক্সা—ভারতীয় রাজনীতির ক্ষেত্র গান্ধীজির দান—নহায়ার অহিংসাধর—গান্ধীজি কিদের সাধনা করিয়াভিলেন—ধনীদরিজ্যের বৈষম্য মহাস্থাকে বিচলিত করিয়াছে—শ্রমিকশ্রেণীর প্রতি গান্ধীজির উপদেশ—যান্ত্রিক উৎপাদনবিষয়ে মহাস্থার অভিনত—'হরিজন'-আন্দোলন ও ব্নিলাদি-শিক্ষাপরিকল্পনা—ভাতীয় শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা
—উপশংহার।

সভ্যতার 'মৈত্রেয়ী'-রূপ পৃথিবী হইতে আজপ্রায় নিশ্চিক্ ইইতে চলিয়াছে।
আজিকার দিনে সর্বত্রই আমরা দেখিতেছি স্বাধীনতার নামে নির্মম বর্বরতা, শাসন
ও শৃদ্ধলার নামে নির্লজ্ঞ শোষণবৃত্তি, জাতীয়তা আর
ভূমিকা রাষ্ট্রের উন্নতিবিধানের নামে দম্যতা—অবাধ পরস্থাপ্রব্ব বিংশ শতাব্দীর এই দানবীর উন্নত্ততার মাঝধানে ভারতের 'নগ্নফ্রিকর'
গান্ধীজির জীবনসাধনা যেন সকলেরই এক বিশ্বিত জিল্ঞাসা।

বিধ্বাসীর মানসজগতে, ভারতের মর্মলোকে মহাত্মা গান্ধী ধে-প্রভাব বিতার করিয়াছেন ভাষা অনির্বাচ্য। তিনি চিলেন কোটি কোটি ভারতবাসীর প্রতিদ্বাহীন অধিনায়ক—ভারতবর্ষের হুদযভূমিতে ভাষার মৃত্যুঞ্জয় প্রতিষ্ঠা।

শ্বদাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী মহাস্থা গান্ধীজি ভারতের খাধীনভাষজ্ঞের সর্বপ্রধান ঋত্বিত।
মহাত্মার বিশাল ব্যক্তিত আমাদের রাষ্ট্রনীতিক জীবনে
বিপুল ক্ষমতাসঞ্চার করিয়াছে।

গান্ধী জির লোকোত্তর প্রতিভাও অসাধারণ ব্যক্তিত্বের সহিত আমাদের পরিচয়সাধন করিতে হইবে, এবং ভারতীয় রাজনীতির ক্ষেত্রে তাঁহার নৃতন দানকী, তাহাও আমাদিগকে ব্রিয়া লইতে হইবে। নতুবা তাঁহার স্বাধীনতাসংগ্রামের স্কল্পটি আমরা ঠিক উপলব্ধি করিতে পারিব ন।। মহাত্মার সকল শক্তিরই উৎস্থিল স্থাভীর মানবতাবোধ, শাখত মানবধ্যের প্রতি আত্যন্তিক শ্রমা এবং

ভারতীয় রাজনীতির ক্ষেত্রে গান্ধীজীর দান অহিংসা। পৃথিবীতে লক্ষপ্রতিষ্ঠ রাজনীতিবিদের অভাব নাই; গাঁহাদের কৃটনীতি দেশের স্বাধীনতা আনে, তাঁহাদের কুটিল কৌশল ও ক্ষুরধার বৃদ্ধি আসম

বিনাশের হাত হইতে হয়তো নিজেদের দেশকেও বাঁচায়। কিন্তু রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা তাঁহাদের কাছে এত বড়ো যে, তাহার জন্ত তাঁহার। অধর্ম, অসতা, ছলনাচাতুরী এবং পাশ্বিক হিংঅতাকেও আশ্রয় করিতে অনুমাত্র ছিধাবােধ করেন না। কিন্তু পানাজীর স্বাধীনতাসংগ্রাম অহিংস—তাঁহার যুদ্ধ ধর্মযুদ্ধ। স্বাধিকার-প্রতিষ্ঠার জন্ত নিজে মরিব, তথাপি শক্রর গায়ে অস্ত্রাঘাত করিব না, শক্তকে হিংসা করিব না—মরিয়াও জন্নী হইব, এই রক্ষের একটি আদশ জগতের কোনও রাজনীতি-বিদ্মানবজাতির সমুধে অভাবিধি তুলিয়া ধরেন নাই।

শশুবলদৃথ মানুষের ধারণা, জাবনবুদ্ধে অহিংসানীতি হীনবীর্য ভাঁকুর ধর্ম। কিন্তু সানবভাধর্মে দীক্ষিত ও অহিংসা মন্ত্রে শক্তিমান নার্ণকায় এই মানুষ্টি বলেন:

'Non-violence is not passivity in any shape or form. Non-violence, as I understand it, is the most active force in the world. Its hidden depth sometimes stagger me, just as stagger my fellow-workers'। অন্তবল ও প্রমন্ত হিংসা হারা যে হিংপ্রভাকে প্রতিরোধ করা যায় না, তার প্রমাণ ইতিহাসের শাতায় রক্তলেখায় চিহ্নিত আছে। গান্ধীজির মতে এই উন্মন্ত হিংসার হাত হইতে পৃথিবীকে রক্ষা করিতে পারে একমাত্র অহিংসানীতি—উচ্চতর মানবধর্মের উপর যাহার নিতাকালের প্রতিষ্ঠা।

গান্ধীজীর জীবনদর্শনের মূলে প্রেরণাসঞ্চার করিয়াছিল অধ্যাত্মপক্তি— একটা সমুচ্চ নীতি। রাজনীতিক সংগ্রামে তাঁহার প্রধান অস্ত্র ছিল সভ্যাগ্রহ, অসহযোগ, বিদেষবিরহিত অহিংসা। মহাত্মা গান্ধীর অকম্পিত বিশ্বাস ছিল,

গান্ধীজি কিসের সাধনা অফিংসার পপেই ভারতবর্ষের পূর্ণ স্বাধীনতা আসিবে। ভারতের বিগত কয়েক বৎসরের রাজনীতিক ইতিহাস তাঁহার সেই বলিষ্ঠ বিশ্বাসের সতাতা প্রমাণ

করিয়াছে। ধর্ম, জার ও নীতিবর্জিত বর্তমান বিশ্বের এই অবিশ্বাসের যুগে অনেকে হয়তো তাঁহার জীবনদর্শনকে অবান্তব স্থপবিলাস বলিয়। উড়াইয়া দিতে চাহিবে। উড়াইয়া দিক। কিন্তু মহাত্মার এই মরণবিজ্বয়ী বাণীটি অবিশ্বরণীয়: 'Permanent truth can never be the outcome of untruth and violence'। পৃথিবীর স্বার্থান্ধ রাষ্ট্রগুলি যদি তাহাদের চিরাচরিত হিংসা ও অসত্যে প্রতিষ্ঠিত দৃষ্টিভঙ্গি বর্জন করিতে না পারে, তবে তাহার। যে নিজের হাতেই আত্মহত্যার পথ উল্লুক্ত করিবে—নিজেদের শ্রশানশ্যা রচনা করিবে, তাহাতে কোনো সন্দেহ নাই। গান্ধীজীর সাধনা ব্যাধিগ্রস্ত পৃথিবীকে ধ্বংসের মুধ হইতে ফিরাইয়া আনিবার সাধনা।

মহাত্মার অহিংসানীতি শুধু রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্রে সীমাবদ্ধ নয়, শ্রেণীসংগ্রামের ক্ষেত্রেও এই অন্ধ্র প্রয়োগ করিতে তিনি আমাদিগকে বারবার পরামর্শ দিয়াছেন। বর্তমান সমাজব্যবস্থায় ধনীদ্বিত্তের বৈষ্মা ও সংঘাত তাঁহার তীক্ষ দৃষ্টি এড়াইয়া

ধনীদরিজের বৈষম্য আঁহার নাই। পৃথিবার সর্বহার। উৎপীড়িতের ক্রন্দন মহাঝ্মাকে বিচলিত করিয়াছে তিনি নিপীড়িত নিঃস্থ মান্ত্রের মৃক্তির নির্দেশ দিয়াছেন

গান্ধীজির নৃতন দৃষ্টিভঙ্গি নৃতন সমাজতন্ত্রবাদের জন্ম দিয়াছে। শ্রমিককে তিনি উপদেশ দিয়াছেন নিজেদের অন্তর্নিহিত শক্তিকে উপলব্ধি করিতে—সেই

শক্তিকে জাগ্রৎ করিয়া তুলিবার সাধনা করিতে। শ্রমিক যেদিন বুঝিতে পারিবে বে, তাহাদের প্রভৃত শ্রমকে ভিত্তি করিয়াই ধনীর ঐশ্বপ্রাসাদ গড়িয়া উঠিয়াছে, সেইদিন নির্বিচার শোষণের পর্ব শেব হইয়া শ্রমিকশ্রেণীর প্রতি গান্ধীজির উপদেশ সঞ্চার করিয়া দিবার জক্য চাই শিক্ষার আলো। ধনী

মালিকের অতিরিক্ত মুনাফার পথ বন্ধ করিবার জন্ত, শ্রমিকের আর্থিক সচ্ছলতা আনিবার জন্ত গান্ধীজি শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণের ও ব্যাপক কুটারশিল্পপ্রতিষ্ঠার নির্দেশ দিয়াছেন।

বৃহদায়তন শিল্প ও যান্ত্রিক উৎপাদনের ক্ষতিকর দিকটির প্রতি গান্ধীজি আমাদের সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছেন। যান্ত্রিক উৎপাদন বেকারসমস্তার সমাধান নয়—ইহাই মহান্তার স্কৃতিন্তিত অভিমত। যন্ত্রশিল্লের সঙ্গে সঙ্গে

যান্ত্রিক উৎপাদন-বিষয়ে মহাস্থার অভিমত কুটীরশিল্পের ব্যাপক প্রদার হইলে বহু বেকার মান্তবের জীবিকা উপার্জনের পথ প্রশস্ত হইরা উঠিবে—এই সত্যটিও গালীজি প্রমাণ করিয়াছেন। এজনুই ধাদি-উৎপাদন,

স্তা-কাটা প্রভৃতিকে তিনি তাঁলার অর্থনীতিতে বিশিষ্ট স্থান দিয়াছেন। গ্রামকে কেল করিয়া অর্থনীতি, রাজনীতি, সমাজনীতি গড়িয়া উঠিলে তালাই হইবে আমাদের পক্ষে কল্যাণকৰ—পাশ্চান্তেরে অমুকরণে নগরকে মধ্যবিদ্দু করিয়া বিদ্দ ভারতের আর্থিক ও রাষ্ট্রিক কাঠামো গড়িয়া উঠে, তবে তালা মদলপ্রস্ইবেনা—ইহা ছিল গানীজীর দৃঢ় বিশ্বাস।

অস্খতা ও অবিধাতা নিরক্ষরতা যে আমাদের সকল উন্নতির পথ কল করিয়া দিতেছে, মহাত্মা তাহা মথার্থ ই উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন। এ-

গুলিকে বিদ্বিত করিবার মানসেই 'হরিজন'-আন্দোলন 'হরিজন'-আন্দোলন ও ব্নিয়ানী-শিক্ষাপরিকলন। ভাবে মনসংযোগ করিয়াছিলেন। মানুষকে মুণা

করিয়া সমগ্র জাতির উপর আমরা নিদারণ অভিশাপ ডাকিয়া আনিয়াছি— মানবতা এবং চিত্তের উদারতার উপরই আমাদিগকে জাতীয় সংহতির ভিত্তি রচনা করিতে হইবে। মনুষ্মতের অবমাননা করিয়া সার্থক গণতদ্বের প্রতিষ্ঠা যে অসন্তব, একথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলা নিপ্রায়োজন।

কিন্তু সমস্তকিছুরই মূলে কাজ করিবে স্থানিয়ন্ত্রিত জাতীয় শিক্ষা। দেশের সকল ভারের সকল মান্তবের শিক্ষাব্যবস্থা এখনও আমরা করিতে পারি নাই। কেবল মৃষ্টিমেয় বিত্তবান মান্ত্রইংরেজা শিক্ষা লাভ করিয়া বিজাতীয় ভাবধারায় পুট হইতেছে —জাতীয় জীবনের সঙ্গে প্রতিদিন ঘটিতেছে তাহাদের বিচ্ছেদ। ইহা আমাদের শিঞ্বাবস্থার শোচনীয় দৈকট স্থতিত করিতেছে। বিজাতীয়

জাতীয় শিক্ষার প্রতি গান্ধীজির একেবারেই আন্থা ছাতীয় শিক্ষার ছিল না। তিনি নিজের পরিকল্পিত বুনিয়াদীশিক্ষাকে করিতে চাহিয়াছিলেন শক্তিপ্রদ জাতীয় ভাবে

প্রণোদিত-শিল্পকে ক্রিক ও বৃত্তিমূলক।

ভারতের রাষ্ট্রক, আন্ট্রক, সামাজিক প্রত্যেক ক্ষেত্রেই গান্ধীজির চিস্তাধারা লক্ষণীয় প্রভাব বিস্তার করিয়াছে। আপন আজ্মিক শক্তিকে আশ্রম করিয়া মহাত্মা অহিংহার পথে অগ্রসর হইয়াছিলেন। সত্য ও ধর্মকে একমূহুর্তের জক্তও তিনি বিশ্বত হন নাই। বাস্তব রাজনীতির সঙ্গে উচ্চতর মানবর্ধাকে যুক্ত করিয়া জিলা স্বাধীনতা ও স্বাতন্ত্রালাভের এক অভিনৰ পরীক্ষায় তিনি আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। তাঁহার অহিংসানীতি ও ধর্মযুক্ত জগতের কতথানি কল্যাণ্সাধন করিয়াছে, ভাবীকালের ইতিহাস তাহার সাক্ষা দিবে। এশিয়া-ইউরোপে গান্ধীজির সমকক্ষতা করিতে পারে এমন মাহুষের নাম খুব বেশী খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না। গান্ধীজি শুলু ভারতের বিশ্বয় নহেন, তিনি এ যুগের আস্থারিক শক্তিস্পর্ধিত ব্যাধিগ্রস্ত সমন্ত পৃথিবীরই বিশ্বয়।

### গ্রন্থের সাহচর্য

্রিচনার সংকেতন্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিক। কেন মানুদ মানুদ্ধর সঙ্গ কামনা করে—
নিদর্গপ্রকৃতিও মানুদ্ধর দ্বী—মানুদ্ধর আর-একটি সঙ্গী উৎকৃষ্ট গ্রন্থ—গ্রেছৰ পৃষ্ঠায় মৃত্তিত রহিধাতে
মানুদ্ধর অন্তর্গন সরার পরিচয়—গ্রন্থ মানুদ্ধের বছবিচিত্র প্রয়োজনগাধন করে—গ্রন্থপাঠ ব্যতীত চিৎপ্রকর্থ
অসম্ভব— গ্রন্থের জগতে সত্যকার প্রবেশ সহজ নয়— মতীত-বর্তমান-ভবিক্ততের মধ্যে দেতু রচনা করে
গ্রন্থান্তি—উপসংহার।

প্রাগৈতিগাসিক যুগ হইতেই মানুষকে আমরা দেখিতেছি যৌথজীবনের পটভূমিকায়। যখন সভ্যতার আলো মানবসংসারে বিকীর্ণ হয় নাই, মানুষ ধাপম করিয়াছে অরণ্যচারী ভ্রাম্যমাণ জীবন, তখনও সে চাহিয়াছে ভাহারই মতে। অপর একটি মান্ত্ৰের সঙ্গ। মান্ত্ৰের প্রবর্তিত এই যে সমাজ, তাহার মূলেও রহিরাছে উক্ত সহজাত যৌগবৃত্তির প্রেরণা। তাই দেখি, প্রারম্ভিক ভূমিক।

মানবসমাজের ক্রমবিবর্তনের ইতিহাস মান্ত্ৰে মান্ত্ৰে মানবসমাজের ক্রমবিবর্তনের ইতিহাস মান্ত্ৰে মান্ত্ৰে মানবসমাজের ক্রমবিবর্তনের ইতিহাস মান্ত্ৰে মান্ত্ৰিক মান্ত্ৰে ম

সমাজজীবনের মধ্যেই বিকাশলাভ করে মান্ত্রের দেহের ধর্ম, মনের ধর্ম ও জাদারধর্ম। তাহার ষতই স্বতন্ত্র ব্যক্তিত্ব থাক না কেন, সমষ্টিজীবনকে বাদ দিয়া তাহার ব্যক্তিজীবনের পরিপূর্ণ ক্টুরণ কখনও সন্তব নয়। তাই একটি প্রাণ চায় আগর-একটি প্রাণের সাড়া, একটি ভাব চায় আর-একটি কেন মান্ত্র্য মান্ত্র্য ভাবের মধ্যে অন্তপ্রবিদ্ধ ইইরা বিগ্নতহইরা থাকিতে। সভ্য সঙ্গ কামনা করে
মান্ত্র্য সমাজহীন নিঃসঙ্গ জীবন যাপন করিতে পারে

না। যৌথবৃত্তির কেন্দ্রভিসারী শক্তি তাহাকে অপর মাহুষের দিকে আকর্ষণ করে।
আবার, শুধু মাহুষই মাহুষকে সল দান করে না। বিশাল বিশ্বপ্রকৃতিকেও
মাহুষ লাভ করিয়াছে তাহার জীবনবিকাশের সাধীরূপে। প্রকৃতির বিচিত্র রূপনিদর্গপ্রকৃতিও মাহুষের দলী
লালাইয়া আমরা প্রতিনিয়ত বরণ করিয়া লইতেছি
নিজেদের হৃদ্ধ্যন্দিরে—অন্তরের অন্তরেল।

ভারপর মান্ত্যের আর-একটি নবতন সঙ্গীর আবির্ভাব হইল গ্রন্থরচনার সেই পরম গুভলগ্নে। মূদ্রাযন্ত্রের আবিদ্ধার গ্রন্থরচারের সন্তাবনাকে দান করিল অজ্জ্রতা। মূদ্রাযন্ত্র মান্ত্যের এক আশ্চর্য কীর্তি। মান্ত্রের আর-একটি সঙ্গী উহার সহায়তায় দ্রদ্রান্তর, অতীত-বর্তনান, পূর্ণশিচম উৎকৃষ্ট গ্রন্থ একই স্ত্রে গ্রেপ্তি হইল—ঘুচিয়া-মূছিয়া গেল দেশ আর কালের গণ্ডীর ত্তর ব্যবধান। নিজের ঘরের মধ্যেই মান্ত্র্য পাইল তাহার

আত্মার আত্মীয়কে, বিশ্বমানবের সাহচর্য ও সঙ্গলাভ করিল সে এত্তের মাধামে।
মাহুষের জ্ঞান-বিজ্ঞান-শিল্প ও সাহিত্যসাধনার নির্বাক সাক্ষীলপে দাঁড়াইয়া
রহিয়াছে বিশ্বের মহামূল্য গ্রন্থরাজি। এগুলির ভিতর দিয়া মাহুষ লাভ করিতেছে

আপন অন্তর্তম সত্তার পরিচয়। নির্জন অরণ্যে গ্রের গৃষ্ঠায় মৃত্তিত তুমি যুক্ত—কোনও মানব তোমার দাখী হইবে না রহিয়াছে মানুষের অন্তরতম সেই অরণা প্রদেশে। কিন্তু তোমার তুঃস্থ নিঃসঙ্গতঃ স্তার পরিচয় মৃতিয়া দিবে একটি বই। অক্ল সমুদ্রের জনহীন একটি দ্বীপে হইল তোমার হাদশ বংসারের জন্ত নির্বাসন, সেখানেও মানুষের মুধ্

দেখিতে পাইবে না তৃমি একটি যুগ ধরিয়া। কিন্তু তাহাতেও তোমার চিত্তের কোনো গ্লানি কিংবা তৃ:খ নাই, যদি সঙ্গে খাকে বই-এর একটি সেল্ফ। যদি হদরের গভার বিচিত্র অন্তভ্তির প্রকাশ চাও, তবে তোমার চাই বিশিষ্ট ম'ল্লেষর লেখা বিশিষ্ট ক্ষেকধানা বই। রবাজনাথ ঠাকুর, সেল্লপীয়র, গোটে, কিংবা ওয়ার্ডস্ওয়ার্থ কিংবা শেলার লেখা গ্রন্থকে সঙ্গা করিতে পারিলে মাল্লের হাদয়ন্দর বহুত্র অভাব ঘুটিয়া যায়। বিশ্বকে উপলব্ধি করিতে হইলে মাল্লেয়ের বই-এর অবারিত সঙ্গ না হুইলে চলে না।

মার্থের নির্ভর সঙ্গ আমর। কামনা করি এইজন্ত যে, মারুষ মান্ত্রের প্রায়েজন মিটার, গরস্পরকে আনন্দ দেয়। একই কারণে গ্রন্থের সঙ্গও আমাদের কাম্য—সে-ও দেয় আনন্দ, আর সাধন করে নানা প্রয়োজন। আমাদের

গ্রন্থ মানুবের বছবিচিত্র বেনিধে সৃষ্ট ইইয়াছে শিল্পকলা ও সাহিত্য, প্রয়োজন-ক্রান্তন সাধনকরে বেনিধে সৃষ্ট ইইয়াছে বিজ্ঞান। আর, পরাজ্ঞান ও জগৎরহস্তের উৎসসন্ধানের ফলে পাইয়াছি আমরা প্রাচী

ও প্রতীচীর দর্শনকে। কিন্তু আজিকার দিনে কোথায় আমরা পাইব হোমার, ভাজিল, দান্তে, ট্যাদো, গ্যেটে, সেক্সপীয়র, রবীক্রনাথের প্রত্যক্ষ সাক্ষাং ? কোথায় পাইব মাদাম ক্রী, ক্যারাডে, মার্কনি, এডিসন, জগদীশচল্রকে? এই বিংশ শতাকাতে কোথায় পাইব শংকর, প্রাটো, এ্যারিস্টেলকে? যদি তোমার গৃহে খাকে একটি গ্রহাগার, ভবে ই ভাদের সকলেরই নিকট-সানিধ্য মিলিবে, সেথানে উপলিকি করিবে তুমি তাহাদের নিঃশব্দ উপহিছি। দেখিবে, প্রাচীন গ্রীস, মিশর, রোম, ভারতবর্ধ, মহাচীন পরম্পরের দিকে তাকাইয়া আছে নির্বাক দৃষ্টিতে। যদি তেমার অন্তরে থাকে সকপ্রিয়ভার প্রেরণা, আব যদি থাকে তোমার অধ্যবসায়, তবে বই-এর পাতা তোমার চোথের সম্মুথে খুলিয়া ধরিবে রহস্তময় এক অপ্রস্থানর জাগং।

স্তরাং সভা মানুষের চাই গ্রহরাজির সদ। ইতিহাস, পুরাণ, সাহিত্য, দর্শন ও বিজ্ঞানের বই মানুষকে দান করে কত আনন্দ, শিক্ষা ওজ্ঞান। অতীতের ঐতিহ্য,

গ্রন্থপাঠ ব্যতীত চিৎপ্রকর্ম বাদামুখী চিন্তার অন্থূদীলন ও বিচিত্র ভাবধারা গুহাায়ত অদন্তব রহিয়াছে গ্রন্থরাজির মধ্যে। দেখানে আদিয়া মিশিয়াছে বিভিন্ন জাতির বিচিত্র জ্ঞান-বিজ্ঞান-শিল্প-

শাহিত্যের স্রোতোধারা, দেই ধারায় অবগাহন করিয়াই ঘটে মাহযের চিৎপ্রকর্ষ। বিখের সংস্কৃতি ও সভ্যতার সঙ্গে পরিচম্বের ক্ষেত্রে গ্রন্থের প্রমোজনীয়তা বিশেষভাবে অমুভব করিয়াছিলেন বলিয়াই মনীমী কার্লাইল্ তাঁহার 'On the Choice of Books' প্রবন্ধের একজারগার বলিয়াছেন: 'The true university of our days is a collection of books'।

বান্তব জীবনে আমরা দেখি, মান্ত্রের সঙ্গ মান্ত্রকে নানাভাবে প্রভাবিত করে—বই-এর সম্বন্ধেও ঠিক একই কথা বলা যায়। ভালো এবং ধারাপ সঙ্গীর মতো, ভালো বই এবং ধারাপ বইয়ের প্রভাব অনস্বীকার্য। ভালো বইকে গ্রহণ করিতে হইবে অনুসন্ধান করিয়া, যাচাই করিয়া, বাছাই করিয়া। ভালো গ্রন্থের

গ্রন্থের জগতে সত্যকার প্রবেশ সইফ নয় রচয়িতা অতীতের ও দ্রের সেই মনীষীরা—'Noble deads'—সহজে কিন্তু কথা বলেন না। তাঁহাদের মুথে ভাষা ফুটাইয়া তুলিকে হইলে চাই আশেষ ধৈর্য,

অধ্যবসায় ও বিচক্ষণতা। ইহার জন্ত মননশক্তি ও হৃদয়বৃত্তিকে সম্পূর্ণভাবে জাগ্রৎ রাখিতে হৃইবে। নতুবা বইয়ের জগতের গভীরতম প্রদেশ স্ইতে জ্ঞান ও আনন্দের সম্পদ আহরণ করা যাইবে না। ভূগর্ভের অন্ধজঠরে গুপ্ত রহিয়াছে কত সোনা, কিন্তু প্রকৃতি সহজে মান্ত্যকে তাহা দান করে না—তাহার জন্ত চাই শ্রম, উৎপাহ, মনের একাগ্রতা। তেমনি বই-এর পৃথিবী হইতেও আনন্দ এবং জানবিজ্ঞানের সূবর্ণ সংগ্রহ করিতে ইইলে আমাদিগকে অধ্যবসাধী ইইতে হইবে।

সত্য, স্থলর ও মদলের উপাসক যে-সব কবি, জ্ঞানী, দার্শনিক, বিজ্ঞানীর দল গ্রন্থ রচনা করিয়া গিয়াছেন তাঁহাদের প্রতি অগাধ শ্রদ্ধা লইয়া, ছদয়ের দার একেবারে উন্তুক্ত করিয়া ধরিয়া, গ্রন্থের রাজ্যে মান্ত্র্যকে পদচারণ করিতে হইবে। তবে তাঁহারা আমাদিগকে সদ দান করিবেন, তবে আমাদের সঙ্গে ওইসব বিশ্ববন্দিত মনীধীরা কথা বালবেন। একনিষ্ঠ শ্রদ্ধাবনত চিত্তেই অভীতের মহামনীধীদের সঙ্গে আমাদের পরিচরসাধন করিতে ইইবে।

উৎকৃষ্ট গ্রন্থ মানুষকে দেয় অনাবিল আনন্দ। মানুষের উচ্চতর বৃত্তিগুলি চায় সভ্য, জ্ঞান ও আনন্দের আলো। জ্ঞানসাধনা ও শিল্পসাধনা মানুষকে প্রতিদিনের ভূচ্ছতার সংসার ইইতে ভূলিয়া ধরিয়াছে এক উচ্চতর ভাবলোকে। আবার,

ত্ত্তার বংশান ২২০০ তুলার বার্রাহে বন তল্পতার বার্নাহের বার্নাহর কালার বিশিষ্ট যুগ মধ্যে দেতু রচনা করে স্বয়ংসাম্পূর্ণ নয়। তাই অতীতের সঙ্গে সংযোগস্থাপন গ্রন্থরাজি করিতে হয় বর্তমানকে এবং বর্তমানের পটভূমিকায় গড়িয়া ওঠে অনাগত ভবিশ্বং। অতীত, বর্তমান আর ভবিশ্বতের মধ্যে দেতু রচনা করে যুগোত্তীর্ণ গ্রন্থরাজি। গ্রন্থের সাংচর্যের স্থ্র ধরিয়া মারুষ অগ্রসর ইইয়া চলে সভ্যতা ও সংস্কৃতির বিবর্তনপথে। আমাদের বৃহত্তর জীবনের যাত্রাপথের সবচেয়ে বড়ো সঙ্গী জগদ্বেগ্য মনীষীদের রচিত মূল্যবান গ্রন্থ।

বই-এর সঙ্গ তাই মান্তবের এত কামা। কত মান্তবের চলার পদচিহ্ন পড়িষাছে পৃথিবীর বুকে -তাহার ছলকে ধরিয়া রাথিয়াছে বই। কত ভাষায় মান্তব কথা বলিয়াছে, সেই কথার সংগীতধ্বনি স্তম্ভিত হইয়া আছে বই-এর পুটায়। বিচিত্র মান্তবের হংস্পালন মুম্বিত হইতেছে

উপসংহার

গ্রন্থরাজির পাতার পাতার। মানুষ যথন একান্ত নিঃসঙ্গ,
তথন তাহার সেই নিঃসঙ্গ একাকীত্তকে মুছিয়া দেয় প্রস্থের সাহচর। মানুষ
মানুষের সঙ্গী, প্রকৃতিও মানুষের সঙ্গী—কিন্তু মানুষের আরও একটি সঙ্গী
উৎরুষ্ট গ্রন্থরাজি। কে না ভালোবাসে এই গ্রন্থকে? যে বলে, গ্রন্থ ভালো লাগে
না—মানুষ-নামের অযোগ্য সে, জীবন তাহার বিড়ম্বিত।

#### প্লাচীৰ বাংলাসাহিত্য

রিচনার সংকেত্সত্ত প্রতি প্রতিষ্ঠিত তুনিকা-প্রাচীন বাংলাসাহিতো ধর্মীয় প্রভাব ও গভারগার অভাব-প্রাচীন বাঙালী কবিরা ধর্মের বেলী গলে আসিয়া ভিড্ জমাইয়াছেন- লানাদের প্রাচীন নাজিভা কোন্ কেন্ ধর্মের প্রভাব স্বীকার করিয়াছে-প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে শক্তিদেবতার প্রাধান্তার হৈত্—ধ্র্মান্ত্র মাহাল্মাকীভ্র- স্মুবাদশাখা—বৈক্ষবলীতিকবিতা—বৈক্ষবলীবাহিত্য প্রতিকা-সাত্তিকা-ভারতিত্ত্ব-রাম্প্রনাদ প্রমুধ সেকালের কবি—প্রাচীন বাংলাসাহিত্যের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য-উপসংহার।

বাংলাভাষা ও বাংলাসাহিত্য বাঙালীজাতির বিশিষ্ট গৌরব্ময় সম্পদ।
বাঙালার জাতীয় জীবনের আশা-আকাজ্ঞা, বিচিত্র চিন্তা ও ডাবসাধনা রূপায়িত
ধইয়া উঠিয়াছে এই সাহিত্যের মধো। মধুস্দন, বৃদ্ধিমচন্দ্র, রবীক্রনাথ, শরংচক্র
প্রার্থিক ভূমিকা
বাংলাসাহিত্য আজু আশ্চর্যরূপে সমূত্র। আজিকার
এই বাংলাসাহিত্যের পিছনে রহিয়াছে বাঙালীর সহস্র বছরের ভাবজীবনের
ইতিহাস। উহাকে চিনিয়া লইতে না পারিলে, কেবলমাত্র বিশ্লিপ্ট বিচ্ছিল্ল
সাহিত্যপ্রবাহের ভিতর বাঙালীর অন্তর্বর জীবনের সমগ্র রূপটি ধরা যাইবে না।
এ কারণে প্রাচীন বাংলাসাহিত্য আলোচনার সার্থকতা রহিয়াছে।

বাংলার প্রাচীন সাহিত্য ইউরোপীয় চিত্তের সংস্পর্শ ও সংঘাত হইতে মুক্ত। বে-কোনো দেশের প্রাতন য্গের সাহিত্য আলোচনা করিলে দেখা যায়, তাহার

মধ্যে ধর্মের প্রভাব বিভামান। ধর্মের ভাবটিই মালুষের

শ্রাচীন বাংলাসাহিত্যে ধুমীয় প্রভাব ও গদ্মরচনার অভাব মনে প্রথমে দানা বাধিয়া উঠিয়াছে, এবং উহা নানা-ভাবে সাহিত্যস্থীর প্রেরণা যোগাইয়াছে। <mark>আবার,</mark> গ্রন্থচনার অভাবও প্রায় সকল দেশের পুরাণো

সাহিত্যের একটা সাধারণ লক্ষণ। তাচীন বাংলাসাহিত্যেও এই তুইটি লক্ষণ কাহারো দৃষ্টি এড়াইবার নয়। আঠার শতকের পূর্বের যে বাংলাসাহিত্য তাহাতে গলের ব্যবহার একরকম নাই বলিলেই চলে—উহা পত্তে রচিত।

বিভিন্ন ধম ও উপধমকে কেন্দ্র করিয়াই আমাদের পুরাতন যুগের সাহিত্য-রূপটি অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। শৈবধর্ম, শাক্তধর্ম, বৈষ্ণবধর্ম, বৌদ্ধর্মের প্রভাব সেকালের কবিদলকে প্রভাবিত করিয়াছিল। ধর্মের বেদীতলে এ

প্রাচীন বাঙালী কবিরা ধর্মের ধেনীতলে আসিয়া ভিড জমাইয়াছেন সকল ববি সমবেত হইয়া ভজিবিগলিত চিত্তে দেবদেবীর প্রশন্তি রচনা করিয়া গিয়াছেন। বাহিরের রূপজগতের শোভাসৌন্দর্য, মানবের বাস্তব জীবনের আনন্দবেদ্নার আলোছায়া প্রাচীন কবিকে তেমন

আকৃষ্ট করে নাই। তাই পুরাণকথা, মহাভারতের কাহিনী, দেবদেবীর অলোকিক লীলাকে লইয়া পুরাতন বাংলাসাহিত্যের ভিত্তি রচিত হঠয়াছে— বক্তমাংসের মান্ত্র চাপা পড়িয়া গিয়াছে ধমভাব ও ভক্তিপ্রবাহের নীচে।

বৌদ্ধসহজিষাসম্প্রদায়ের কবিগণরচিত 'চ্যাপদ'ই বাংলাসাহিত্যের বিশিষ্ট প্রাচীনতম নিদর্শন। দশম-একাদশ শতাক্ষী ইছার রচনাকাল। মনে হয়, বৌদ্ধমাচায়গণই বাংলাসাহিত্যের গোড়াপত্তন করেন। এবুগে হয়তো বৈফব

আমাদের প্রাচীন সাহিত্য কোন্ কোন্ ধর্মের প্রতাব স্বীকার করিয়াছে আর শাক্তকবিরাও তাঁহাদের গান বাঁধিয়াছিলেন কিছু উহার কোনো বান্তব নিদর্শন পাওয়া যায় নাই। দেশের ধর্মকলহের কাহিনীই প্রাচীন ধুগের সাহিত্যে বিশেষ-ভাবে বাণীবদ্ধ হইয়াছে। বোধ করি শৈবধ্যই প্রথমে

বাংপার জনগণের মধ্যে প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল। নানা কাব্যের মধ্যে তাই
শিবের কাহিনাই সবচেয়ে বেনী পরিদৃত্ত হয়। 'ধান ভান্তে শিবের গীও' প্রবাদবাক।টি লক্ষ্য করিলেও বুঝা যায়, একসময় বাংলাদেশে শৈবধম খুব প্রতিপত্তিলাভ
করিয়াছিল। কিন্তু শেষপর্যন্ত নানাকারণে শৈবধর্ম জনগণের চিত্তে আপন প্রভাবচিচ্চ অক্ষ্য রাখিতে পারে নাই—শক্তিদেবভার কাছে শিব পরাজিত হইয়াছে।

একদিন বাংলার সমাজজীবনে যে-অত্যাচার-অবিচার-বিশৃগ্রালা দেখা দিয়াছিল এবং তাহার ফলে বাঙালীজাতি যে-অসহায়তা অফুভব করিয়াছিল, তাহার হাত হইতে পরিত্রাণের পথ খুঁজিতে গিয়া তাহার। বিরাট সংঘমের

প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে শক্তিদেবতার প্রাধাস্কের হেতু প্রতীক, সংসারের স্থ-তঃখ-বেদনার প্রতি উদাসীন শিবের উপর বিশ্বাসস্থাপন করিতে পারে নাই। সেজতা সেদিন বাঙালী তুর্বলের সহায় একটি অনিয়ন্ত্রিত মেচ্ছাচারী শক্তির উপর নির্ভর্মীল ইইয়া তাহারই

পূজায় আত্মনিয়োগ করিয়া মৃত্তির উপায় খুঁজিয়াছিল। সংসারভোলা শিবের পরিবর্তে বাঙালী চণ্ডীদেবীকে, মনসাদেবীকেই আধক ভক্তি করিয়াছে, আপন বলিয়া জানিয়াছে। চণ্ডী, মনসা, শীতলা ইত্যাদি নারীদেবতাকে লইয়া বাংলাদিশে বিপূল সাহিত্য রচিত হইয়াছে। চণ্ডীমঙ্গল-কাব্যের মধ্যে কবিক্ষণ মৃকুশরামের রচিত কাব্যথানি নিঃসন্দেহে শ্রেষ্ঠ। যোড়শ-সপ্তদশ শতকে মঙ্গল-কাব্যগুলির অধিকাংশ রচিত হয়।

প্রাচীন বাংলার জনপ্রিয় বীর লাউদেনের কীতিকথা অনেকগুলি কাব্যে ববিত হইয়াছে। ধর্মসকুরের মাহাজ্যের সহিত রাঢ় দেশের বীরশ্রেষ্ঠ লাউদেনের কাহিনী বিজড়িত হইয়া যে-কাব্য রচিত হইয়াছে তাহা 'ধর্মসলল' কাব্য নামে প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। অস্টাদশ শতকের কবি মাণিক গাঙ্গুলি ও ঘনরামের 'ধ্রমঙ্গল' প্রদিদ্ধ পুস্তক। রাজা মাণিকটাদের পুত্র গোপীটাদ এবং রাজপত্মী ময়নামতীকে অবলম্বন করিয়া ভবানীদাসের 'ময়নামতীর গান' ও ছল্ল মল্লাকের 'গোবিন্দচক্রণীত' কাব্যত্ইটি রচিত হইয়াছে।

এ যুগে বাংলাভাষা ও দাহিত্যের মধ্য দিয়া হিলুর ইতিহাস-পুরাণ ইত্যাদির প্রচারও সবিশেষ লক্ষণীয়। ইংগরই ফাল বাঙ্লাসাহিত্যে সংস্কৃত কাব্যাদির অমুবাদের ধারাটি প্রবৃতিত হয়। কুত্তিবাসের বাংলা রামায়ণ বাঙালীর জাতীয় জীবনে ব্যাপক প্রভাব বিস্তার ক্রিয়াছে। বাংলা-রামায়ণ বচরিতাদের

মধ্যে কৃতিবাস প্রধানতম কবি। শ্রীমন্তাগবতে বণিত শ্রীকৃষ্ণলীলা অবলম্বন করিয়া মালাধর বস্ত 'শ্রীকৃষ্ণবিজ্ञত্ব' কাব্য রচনা করেন। পরাগল থাঁ, ছুটি থাঁ, কবীন্দ্র পরমেশ্বর ও শ্রীকর নন্দাকৃত মহাভারতের অমুবাদ উল্লেখযোগ্য। এই অমুবাদকার্য যোড়শ শতান্দীতে সাধিত হইয়াছিল। সপ্তদেশ শৃতকে কাশীরাম দাস মহাভারতের অনুবাদ করেন।

মঞ্চলকাব্যে আমরা দেখিয়াছি স্বেচ্ছাচারী শক্তির লীলা, বৈফ্বসাহিত্যে

আমরা দেখিলাম দর্বজয়ী প্রেমের গীতিময় রূপায়ণ। বাংলাদাহিত্যে বৃহকাল ধরিয়া ধর্ম-দংঘাত চলিয়াছে, তাহাতে বৈফ্বধর্মই পরিবামে জয়লাভ করিয়াছে। শাক্তের শক্তি আনন্দময়ী ও প্রেমরূপিণী। মাধুর্যশক্তির কাছে এখর্যশক্তির পরাজয় স্বাভাবিক। এই প্রেম্বর্ম বাংলার

বৈশ্বণীভিক্বিত।

সমাজজীবনে সাম্য ও মুক্তির বাণী বহন করিয়া

আনিল। মহাপ্রভূ প্রীচৈতত্তের আবির্তাবের পূর্বেও বাংলাসাহিত্যকুল্লে আমরা

বৈশ্বক্বিতার কলগুল্পন গুনিয়াহি চণ্ডীদাস ও বিভাপতির মুখে। চণ্ডীদাস
বাংলার প্রাচীন যুগের শ্রেষ্ঠ গীতিকবি।

প্রীচৈতন্তদেবের ব্যক্তিত্ব ও প্রেমদাধনা বাঙালীর মনোজগতে আশ্চর্য প্রভাব বিস্তার করিল। উহার প্রেরণায় বাংলাসাহিত্যে যুগান্তর আসিল—সৃষ্টি হইল বিরাট বৈশ্ববাহিত্যের। গোবিলদাস, জ্ঞানদাস, বলরামদাস, রায়শেখর, নরোভ্যমদাস বৈশ্ববাহিত্যের শ্রেষ্ঠ করি। বৈশ্বব

বৈশ্ববজীবনীবাহিতা সাধকের হাতেই বাংলাসাহিত্যে সর্বপ্রথম জীবনচরিত রচনার স্থ্রপাত হয়। বৈশ্বকাব্যে দেবদেবীর অলোকিক মাহাত্মা বনিত হয় নাই—দেবতার বেনামীতে নিক্ষিত মানবীয় প্রেমের মহিমাই কীতিত হইয়াছে।

মন্ধলকাব্য ও বৈষ্ণবাগীতিকবিতার পাশে প্রাচীন সাহিত্যে আরও একটি কাব্যধারার অভিনব প্রকাশ দেখিতে পাই। আমরা পূর্বক্সগীতিকার কথাই বলিতেছি। যোড়শ-সপ্তদশ শতকে বাংলাদেশে লোকসাহিত্যের অপূর্ব অভিব্যক্তি ঘটিয়াছিল। পল্লীর মানুষের স্থেছ:৩, আনন্দ্রেদনার

পূর্বস্থাতিক।
 চিত্তচমৎকার প্রকাশ এই পূর্বস্থাতিক। ইহাতে
দেবতার মহিমাবন্দনা ও কাতিকথা নাই—আছে রক্তমাংসের নরনারীর চিরন্তনা
স্থানয়বৃত্তির আকৃতি। লোকিক প্রেমজীবন এমন করিয়া ইতঃপূর্বে বাংলাসাহিত্যে
আর কোথাও চিত্রিত হয় নাই। 'মহুয়া', 'চক্রাবতী', 'আধাববৃ', 'ধোপার
পাট', 'চৌধুরীর লড়াই' ইত্যাদি গাথা বাংলাসাহিত্যের মূল্যবান সম্পাদ।

বাংলামঙ্গলকাব্যগুলিতে শক্তির অধিষ্ঠাতী দেবী চণ্ডীর যে-রূপটি আমরা প্রত্যক্ষ করিয়াছি, তাহার মধ্যে ছিল একটা প্রবল প্রচণ্ডতার ভাব। এই চণ্ডাকে দূর হইতে ভয়াতুর চিত্তে কেবল ভক্তির অর্থা নিবেদন কর। যায় মাত্র। এজন্ত চণ্ডীমঙ্গলকাব্যগুলি আমাদের ফ্লয়ের রুস্পিপাদ্ধ

শাক্তপদাবলী পরিপূর্ণভাবে নিবৃত্ত করিতে পারে নাই। শাক্ত-পদাবলীর মধ্যে কিন্তু শক্তিদেবতার দেই অভূগ্রে প্রবলতা নাই—এখানে প্রচণ্ড শক্তি কোমলতায় ও মাধুর্যে স্লিগ্ধমূতি পরিগ্রহ করিয়াছে। শাক্তপদাবলীর 'আগমনী' ও 'বিজয়া'-সংগীত স্নেহমমতার রদে অভিষিক্ত। গীতিকবিতার ক্ষেত্রে এই পদগুলি বৈষ্ণবপদাবলীর দহিত প্রতিদ্বন্ধিতা করিয়াছে। শাক্তপদাবলীর শ্রেষ্ঠ রচয়িতা হইতেছেন কবিরঞ্জন রামপ্রসাদ।

ষোড়শ-সপ্তদশ শতকে বাংলাসাহিত্যের যে-বহুমুখী বিকাশ দেখা যায়, নানাকারণে আঠার শতকে তাহার গতিবেগ স্তিমিত হইয়া আসে। এ সময়টিতে ডাই উৎকৃষ্ট সাহিত্য স্ট হইতে পারে নাই। এ যুগের স্বোত্তম কবি রায়গুণাকর

ভারতচন্দ্র। তাঁখার রচিত 'অল্লদামঙ্গল' বাংলা প্রমুথ কবি সাহিত্যের একথানি সর্বজনপরিচিত কাব্যগ্রন্থ। ভক্ত-কবি রামপ্রসাদ ভারতচন্দ্রের সমসাময়িক। আমাদের

সাহিত্যে ভারতচন্দ্রই সর্বশেষ মঙ্গলকাব্যরচয়িতা। ভারতচন্দ্রীয় যুগের কবিরা পুরাতন ধারাটিকে অবলম্বন করিয়া কাব্য রচনা করিয়াছেন—কোনও নৃতন কাব্যাদর্শ তাঁহারা প্রবর্তন করিতে সমর্থ হন নাই। কবিগান, পাঁচালী ইত্যাদি রচনা তথ্ন জনগণের মনোরঞ্জন করিত। পুরাতনের অন্তক্রণের মধ্যেই আঠার শৃতকের পরিস্মাপ্তি ঘটে।

প্রাচীন বাংশাসাহিত্য আলোচনা করিলে ইহার কতকগুলি বৈশিষ্টা চোথে পড়ে। বিষয়বৈচিত্যের অভাব, একই জিনিসের পুনরাবৃত্তি, ভাব ও রচনাভঙ্গীর ক্ষেত্রে গতারুগতিকতা, নানা ধর্ম ও উপধর্মের সংঘাত এবং কাব্যরচনায় ইহার প্রভাব আমাদের প্রাচীন সাহিত্যের লক্ষণীয় বস্তু। একই চণ্ডীমঙ্গল, একই

প্রাচীন বাংলদ্যাহিত্যের বৈশিষ্ট্য মনসামগল, একই ধর্মগল-রচনায়, একই রামায়ণ-মহাভারতের অনুবাদে জজ্জ কবির শক্তি নিয়োজিত হইয়াছে। পরবর্তা ক'ব পূর্ববর্তার ধারা অন্ধ্তাবে অনুসরণ

ও অনুকরণ করিয়া গিয়াছেন। এজন্ম প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে বৈচিত্র্য ও স্বাতস্ক্রের হাওয়া তেমন থেলিতে পারে নাই। বাঙালীর অনুষ্টবাদ, দেবতার মাহাত্মাকীর্তন প্রাচীন বাংলাসাহিত্যকে একটা সংকার্থ গণ্ডীর মধ্যে বাধিয়া রাথিয়াছিল, নানা দেবদেবীর বর্ণনা মানুষকে আড়ালে সরাইয়া দিয়াছিল। সর্বএই অলোকিক্ত্ব, দেবতার অহৈতুক উৎপাত—একমাত্র পূর্বক্লীতিকায় ইহার ব্যতিক্রম দেখা যায়।

সে যাহা হোক, প্রাচীন সাহিত্যকে আমরা উপেক্ষা করিতে পারি না।
চণ্ডীদাস হইতে ভারতচন্দ্র পর্যন্ত অসংখ্য বাঙালী কবি যে-বিপুল সাহিত্য ক্রি

করিয়া গিরাছেন, তাহার মধ্যে কাব্যশিল্পত সৌন্দর্য উপদংহার আছে, রসের গভীরতা আছে, আছে অহুভূতির তীব্রতা। বৈষ্ণব্দীভিক্বিতাগুলি কেবল বাংলাসাহিত্যে নয়—পৃথিবীর সাহিত্যেও অপূর্ব হিট। আধুনিক সাহিত্যের মধ্যেই হৃদয়ধর্মী বাঙালীর সাহিত্যস্প্তিপ্রতিভার সর্বোত্তম প্রকাশ ঘটিয়াছে সত্য, কিন্তু তাহাকে প্রাচীন সাহিত্যের ক্রতিগ্রকে স্বীকৃতি জানাইতে হইয়ছে। কোনো দেশেরই সাহিত্য একদিনে স্প্ত হয় না—
তাহার পিছনে থাকে বহয়্গের ভাবসাধনার ইতিহাস। সেই ইতিহাসের ধারার সঙ্গে সংযোগরকা। করিয়াই নবতন সাহিত্য আত্মপ্রকাশ করে। এই কারণেই প্রাচীন বাংলাসাহিত্যের আলোচনার প্রয়োজনীয়তা আমরা অস্বীকার করিতে পারি না।

### আধুনিক বাংলাসাহিত্য

্রচনার সংকেতস্ত্ত: প্রারম্ভিক ভূমিকা—আধুনিক বাংলাদাহিত্য ও পাণ্চান্তা প্রভাব — প্রারীন বাংলাদাহিত্য নানবিক্তার স্পর্শনিজিত—ন্তন ভাবজগতের সহিত পরিচয়—বাংলাদাহিত্যে আধুনিকতা-বিষয়ে একটি কথা—বান্তব জগৎ ও জাবন লইয়াই আধুনিক সাহিত্যের কারবার—আধুনিক বাংলাদাহিত্য ও রবীন্তানাথ—আধুনিক সাহিত্যস্ত্রীদের বিচরণক্ষেত্র—অভি-আধুনিক বাংলাদাহিত্য— আধুনিক বাংলাদাহিত্যের বৈচিত্রা—উপসংহার।

বাংলাদাহিত্যকে আমরা মোটান্টি তুইটি ভাগে বিভক্ত করিয়া লইয়াছি—প্রাচীন ও আধুনিক। সাহিত্যের এই যে স্থাচিহ্নিত যুগবিভাগ, ইহা শুধু কালগত নয়, ভাবগতও বটে। আরুতি ও প্রকৃতির দিক দিয়া আধুনিক বাংলাদাহিত্য প্রাচীন বাংলাদাহিত্য হইতে আনেকথানি বিভিন্ন। যুগের পরিবর্তনের সঙ্গে দঙ্গে দাহিত্যের রূপ আর স্বরূপের পরিবর্তনও অনিবার্য। নৃতন শিক্ষা ও সভ্যতা, নৃতন অভিজ্ঞতা সামাজিক মান্ত্রের ভাবলোকে আলোড়ন জাগায়, তাহার ফলে ঘটে মান্ত্রের দৃষ্টিভঙ্গীর পরিবর্তন। দেই পরিবর্তিত দৃষ্টিভঙ্গীর স্বস্পর্ঠ ছায়াপাত দেবি আমরা জাতির সাহিত্যে।

আমাদের আধুনিক সাহিত্যের গোড়াপত্তন হয় উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে। ইংরেজী শিক্ষা ও সভ্যতার সহিত পরিচয় ঘটিবার পর হইতেই বাঙালীর ভাব-

জীবনে একটা বিপ্লব দেখা দেয়। তখন চিন্তায়, ভাবে, ভাবনায়, ক্লচিতে যে-পরিবর্তন ঘটিল, তাহার ছায়া-সম্পাত দেখিলাম আমরা বাংলাসাহিত্যের মধ্যে।

পাশ্চাত্তা প্রভাবে বাংলাসাহিত্যের বহিরদ্ধ রূপটিই যে শুধু পরিবর্তিত হুইল তাহা নয়, তাহার স্বরূপের মধ্যেও আসিল একটা লক্ষণীয় পরিবর্তন। দশম হইতে আঠার শতক পর্যন্ত আমাদের যে সাহিত্যস্থাই, তাহার প্রতি
দৃষ্টিপাত করিলে একটি বিশিষ্টত। সকলেরই চোথে পড়ে,—ধর্ম ও উপধর্মের সংকীর্ণ
পরিধির মধ্যেই সীমায়িত ছিল সেদিনকার কবিদের পরিক্রমা। সে-রুগের
সাহিত্যে বিষয়বৈচিত্র্য ছিল না বলিলে খুব্ ভূল বলা
প্রাচীন বাংলাসাহিত্য
সানবিক্তার পর্শবর্জিত
হয় না। কল্পনাগত বিচিত্রতার সম্পর্কেও সেই একই
কথা। চর্যাপদে, মঙ্গলকাব্যে, নাথসাহিত্যে
আলোকিকতা, পলবপ্রাহিতা, ধর্মের জয়গান ও দেবতার প্রশন্তিবন্দনা বড়ো
ইয়া উঠিয়াছে। দেবদেবীর মহিমাকীর্তন করিতে গিয়া ধূলার জগতের
মান্ত্রের স্থাত্থ্বের কথা সে-কালের বাঙালী কাব্রা একরূপ বিশ্বত
ইয়াছেন,—অসংখ্য দেবতার আড়ালে ঢাকা পড়িয়াছে মান্ত্রের জীবন।

বৈষ্ণবগীতিকবিতার মধ্যে আমরা কবিকল্পনার কিছুটা বৈচিত্র্য দেখিতে পাই সত্য, কিন্তু সেথানেও কবির ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য স্থাতিপ্তিত হয় নাই—ধ্যের গঙীর মধ্যেই তাঁহাদের ভাবকল্পনা নিবন রহিয়াছে। একমাত্র পৃথ্বস্থগীতিকাগুলির মধ্যেই আমরা মানবীয় চরিত্রের বিকাশ দেখিতে পাই—দেখানে মানুষের স্থাত্ঃখ, আনন্দবেদনাই বিশেষরূপে অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। কিন্তু এজন্ত মনে প্রশ্ন জাগে, এই গীতিকাসাহিত্য কতথানি প্রাচীন। আমাদের ধারণা পূর্বস্থগীতিকা আধুনিক কালেরই স্থি।

উনিশ শতকের প্রথম ভাগ ইইতেই পাশ্চান্ত্য দাহিত্যের ভিতর দিয়া নব-প্রবৃদ্ধ বাঙালী বিশাল বিচিত্র এক ভাবজগতের সন্ধান পায়। সেধানে ধর্মীয় মনোভাব বড়ো ইইয়া দেখা দেয় নাই—প্রকট ইইয়া উঠিয়াছে মর্তমান্ত্রের জাবন ও

ন্তন ভারজগতের দহিত সংশীর্ব কালের জগৎ। উহার সংস্পর্শে আসিয়া আমাদের অর্গলিত মনের ছয়ার থুলিয়া গেল, ধীরে ধীরে মনের সংকীর্ণতা দূর হইল,—ঘটিল আমাদের চিত্তমুক্তি। এই

নবজাগ্রৎ জীবনবোধের ফলে সাহিত্যের মধ্যে বাজিয়া উঠিল স্বতন্ত্র একটা স্থর। এখানেই আধুনিক যুগের প্রারম্ভ, অন্তদিকে পুরাতন কাব্যধারার সমাপ্তি। সাহিত্যে মামুষ প্রতিষ্ঠা লাভ করিল—সতা হইয়া উঠিল চতুপ্পার্থের পরিদৃখ্যমান ইিজিয়গ্রাহ্ এই পৃথিবী।

আমাদের সাহিত্যে আধুনিক তার স্তরটি যে একান্তভাবে ইংরেজী শিক্ষাদীক্ষা ও সাহিত্যেরই প্রভাবজনিত, তাহা মনে করিলে অবশ্রই ভূল করা হইবে।
কেন-না, ভারতচন্দ্রের কাব্যে ও তাহার পরবর্তী কবিওয়ালাদের যুগে রাধাক্তফের
প্রেমসংগীতে, স্থামাসংগীতে, আগমনী-গানে মানবিক তার স্তরটি ধীরে ধীরে

বাজিয়া উঠিতেছিল। এ যুগের কবিরা ধর্মীয় মনোভাবের প্রভাব কাটাইয়া মানবীয়ভার আদর্শটিকে সাহিত্যে রূপায়িত করিবার চেষ্টা করিতেছিলেন।

ভারতচন্দ্রীয় যুগে বহিরঙ্গ রূপগত কোনো পরিবর্তন না বাংলাদাহিত্যে আধুনিকতা-আদিলেও, প্রকৃতির দিক দিয়া সাহিত্য যে বদলাইয়া যাইতেছিল, তাহা কোতৃহলী পাঠকের চোধে নিশ্চিত-

ভাবে ধরা পড়ে। একথাও অনস্বীকার্য যে, পাশ্চান্ত্য হাওয়ায় প্রভাবিত হওয়ার পূর্বে আমাদের সাহিত্যে মানবিক তার যে-আদর্শটি ছিল নীহারিকার মতো ছায়াময়, ইউরোপীয় ভাবিচিন্তার সংস্পর্শে আমার ফলে তাহা প্রস্ফুট হহয় উঠিল। মধুস্থান, বিজ্ঞানতন্ত্র, দৌনবন্ধু, হেমচন্ত্র, নবীনচন্ত্র, বিহারীলাল, রবীন্ত্রনাণের সাহিত্যক্ষতি পাশ্চান্ত্র মানসিক তার নির্ভূল স্বাক্ষর বহন করিত্তে। কাব্যসাহিত্যে মধুস্থানের এবং কথাসাহিত্যে বিজ্ঞানের প্রতিভাকে আশ্রম করিয়াই আমাদের সাহিত্যে এই আধুনিক বুগের প্রতিষ্ঠা হয়।

আধুনিক সাহিত্য বাঙালীর বাস্তব-রুদপিপাসা চরিতার্থ করিল। মাছুষের চুর্বলতা ও মহন্ব, মানবজীবনের মহিমা ও মানবচরিত্রের দৈন্তের সহিত আমাদের

বাস্তব জগৎ ও জীবন লইয়াই আধুনিক সাহিত্যের কারবার নৃতন পরিচয় ঘটিল। একালের সাহিত্যের মাধ্যমেই
আমরা লাভ করিলাম জাতীয়তার মন্ত্র, আদেশিকতার
অপূর্ব সঞ্জীবন স্পর্শ। আধুনিক বাংলাসাহিত্য মান্ত্রের
মর্যাদাকে, জীবনের বিচিত্রতাকে প্রেক্ষণীয় করিয়া

তুলিয়াছে। প্রাচীন বুগের সাহিত্যে জগৎ ও জীবনকে এমন করিয়া আমরা দেখিতে পাই নাই।

আমাদের এ যুগের সাহিত্যে রবীন্দ্রনাথের প্রতিভাপরম বিস্তায়ের বস্তু। গীতিকাব্যের ক্ষেত্রে বিহারীলাল যে-কাব্যমন্ত্র উচ্চারণ করিলেন, রবীন্দ্রনাথ তাহারই প্রেষ্ঠ উত্তর্দাধক। বিহারীলালের ভাবসাধনাকে আশ্রয়

আধুনিক বাংলাসাহিত্য ও করিয়া রবীক্রনাথ আপনার লোকোত্তর বাণীরচন-রবীক্রনাথ প্রতিভাবলে বাংলাকাব্যকে আশ্রুষ্ঠ সৌন্দর্য ও বিপুলা

সমৃদ্ধির পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন—রবি-কবির কাব্যে জগং ও জীবন বিচিত্র ঐশ্র্য লইয়া ফৃটিয়া উঠিয়াছে। এমন করিয়া রূপসৌন্দর্যের আরতি বাংলার আর কোন্ কবি করিয়াছেন? পঞ্চলিয়ের পঞ্জদীপ জালাইয়া কোন্ কবি এমন করিয়া জীবনের রহস্তসন্ধান করিয়াছেন? ভারতীয় ভাবসাধনা ও ইউরোপীয় রূপতন্ত্র আর কোন্ কবির কাব্যে এমন সহজস্কর সমন্বর লাভ করিয়াছে? বাংলাসাহিত্যে রবীক্রনাধ একান্তভাবে আধুনিক। মধুস্দন-বৃদ্ধিন হইতে রবীজনাথ-শরৎচন্ত্র, রবীজনাথ-শরৎচন্ত্রইতে অতি-আধুনিক সাহিত্যশিলীবৃদ্ধ—ইংহাদের মধ্যে সময়ের ব্যবধান বড়ো কম নয়। আমাদের শ্রেণীবিভক্ত সমাজের নানান্দিক ইংহাদের রচনায় চিত্রিত হইয়াছে।

বিষ্ণিয় ও তাঁহার সমসাম্যিক ঔপসাসিকদের লেখায় আধুনিক দাহিতাপ্রষ্টাদের সমাজের অভিজাতশ্রেণীর মানুষের চিত্রই অস্কিত বিচরণক্ষেত্র হইয়াছে বেশা। প্রধানত জমিদারশ্রেণী, ভৌমিক

শ্রেণীকে লইয়াই ছিল তাঁহাদের সাহিত্যের কারবার। রবীন্দ্রনাথের রচনায় উচ্চমধ্যবিত্ত প্রেণীর জীবনকথা বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। মধ্যবিত্ত জীবনকথা বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। মধ্যবিত্ত জীবনকথা বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। মধ্যবিত্ত জীবনকথা ই স্বপ্রথম সাহিত্যে রূপদান করেন। শরৎচন্দ্র তাঁহারই প্রদেশিত পথে অগ্রসর হইয়াছেন—তিনি আরও একটু নীচে নামিয়া আসিয়াছেন,
নিম্মধ্যবিত্তের জীবনকথাকেই তিনি মুখাত আশ্রয় করিয়াছেন। এতদ্বাতীত,
স্মাজের নির্যাতিত নরনারীর বেদনার ইতিহাস তাঁহার সাহিত্যেই প্রথম রূপ
পরিগ্রহ করে। স্বতরাং বলা যাইতে পারে, তিনি বাংলাকথাসাহিত্যে একটা
নুতন যুগের স্টি করিলেন।

অতিআধুনিক সাহিত্যপ্রহা বাঁহারা, তাঁহাদের আনাগোনার ক্ষেত্রটি আরও প্রশন্ত। জীবনের আনাচেকানাচে তাঁহাদের সন্ধানী দৃষ্টি প্রসারিত—সর্বহারা, ম্বণিত, লাঞ্ছিত জীবনের প্রতি ইহাদের মমন্তবোধের অভাব নাই। তাঁহার।

**অতিআ**ধ্নিক বাংলা সাহিত্য একেবারে জনগণের মধ্যে নামিয়া আসিমাছেন। কয়লা-ধনির মজুর হইতে আরম্ভ করিয়া সাধারণ শ্রমিক ও যায়াবরজীবনের ছল ইংগাদের রচনার পাতায় পাতায়

স্পানিত হইতেছে। বর্তমানের যান্ত্রিকসভ্যতাসন্ত্ত চুঃখদারিদ্য আমাদের জীবনে ব্যে-জটিল সমস্তা আনিয়া দিয়াছে, তাহার নানাদিক অতি আধুনিক সাহিত্যিকের লেখায় উজ্জল হইয়া উঠিয়াছে। বহুমুখী বাস্তব-জীবনালেখ্যের সার্থক রূপায়ণে ইহাদের সাহিত্যকর্ম বিচিত্রতা লাভ করিয়াছে।

এতক্ষণ আমরা আধুনিক সাহিত্যের প্রকৃতি অর্থাৎ অন্তর্ম স্বরূপলক্ষণের কথাই বলিয়াছি। বহিরদ্ধ রূপ বা আরুতির দিক দিয়াও এই সাহিত্য প্রাচীন মুগের সাহিত্য হাইতে স্বতন্ত্র। প্রাচীন সাহিত্য প্রধানত ধর্মকথাও দেবদেবীর আধুনিক বাংলাসাহিত্যের অলৌকিক আধ্যানবর্ণনের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল। তা বৈচিত্র্য ছাড়া, প্রাচীন যুগের সাহিত্যের বাহন ছিল পতা। উনিশ শতকের প্রথম দিকে গভোর স্প্রেই হইল, ইহার সঙ্গে বাংলাসাহিত্যের আরুতিরও বিশ্বয়কর রূপান্তর ঘটিল—স্প্রিইইল উপস্থাস, গল্প, নাটক, প্রব্দের।

পভার ক্ষেত্রেও নানারপ বৈচিত্র্য দেখা গেল। প্রার, লাচাড়ী, ত্রিপদী ইত্যাদি ছন্দের বন্ধন হইতে মধুস্থলনই সর্বপ্রথম বাংলা-কবিতাকে মুক্তি দিলেন। অমিত্রাক্ষর-ছন্দের প্রবর্তন মধুস্থলনের শ্বরণীয় একটি কাতি। ইংগতে শুধু যে কাব্য-সাহিত্যেরই উন্ধতি হইল তাহা নয়, বাংলা-নাটকরচনার ক্ষেত্রটিও অনেকথানি প্রশন্ত হইয়া উঠিল। রবীজ্ঞনাথ তাহার মহতী স্ক্ষনাপ্রতিভার স্পর্শে বাংলাকাবের মুগান্তর আনিলেন, তিনি তাহ কত মিশ্রছন্দের আবিষ্কার করিলেন। সনেট এবং ওড়ে জাতীয় কবিতা মধুস্থলনই বাংলাভাষায় আমদানি করেন। অতিআধুনিক বাঙালী কবিদের হাতে বিষয়বস্তু ও ছন্দ্যম্প্রিত আজ নানা প্রীক্ষা-নিরীক্ষা চলিতেছে।

আধুনিক বাংলাসাহিত্য বিশ্বসাহিত্যের সঙ্গে প্রতিঘলিতা করিবার স্পর্ধার বাথে। রবীন্দ্রনাথ-শরৎচক্র প্রমুখ লেণক ইহাকে স্থলার্য পরমার্য দান করিয়াছেন।
কাংলা ছোটগল, উপকাস, গীতিকবিতা বাঙালীর প্রাথার
উপসংহার
সামগ্রী। অল্লকালের মধ্যে সাহিত্যক্ষেত্রে বাঙালী যেপ্রতিভার খেলা দেখাইয়াছে, তাহা সত্যই বিশ্বয়াবহ। জীবনবোধের গভীরতায়,
ভাব ও ভাবনার বিচিত্র লগায়নে বাংলাসাহিত্য আজ অতিশয় সমূর। মধুস্থান,
বিশ্বমচন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ, শরৎচন্দ্র, তারাশংকর, বিভৃতিভৃষণের মতো সাহিত্যশিল্পী বা
রূপদক্ষ যে-কোনো দেশেরই গৌরবের হল। এক অপরূপ বাণীজ্ঞগৎস্টির মাধ্যমে
বাঙালী জাতি আপনার অবিনধ্রতা অর্জন করিয়াছে।

## সাহিত্যের প্রকৃতি

[ রচনার সংকেতস্ত্ত্ত্ত্ত্ ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মানবচিত্তে দাহিত্যের নিত্যকালীন আবেদন
—দাহিত্যের স্বরূপনির্ধারণ করা বস্তুত কঠিন—আনন্দময় সন্তার অধিকারী মানুষ—দাহিত্য মামুষের ব্যক্তিপুরুষের প্রকাশ—জাগতিক বস্তুকে আমরা নানাভাবে জানি—বৃদ্ধির বিশ্লেষণে দাহিত্যের রসের সন্ধান মিলে
না—কেবল অমূর্ত জনয়ভাব দাহিত্য নয়—উপংংহার।

পোহিতা' কথাটি খুব বাপেক। একদিকে গল্প-উপন্থাস-নাটক-কবিতা ইত্যাদি বেমন সাহিত্যের অন্তর্ভুক্ত, অন্তদিকে দর্শন-বিজ্ঞান-অর্থনীতি-সমাজনীতি প্রভৃতির বাণী-আন্থিত রূপও এই 'সাহিত্য' শ্বটির প্রারম্ভিক ভূমিক। অন্তর্ভুত্ত। এককথায়, মানুষের ভাব ও ভাবনা, চিন্তা ও জ্ঞান, বিচিত্র স্থাকল্পনা আর অনুভৃতির বালায় মূর্তিটিই আমাদের কাছে সাহিত্য নামে পরিচিত। এই অর্থে ইংরেজী 'লিট'রেচর' কথাটি 'সাহিত্যে'র সমার্থ-বাচক। এই যে সাহিত্য, ইহার রহিয়াছে ভিন্নতর হুইটি রূপ। ইহাদের মধ্যে যে-অংশে রদস্টে মুখ্য, তাহাকে আমরা বলি স্কুক্মার সাহিত্য—্যে-অংশে তথ্য, তথ্য বা জ্ঞানের প্রচারণা প্রাধান্তলাভ করে, তাহাকে বলি জ্ঞানের সাহিত্য। ইংরেজী ভাষার 'Literature of Power' এবং 'Literature of Knowledge' কথাছইটি বেশ অর্থগোচক। জ্ঞানের সাহিত্যটি আত স্পষ্ট, একটা স্থনির্দিষ্ট অর্থকে প্রকাশ করিয়াই ভাহার কাজ শেষ হইয়া যায়। তথ্য, তথ্য, সত্য ও সিদ্ধান্তলভ সাহিত্যের এই অংশটির বিষয়ে তাই আমাদের মনে তেমন কোনো হুরাহ জিজ্ঞাস। জাগে নাই। কিন্তু স্কুক্মার সাহিত্য বলিতে যাহা আমরা বুঝি, তাহার রূপ, স্বরূপ ও মূল্যায়নকে কেন্দ্র করিয়া নান। যুগের সমালোচকের মনে জাগিয়াছে বহুতর জিজ্ঞাস।।

আমরা—একালের মানুষরা—যাহাকে বলিতেছি 'সাহিত্য', প্রাচীনেরা তাহাকেই বলিতেন 'কাব্য'। সমস্ত রসফ্টিকে অর্থাৎ ভাবের স্থপফ্টিকে তাঁহারা 'কাব্য'-সংজ্ঞাটির অন্তর্ভুক্ত করিয়া লইরাছিলেন। একালে রস্সিক্ত ছন্দিত বাণী-রচনাকেই বলা হয় কাব্য। প্রাচীনদের সাহিত্যবিচারশাস্ত্রটি আমাদের নিকট 'পোয়েটিক্দ' বা 'অলক্ষারশাস্ত্র'-নামে পরিচিত। তই মানবচিত্তে সাহিত্যের ভাষার এই নামতুইটিও লক্ষ্য করিবার মতো। প্লেটো শাখত আবেদন তাঁহার বিখ্যাত 'রিপাব্লিক' ইইতে কবিকে নির্বাসিত ক্রিয়াছিলেন। বোধ করি, তিনি বুঝিয়াছিলেন, অবান্তব জীবন ও জগৎ, ক্ষণস্থায়ী সৌন্দর্য, অনিত্য বস্তুকে লইষা নিখিল কবি-মান্তবের কারবার –মিখ্যার বেসাতি করাই বুঝি কবির কাজ। স্বতরাং তাঁহার 'রিপারিকে' কবির স্থান হইল না। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই, কবিম্নীষীগণের ভাবসাধনার প্রতি দার্শনিকপ্রবর প্রেটোর নির্মতা সত্তেও বিভিন্ন যুগে সাহিতারস-রসিকের অভাব দেখা যায় নাই। এমন কি, প্রাচ্যের আলংকারিকেরা কাব্যরদের আশাদকে পরব্রন্ধের আশাদের ভুল্য বলিয়াছেন।

সাহিত্যের রসদোল্য আমর। উপজোগ করি বটে, কিন্তু তাহার অন্তর্ম্ব শ্বরূপ-নির্ধারণ করা তত সহজ নয়। পৃথিবতৈ এমন কতকগুলি বস্তু আছে যাহাকে কোনো স্থনির্দিষ্ট সংজ্ঞা-দারা সম্পূর্ণ বুঝানো যায় না। সাহিত্যের জন্মকথাটি জানিতে পারিলে ইহার যথার্থ প্রকৃতিটি হয় তো আমরা কিছুটা উপলব্ধি করিতে পারিব।

মাহ্মকে ঘিরিয়া রহিয়াছে একটি অর্থত জীবনপ্রবাহ আর বিচিত্রস্থলর

নিসর্গদংসার। আমরা নিষ্তই লাভ করিতেছি সমাজত্ব অগণন মাত্র্য ও বহিঃ-প্রকৃতির সামিধ্য। প্রকৃতিকে আপনার কাজে লাগাইবার জন্ত মাত্রবের বুদ্ধির কত

সাহিত্যের স্বরূপনিধ**ারণ** করা বস্তুত কঠিন থেলা। বুজির ক্ষেত্রটি স্থবিস্থত হওয়ার সঙ্গে সজে ঘটিতেছে মাজ্যের জানের প্রসার। সেই জ্ঞান সার্থক হইয়া উঠিতেছে প্রতিনিয়ত নূতন নূতন তথা ও তত্ত্বের

আবিক্ষারে—মান্ত্র গড়িয়া তুলিতেছে দর্শন-বিজ্ঞানের বিশাল সৌধ। বিশ্ব-প্রকৃতি ও মানবজীবনের রহস্ত ধরা দিতেছে মানুবের তীক্ষ বুদ্ধির কাছে। বুদ্ধির মাধ্যমে জগৎ ও জীবনকে জানা আজও শেষ হয় নাই।

কিন্দ্র অক্তান্ত পশুর মতো মান্ত্র শুপু প্রাত্তাহিক প্রয়োজনসীমার মধ্যে আবদ্ধ নয়। দেহপ্রীতি, আত্মরক্ষা, সমাজবন্ধনকে ছাড়াইয়া সে আরও অনেক উধের উঠিয়াছে—আবিষ্কার করিয়াছে আনন্দের স্বর্গলোক। মানবসংসার ও নিস্ক্র-সংসারের সঙ্গে মানুষের দৈনন্দিন প্রয়োজনের সম্পর্কটাই কিন্তু শেষ কথা নয়।

আনন্দময় দন্তার অধিকারী মানুষ জগং ও জীবনকে আমরা সেমন জানি বৃদ্ধি দিয়া, আবার তেমনি হৃদয় দিয়াও গভীরভাবে উপলব্ধি করি। এই হৃদয়বভির ক্ষেত্রেই মানুসের আনন্দময় সভা প্রয়ো-

জনের গণ্ডীটিকে অভিক্রম করিয়া বৃত্তিবিশ্বকে প্রম আত্মীয়দ্ধপে আ্লিশন জানায়। বৃত্তিপ্ত তথন আমাদের কাছে কেবল বাহ্রের ছ্লণ্ডের অভিথিমাত্র নয়— আমাদের আত্মার নিক্টতম আত্মীয়। জগতের রূপ-রুস-শব্দ-গ্রম-স্পর্ণ, মান্ত্রের হাসিকালা, আনন্বেদনা, স্থত্ংথ কত বিচিত্রভাবে আমাদের হৃদয়হ্যারে আ্লাত হানিতেছে। তাহাতে মানুষ সাড়া না দিয়া পারে না।

জগৎ ও জীবনের সান্নিধ্যে আসিষা মাছবের মনে যে-বিচিত্র ভাবান্নভূতি জাগে, সাহিত্য তাহারই রূপাশ্রিত বাণীবিগ্রহ। গুধু প্রয়োজনসাধনের সামগ্রী-রূপেই বস্তবিশ্ব আমাদের কাছে সত্য নয়—সে সত্য হইয়া উঠে তাহার অবারিত রূপদৌলর্ঘের আবেদনে। বস্তুকে জানাটা দর্শন ও বিজ্ঞানের লক্ষ্য, সাহিত্যে তাহা উপলক্ষ-মাত্র। বহিবিশ্বের নানান বস্তুর মধ্য দিয়া

সাহিত্য মানুষের ব্যক্তিপুক্ষের প্রকাশ

তাহা উপলক্ষ-মাত্র। বহিবিধের নানান্ বস্তুর মধ্য দিয়

সাহিত্যপ্রস্থা উপলব্ধি করেন নিজেকেই। এইদিক

হইতে দেখিতে গেলে সাহিত্য মানুষের ব্যক্তিপুক্ষের

প্রকাশ •বা অভিবাক্তি ছাড়া অক্সকিছু নয়। একটি ফুলের পরিচয় নানা মান্ত্রের কাছে নানা রকমের। ধরা যাক্ একটি পরের কথা। সাধারণ মান্ত্রের কাছে দে শুধু সামান্ত একটি ফুলমাত্র। উদ্ভিদ্তত্ত্বিদ্ বিজ্ঞানীর চোধে ফুলটির বিশিষ্ট পরিচয় অপেকা উহার জাতিপরিচয়টিই বড়ো। কেন না, তাঁহার কাছে পদাটি কেবল 'ভিক্টোরিষা রিজিয়া'। কবির কাছে ওই ফুলের পরিচয়টি ভিন্নতর। তাহার ফুলরবোধ বলে, পদাটি মাত্র ফুলই নয়—'ফুলের রাণী'—'ফ্রের লীলাসঙ্গানী'। আবার, একজন বেদান্তবাদী দার্শনিকের কাছে ফুলটি শুধু প্রতিভাসমাত্র—সতাহীন নিছক মারা, স্থারবাং উহার অন্তিম্ব মিধ্যা।

দেখা যাইতেছে, বস্তকে আমরা নানাভাবে জানি—বুদ্ধিতে জানি, জ্ঞানে জানি, আর জানি হৃদয় দিয়া। কবির জানা হৃদয়বৃত্তি বা অনুভূতির, দাশনিক-বিজ্ঞানীর জানা বুদ্ধি ও জ্ঞানের। কিন্তু জাগতিক ব্স্তুনিচয়ের 'intimate sense'

জাগতিক বস্তুকে আমরা
নানাভাবে জানি
পারে কবি। বস্তুর রুসস্বরূপের উপলব্ধির যথার্থ
প্রকাশেই সাহিত্যের সার্থকতা। প্রহার বিচিত্র

হৃদয়াগুভ্তির রঙে অনুরঞ্জিত ইইয়া উঠে বলিয়াই জীবন ও জগং সাহিত্যলোকে এমন অপূর্বতা-অপরপতা লাভ করে। তাই সাহিত্য লোকিক জগতের অনুকৃতি নয়—ইহা অভিনব দটে। বস্তুর কায়া আর কবিকল্পনার মায়া ইহাকে দান করে রসাভিবিক্ত একটা অনুভাত—আনন্দ্রদের উচ্চলনে ইহা নিত্য স্পন্দিত। এই রসসভাটিই সাহিত্যের অনুরক্ষ স্থরূপ।

কিন্তু সহজে ইছা পাঠকের চোবে ধরা পড়ে না। নানাজন তাই নানাভাবে সাহিত্যের রসপদাথটিকে খুঁজিয়া ফিরে। ,কউ খুঁজে অলংকারে, কেউ খুঁজে বীতিতে, কেউ খুঁজে বাচ্যে, কেউ-বা খুঁজে ব্যঞ্জনায়। কিন্তু সাহিত্যের বিশিপ্ত অংশের মধ্যে বস্তু-অতিশায়ী অনিবাচ্য রসের সন্ধান মিলিবে না—ইহা তো সমষ্টি নয়, ইহা অথও ঐক্যা। রস আছে শ্ল-অলংকার-রীতি-বাচ্য-ব্যঞ্জনা ইহাদের

বৃদ্ধির বিশ্লেবণে সাহিত্যের বিশ্লেষণের অতীত একটি প্রম-ঐক্যের অন্তর্গনের মধ্যেই ইহার ধ্বনিটিধরা পড়ে। 'সাহিত্য' কথাটির

ধাতুগত অর্থটিতে এ রকম একটা ঐক্য বা মিলনের ভাব নিহিত রহিয়াছে। এই মিলন বা সহিত্য শুধু দূরের সঙ্গে কাছের, অতীতের সঙ্গে বর্তমানের কিংবা বছ ফ্লয়ের একত্র সংযোগে নয়; এই সহিত্য রহিয়াছে বাচ্য ও বাচকে, ভাব ও রূপে, বিষয়বস্তা ও আঙ্গিকে। বুদ্রির বিশ্লেষণে সাহিত্যের তত্ত্ব গড়িয়া উঠে, কিন্তু রসের সন্ধান পাওয়া যায় না। রস্বস্তুটি বহুত্র সামগ্রীর স্মীভ্বনস্ঞাত আনন্দ্দন অঞ্ভব ভিন্ন আর-কিছুই নয়।

আমরা বলিয়াছি, হৃদয়ের ভাবারভৃতি গইয়াই সাহিত্যের কারবার। কিন্তু আকারহীন অমূর্ত হৃদয়শায়ী ভাব সাহিত্য নয়—ভাবের রূপবিলসিত বৃদ্দিক্ত ভাষামূতিটিই সাহিত্য। মাজুষের জনজভাবের স্বভাবটিই প্রকাশধর্মী—রূপাপ্রয়ী। রূপকে অবলম্বন করিয়াই ভাব রসমণ্ডিত হইয়া উঠে। তাই ছল-অলংকার-চিত্র-

সংগীত ইত্যাদির সহাযতায় কারাহীন ভাবকৈ রূপময় অমৃত হাল্যভাব করিয়া তোলার এত প্রচেপ্তা. তাই সাহিত্যে বিশেষ শাহিত্যনয় কথার জন্ম বিশেষ ভাষা। সাহিত্যের ভাবটি আবেগ-

ক্লানিত বলিয়া ইহার ভাষাটিও সাধারণত সুরঝংকৃত। কেবল বস্তুগত অর্থকে প্রকাশ করিয়েই শিল্পীর মনের কথাটি শেষ হইয়া যায় না—শেষের মধ্যেও যেন অশেষটি থাকিয়া যায়। এই যে ভাষাতীত অনির্বচনীয়তা, ইহারই জন্ম সাহিত্যের কথা সুরকে আশ্রয় করিয়া মূর্ত হইয়া উঠিতে চায়। অর্থের দারা দীমাবদ্ধ প্রতিদিনকার প্রয়োজনের ভাষার সঙ্গে সাহিত্যের ভাষার এইখানেই প্রভেদ।

ভাব এবং রূপকে যেখানে অন্মতাবে পাই সেধানেই সাহিত্যকৃষ্টি সার্থক। ইংশদের একটিকে বাদ দিয়া অন্যটিকে পাওয়ার মধ্যে অসম্পূর্ণতা রহিয়াছে। দেহ আর প্রাণ প্রস্পর জড়িত হইয়াই যেমন মানুষ, ভাব আর রূপের অভঙ্গ মিলনের

ফলে তেমনি সাহিত্য—সাহিত্যকর্মে উভয়েরই মূল্য ত্রপদংশর সমান। সাহিত্যে কতথানি ভাব থাকিবে, কতথানি থাকিবে কলাবিধি, তাহার সীমানির্দেশ করা যায় না। রূপদক্ষ বাহিরের কোনো নিয়মকেই মানিয়া চলে না। কেন-না, শিল্পীর মন চিরকালই স্বভন্ত প্রভন্তের ব্ঞতা সে কোনকালেই ব্রদান্ত করে না। সাহিত্য স্থলরবোধের অধিকারী আননদধর্মী মর্ত্যমানবের রূপশ্রীমন্তিত বাগ্রয় বিগ্রহ—রসাত্মকতাই ইহার স্বত্যকার স্কর্প বা প্রকৃতি।

# সাহিত্যের মূল্যবিচার

্রচনার সংকেতস্তত্তে ৪ প্রারম্ভিক-ভূমিকা—একালের মানুষ সাহিত্যে কেবলমাত্র রম-বস্তুটিকে লইয়া সম্ভ্রম থাকিতে চায় না—লোকিক জীবন-ও অলোকিক রদের মধ্যে সভ্যকার সম্পর্কটি কী— বস্তুগত সভ্যকে রূপায়িত করাই কি সাহিত্যের কাজ—সাহিত্য ও স্থল্পর—সমাজকল্যাণই কি সাহিত্যের বড়ো জিনিস—উপসংহার।

আমাদের প্রাচীনেরা 'রস'কেই সাহিত্যশিল্পের আত্মা বা প্রাণ্যস্ত বলিয়া জানিয়াছিলেন। 'রসাত্মকং বাক্যং কার্যম্'—তাঁহাদের এই বহুশ্রুত ক্থাটির সহিত আমরা সকলেই পরিচিত। হৃদয়ভাবের রসমৃতি সৃষ্টি করিয়া পাঠক-সাধারণকে আনন্দ দেওয়াই তাঁহারা সাহিত্যের লক্ষ্য বলিয়া ব্ঝিয়াছিলেন।

সাহিত্যে সমাজমগলের আদর্শের কথাও তাঁহাদের প্রারম্ভিক ভূমিক।
মধ্যে কেহ কেহ বলিয়াছেন। কিন্তু আসলে সাহিত্য-সম্পর্কে উহা যে তাঁহাদের মনের কথা নয়, তাহা বুয়িয়া লইতে এতটুকু বেগ পাইতে হয় না। ভার তীয় একজন প্রাচীন আলংকারিক বা সাহিত্যের রসবেত্তা বলিয়াছেন—আনন্দনিশুনী নাট্যের কলও যাঁহারা ইতিহাস প্রভৃতির মতো সাংসারিক জানের ব্যুৎপত্তি-মার বলেন, সেইসব অল্লব্র্দির সাধুদের নমস্কার—রসের আস্বাদ কী, তাহা তাঁহারা জানেন না। সহাদয়-হদয়-সংবাদী চিত্তবৃত্তি-বিশেষ এই যে রস, ইহাকেই প্রাচীনেরা সাহিত্যক্তির চরম লক্ষারপে মানিয়া লইয়াছিলেন।

কিন্তু আধুনিক ষ্ণে আমরা শুধু এই রসটিকে আমাদন করিয়াই পরিতৃপ্ত থাকিতে চাই না। আমরা আধুনিকেরা বলিতেছি—'এই বাহা, আণে কহ আর'। বস্তবাদ ও সমাজচেতনা একালের মান্তবের মনে নানাকারণে প্রবল হইয়া উঠিয়াছে। তাই সাহিত্যের ভিতরেও আজ আমরা খুঁজিতেছি সমাজের হিতসাধন বা লোকমঙ্গল-আদর্শ। একারণে এ ব্রের সাহিতাশিল্পীর পক্ষে

একালের মানুষ দাহিত্যে শুধু রদ-বস্তুটিকে পইয়াই সম্ভুষ্ট নর পাঠককে শুধু আনন্দপরিবেশন করিয়াই ছুট পাইবার উপায় নাই, কলাবের পথে সমাজকে অগ্রসর করিয়া দিবার গুরু-দায়িতিও আমরা তাঁহাদের উপর নির্বিচারে চাপাইয়া দিয়াছি। আবার, একালের বিজ্ঞানীদের

প্রচারিত মতবাদ আমাদিগকে এমন বিশান্ত করিয়া তুলিয়াছে যে, সাহিত্যে বাতব সতাকেও আজ আমরা নানাভাবে খুঁজিয়া বেড়াইতেছি। স্থতরাং সাহিত্যকারকে মিটাইতে হইবে একদিকে সামাজিক দাবী, অন্তদিকে সত্য-সন্ধিৎসার দাবী। তবে কি সমাজের হিত্যাধন ও বস্তুগত সত্যের প্রচারণাই সাহিত্যের লক্ষ্য ?

লৌকিক ভাবের অলৌকিক রদমতিকেই আমরা বলিয়াছি সাহিত্য। স্ত্তরাং সাহিত্য কবিপ্রতিভার মায়াশক্তিকে স্তঃ আনন্দ্দন একটি বস্তু। কিন্তু

লৌকিক জীবন ও অলৌকিক রুমের মধ্যে সম্পর্কটি কী

লৌকিক সমাজে বাস করেন—অর্থাৎ তিনি সামাজিক

জীব। অতএব সমাজের ভালোমলকে তিনি উপেক্ষা করিবেন কী করিয়া? এইভাবে সমাজ ও সাহিত্যের মধ্যে আমরা অচ্ছেন্ত একটি সংযোগস্ত খুঁজিতেছি। সাহিতো সমাজ আছে, জীবন আছে, আছে জগৎ—এ কথা অব্শুলীকার্য, এবং বস্তানিরপেক্ষ রসস্টে যে সন্তব নয়, তাহাও স্থাকার করিতে হইবে। কিন্তু গোলমাল বাধে তথন, যথন ইহাদের পারস্পরিক সম্পর্কের স্করণটি আমরা ভূলিয়া যাই। সমাজকে সাহিত্যে প্রতিবিহিত দেখি সাহিত্যেরই প্রয়োজনে—, নিচ্ক সমাজকে রূপায়িত করিবার জন্তই যে সাহিত্যে সমাজের স্থান নয়, এ স্ত্যটি ভূলিলে চলিবে না। উপায়কে লক্ষ্য ব্লিয়া ধ্রিয়া লইলে এ রক্ম গোলযোগ ঘটিতে বাধ্য।

দিতীয় প্রশ্ন ইইতেছে—সাহিত্যের সঙ্গে সংগ্রের সংপ্রকৃটি কী? সত্যকে রূপ দেওয়াই কি সাহিত্যের কাজ ? পূবে আমরা বলিয়াছি, বস্তুনিরপেক্ষ সাহিত্য বলিয়া কোনো জিনিস নাই। বস্তুকে সত্যদৃষ্টিতে দেখিতে হয় সাহিত্যিককে। কারণ, বস্তুর প্রতীতিকে লভ্যন করিলে পাঠকের চিংন্ত রসের উদ্রেক করা কঠিন

বস্তুগত সত্যকে রূপায়িত করিয়া তোলাই কি সাহিত্যের কাজ হইরা পড়ে। বস্তুহীন ভাব নিরালম্ব নিরাশ্রয়। অবচ ভাবকে রূপাশ্রিভ, রুসমণ্ডিত করিয়া তোলাই সাহিত্যের কর্তব্য। এজন্ত বস্তুসভাকে একেবারে উপেক্ষা করা সাহিত্যস্ত্রীর পক্ষে সম্ভব নয়। তথাপি বলিব, সাহিত্য

বাত্তবসত্যের বাহনমাত্র নয়। সত্যকে আবিকার করা দর্শন ও বিজ্ঞানের কাজ।

এজন্ম প্রাকৃত সত্য ও সাহিত্যসত্যে অনেকথানি পার্থকা রহিয়াছে। সাহিত্যে

যদি কোনো সত্য পাকে, তবে তাহা বস্তুর বসরপটিকে উপলব্ধি করারই সত্য।

বস্তুবিশ্ব ও মানবজীবন হৃদয়ে যে-ভাবাবেগ স্প্তি করে, সাহিত্যে পাই তাহারই

অভিব্যক্তি। জগৎ ও জীবনের যে-বিচিত্র রহস্ত সাহিত্যস্প্তির মধ্যে অভিব্যক্ত

হয়, তাহা বস্তুবিষয়ক তথ্য বা সত্যের কল্পানাত্র নয়, তাহাকে বলিব বস্তুর রস
স্পান্দন। সাহিত্যস্ত্রী সৌন্দর্য, আনন্দ বা রদের আবরণে সত্য অপবা মঙ্গল

প্রচার করেন না—হৃদয়ায়ভূতিকেই প্রকাশ করেন রূপয়য়ী ভাবায়, একটা বিশেষ
বাণীভঙ্গিতে। এ কারণে সাহিত্য জীবন ও জগতের 'imitation' নয়, ইহাকে

একরপ 'revelation' বা 'vision' বলা ঘাইতে পারে।

অনেকে বলিয়া থাকেন, সাহিত্য স্থলবের প্রকাশ, অর্থাৎ সৌন্ধ্যস্থিই ইহার
লক্ষ্য। আমরা বলিতে চাই, সাহিত্য সৌন্ধ্যকে প্রকাশ করে না—আনন্দকে
প্রকাশ করে সৌন্ধ্যস্থীর মাধ্যমে। যাহা আমাদিগকে
সাহিত্য ও হলর
যথার্থ আনল দেয়, ভাহাই স্থলর। স্থতরাং দেখা
হাইতেছে, সাহিত্যে জীবন আছে, জগং আছে, বস্তু আছে, সত্য আছে, আর
আছে স্থলর। আবার,মার্ধের সমাজ্যিও সাহিত্যেউপেক্ষণীয় নয়। কিন্তু জীবন ও

সমাজ-বিষয়ক কলাগেচিন্তা হইতে সাহিত্য জন্মলাভ করে নাই। এ সব জিনিস সাহিত্যের উপাদান-মাত্র, লক্ষ্য নয়। সাহিত্যের লক্ষ্য হইল মানুষকে আনন্দ দেওয়া, পাঠকের কাছে জীবন ও জগংসম্পর্কিত রসারভূতির স্পাদনটিকে ভুলিয়া ধরা। তবে এ কণাও আমরা বলিব, জীবন ও জগতের সঙ্গে যে-সাহিত্য যত অধিক জড়িত, তাহার আকর্ষণ আর আবেদন ততই গভীর—স্থায়িত্বের দাবী তাহার অপেকাকত বেশী। হলবে-হাল্যে সহিত্ত্বের দীর্ঘল্লী দেতু দেই সাহিত্যই গড়িতে পারে বেশী, যে-সাহিত্যে বৃহত্তর জগৎ ও সমাজজীবনের ছায়াসম্পাত অধিকতর।

সমাজের উন্নতির কথা নাহিত্যে নাই-বা রহিল —ইহাতে যদি থাকে জীবনকে গভীরভাবে উপলব্ধির কথা, দেটাও তো মামুষের কম পাওয়া নয়। বোধ ক্রি, সাহিত্যের এই দিকটার প্রতিলক্ষ্য ক্রিয়া একজন সমালোচক বলিয়াছেন:

দমাজমকলের কথাই কি মাহিত্যের বড়ো জিনিদ 'If the inventors of machinery have given mankind supplementary, extra-corporeal limbs, the poets have a far nobler gift for us, they have opened new windows in

our souls'। সমাজ ও জীবনের কলাাণ্সাধন করিবার, বস্তুর তথ্য ও সত্যকে আবিদ্যার করিবার মান্ত্র জগতে খুব কম নাই। কিন্তু সার্থক সাহিত্যস্তাই।,
শিল্পী—আনন্দের পরিবেশনকারী মান্ত্র –খুব বেশী আছে বলিয়া আমাদের মনে
হয় না। মানবের বেদনাধির জীবনে তাঁহারা আনন্দেবারা প্রবাহিত করিয়া দিন,
এই কামনাটিই বোর করি শুভব্দির লক্ষণ।

শিল্পীর ব্যক্তিপুরুষেরই একটি প্রকাশ হইল সাহিত্য, এবং এই প্রকাশের প্রেরণামূলে রহিয়াছে স্রস্তার আনন্দবেদনার উপলব্ধি। 'অকু-উদ্দেশ্য-নিরপেক্ষ সাহিত্যিক-আনন্দ কাম্য কিনা, তা যার মন কাম্য বলে জেনেছে, তার কাছেই কাম্য; সে-বোধ যার মনে নেই, তার কাছে

উপদংহার
প্রমাণ করা যাবে না—মনের অন্তভূতি ছাড়। তার অভ্
প্রমাণ নেই।' সাহিত্যের নিগৃত্ প্রকৃতি ও সমাজের সঙ্গে ইহার সংযুকার
সংস্কৃটি কা, তাহা ব্রিয়া লইতে না পারিলে সাহিত্যবিচারে নানা গোলগোগ
দেখা নিবারই সম্ভাবনা অধিক। সাহিত্যের ম্ল্যায়নের ক্ষেত্রে সংখারমুক্ত
দৃষ্টির প্রয়োজন খুব বেশী।

## সাহিত্যে আদুৰ্শবাদ ও বাস্তববাদ [সাহিত্যে নীতি]

রিচনার সংকেতহতে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—সমাজকল্যাণ ও নীতিবাধ—সাহিত্যে সমাজনীতির স্থান কতথানি—সাহিত্যমন্ত্য ও বাস্তবদত্য—সাহিত্যে আনুর্শবাদ ও বাস্তববাদের অনু—আদুর্শবাদ ও বাস্তববাদে, ইহাদের কোনোটিই ব্যংসম্পূর্ণ নয়—সাহিত্যে সভ্য স্থলর ও মঙ্গল, কোনোটিকেই উপেক্ষা করা চলে না—বিদ্ধমন্দিত্যের বিস্তদ্ধে আধুনিকের অভিযোগ—বাস্তববোধ সাহিত্যাংকর্ষের একমাত্র মাপকাঠি নয়— অুপীকৃত বস্তুপৃঞ্জকে কেহ সাহিত্য বলে না—নিছক বস্তুভদ্ধবাদ বলিয়া সাহিত্যে কিছু নাই—শরৎসাহিত্যের বাস্তবহা কি নিছক বস্তুকেন্দ্রিক—মানুষের জীবনবোধ-সম্পর্কিত দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তনশীল—উপসংহার।

সাহিত্যের দক্ষে সমাজ ও চীবনের যোগটি অবিচ্ছেত । রসসাহিত্যের প্রধান লক্ষ্য হয়তো আনল্দফ্টি—কিন্তু ইহার উপাদান হইল সমাজ্যস্তর্ভুক্ত সমাজশাসিত মানবজীবন। স্ক্তরাং সাহিত্যশিল্পী সমাজ ও জীবনসম্পক্তিত নানা জিজ্ঞাসাকে এড়াইয়া চলিতে পারেন না। পাঠকের মনেও সাহিত্যের আদর্শ ও লক্ষ্য সম্পর্কে নানা প্রশ্ন জাগে, এবং ইহাদের সঙ্গে আসিয়া পড়ে সাহিত্যে শ্লীলঅশ্লীল, স্কুলর-অস্কুলর, স্ক্নীতি ও ফুলীতির বিচিত্র জিজ্ঞাসা। শিল্পের ক্ষেত্রে রসাফাদনজনিত আনলকেই একমাত্র ফলশ্রুতি বলিয়া গ্রহণ কবিতে জনেক পাঠক দ্বিধাগ্রন্থ। তাই সাহিত্যক্ষে এই নীতির প্রশ্ন—মঙ্গল-আদর্শের প্রশ্নটি—আধুনিককালে গুব বড়ো হইয়া দেখা দিয়াছে।

সমাজপ্রবর্তনের দক্ষে দলেই মান্তবের মনে জাগিয়াছে নাতিবোধ। সমাজের বুহত্তর কল্যাণসাধন করিতে হইলে, সমষ্টির মঙ্গলিধান করিতে ১ইলে প্রথমে প্রয়োজন ব্যষ্টির আত্মদংকোচন। ব্যষ্টির অভংবোধকে, ভাহার স্বাধ্বন্ধিকে

কিছুটা সংকৃচিত করিতে না পারিলে সংনাজিক সমাজকল্যাণ সাত্তবের স্বাদীণ কল্যাণের পথটি প্রশন্ত ইইয়া উঠে ও নীতিবাধ না। বাটির নিরন্ধুশ স্বার্থবৃদ্ধি ও স্বেচ্ছাচারকে নিয়ন্ত্রিত করিবার জন্তই সমাজে স্টি হইয়াছে বহু তর বিধিনিষেধের। সমাজস্তার পরিপ্টির

জন্তই নীতিবোধের অনুশাসনকে মানুষ স্বীকৃতি জানাইয়াতে।

আটের ক্ষেত্রে—সাহিত্যসংসারে—এই সমাজনীতির স্থান কতথানি, ইহাই আমাদের বিবেচ্য। ভারতীয় প্রাচীন সাহিত্যে কিন্তু উক্ত নীতির প্রশ্নটি এককভাবে তেমন বড়ো হইয়া দেখা দেয় নাই। সাহিত্যশিলে স্থলবের সাবলীল

প্রকাশকে প্রাধান্ত দিলেও প্রাচীনের। সত্য, শিব ও সাহিত্যে সমাজনীতির স্থান কতথানি চেষ্টা করিয়াছিলেন—শিল্পের ক্ষেত্রে শ্রেরবোধকে

তাঁহাবা প্রেয়বোধ হইতে বিযুক্ত করিয়া দেখেন নাই। প্রাচীন সাহিত্যে তাই সত্য, স্থলর ও মঞ্চলের আদর্শ একবৃত্তে বিধৃত হইয়া রহিয়াছে।

বস্তুত স্কুনার শিরের বিচারে হান ও কালভেদে পরিবর্তনশাল সামাজিক নীতির প্রশ্নতি একহিদাবে অবান্তর। কেন-না, যদিও দাহিত্যের মূলে রহিয়াছে সমাজ ও জীবন, তথাপি সাহিত্য ইহাদের প্রতিক্ষতি বা অনুকৃতি নয়—সমাজ ও জীবনকে স্বীকার করিয়া লইয়াও সাহিত্য ইহাদিগকে অতিক্রম করিয়া যায়। দেজন্ত রূপে ও রুপে ইহা দম্পুর্ব একটা নৃতন স্বাষ্টি হইয়া উঠে। বাস্তব জগৎ ও সাহিত্যজগতের মধ্যে একটা স্কুপ্র পার্থক্য বিভ্যান। লৌকিক জগৎ শিল্পীর প্রতিভার মাদুস্পর্শে অলৌকিক হইয়া উঠে। সমাজপ্রভাবকে উপেক্ষা করিতে না পারিলেও, সাহিত্যে পাকে শিল্পীর রুসস্কৃতির প্রেরণা—ঠিক সমাজকল্যাবের তাগিদে ইহার স্কৃতি নয়। সাহিত্য, সংগীত ইত্যাদি শিল্প স্বভাবধ্যেই স্বতন্ত্র। সামাজিক বাঁতিনীতি ও সামাজিক আদর্শের মাপকাঠিতে ইহাদের মূল্যাবধারণ করিতে চাহিলে নানা গোলখোগ স্কৃতির সন্তাবনা দেখা দিতে বাধ্য।

সাহিত্যের সত্য সংসারের তথাকথিত বাস্তব সত্য অপেক্ষা আরও ব্যাপক এবং নিগৃঢ় — জীবনের শণ্ড বুড়াংশ এখানে মণ্ডলায়িত হইরা উঠে। তাই সাহিত্যে আমরা পাই একটি পরিপূর্ণতার স্বাদ, জীবন এখানে স্থগভীর অর্থপূর্ব। আমাদের মনে রাখা প্রয়োজন, সামাজিক রীতিন তির আদর্শ ও সাহিত্যের শিল্পাদর্শ এক নয়। সাহিত্যের ধর্ম অতি-

সাহিত্যের শিল্পালশ এক নয়। সাহিত্যের ধর্ম অতিব্যাপক মানবঁতাবোবের—রূপস্থি ও রসস্থি ইহার প্রধান লক্ষ্য। সাহিত্যের নীতি উদারতর, সমাজনীতি কিন্তু স্বাভাবিক কারণেই কিছুটা সংকীর্ণ তথা পরিবর্তন-শীল। সমাজের প্রয়োজনবোধেই স্থনীতির জন্ম। যে প্রয়োজনবোধে সামাজিক নীতির স্থাই, সেই প্রয়োজনবাধে ইর্নাতির জন্ম। যে প্রয়োজনবোধে সামাজিক নীতির স্থাই, সেই প্রয়োজনতুকু শেষ হইরা গেলে বিশেষ কালের, বিশেষ দেশের, বিশেষ কোনো নীতির মধ্যেও আসে পারবর্তন। তাই কালভেদে, দেশভেদে নীতির আদর্শটি পরিবর্তিত হয়। এই পরিবর্তমান নীতির মাপকাঠিতে সাহিত্যালিরকে যাচাই করিতে গেলে সাহিত্যের উদারতর নীতিটিকে ক্ষ্ম করা হয়।

#### সাহিত্যে আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ

এখানে ইহাও উল্লেখনীয় যে, সত্যকার মহৎ সাহিত্য স্থনীতিরও যেমন জয়গাঁ গাহেনা, তেমনি ঘুনীতি প্রচার করাও তাহার কাজ নয়। সমাজস্থ মান্তবের চারিত্রিক মহত্ব ও গুর্বলতা, হৃদ্যের বিচিত্র প্রবৃত্তির দ্বসংঘাত, আশা-আকাজ্জাকে আপ্রয় করিয়া একটা রূপলোক-বির্চনই ইহার যথার্থ লক্ষ্য।

কিন্তু গোলমাল এইধানেই যে, শিল্পস্থিকে আমর। স্বসময় নিছক আর্ট বা শিল্পছিলাবে বিচার করি না। যথন ইহাকে সমাজের কাজে লাগাইতে চাই, ইহার মূল্যায়নকালে যথন সামাজিক আদর্শ, সমাজের কল্যাণকেই বড়ো করিয়া তুলি,

সাহিত্যে আদর্শবাদ ও বান্তববাদের দ্বন্য তথন সাহিত্যে নানা সমস্তার উদ্ভব হয়—তথনই দেখা দেয় নানা মতবাদ। আধুনিক কালে সাহিত্যে যে-ছন্তটি বড়ো হইয়া উঠিয়াছে, তাহা আদর্শবাদ ও বাস্তববাদের।

3/

ইহাদের গতি ভিন্নমূথী। আদর্শবাদপ্রস্থত সাগিত্যে সামাজিক নীতিবোধ ও সমাজের ভালোমদ্দের আদর্শ অনেকথানি স্থান জুড়িয়া বসিয়াছে। পক্ষান্তরে বস্তুতান্ত্রিক সাহিত্যে প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় প্রচলিত সামাজিক নীতির বিশ্বদ্ধে একটা চাপা বিজোহের স্থর।

এখন আমাদের ব্রিয়া লইতে হইবে, এই ছইটি মতবাদের মধ্যে কোনো-একটিকে সম্পূর্ণ গ্রহণ করিয়া অস্টটিকে আমরা বাদ দিতে পারি না। কারণ, ছইটির মধ্যেই আংশিক সত্য নিহিত রহিয়াছে। আদর্শবাদী সাহিত্যকার গরে-উপস্থাদে

আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ, ইহাদের কোনোটিই স্বয়ংসম্পূর্ণ নয় সমাজমঙ্গলকে — সমাজনীতিকে — অকুণ্ঠ স্বীকৃতি জানাইতে চায়। এ পর্যন্ত তাঁহাদের সঙ্গে আমাদের অর্থাৎ আমরা পাঠকসাধারণের কোনো মতবিরোধ নাই। কেন-না, আমরা পূর্বেই বলিয়াছি, মহৎ সাহিত্য-

শিল্পী কদাপি উচ্চতর নীতি-আদর্শ বা মঞ্চলবোধের বিরোধী নহেন—স্থলরের সঙ্গে মানবসত্যের, জীবনের মূলনীতির কোনোরূপ বিরোধ থাকিতে পারে না। যাহা স্থলর তাহাই মঙ্গল, আবার তাহাই সত্য।

কিন্তু সাহিত্যমন্ত্রী • শিল্পে স্থলরকে উপেক্ষা করিয়া কেবল সমাজকল্যাণ প্রচার করিতে যথন বন্ধপরিকর হইয়া উঠেন, তথনই তিনি শিল্পীহিসাবে আপন

সাহিত্যে দতা স্থন্দর ও মঙ্গল
—কোনোটকেই উপেকা
করা চলে না

সীমারেথাটি লভ্যন করিরা যান। কারণ, এরুপ অবস্থার শিল্পের দাবীকে বস্তুত অগ্রাহ্ করা হয়। কিন্তু শিল্পেরও যে একটি বিশেষ ধর্ম আছে, এ সত্যটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। রূপকার প্রচারক হইতে পারেন না,

দেকণা আমরা বলিতেছি না। আমাদের বক্তব্য হইল, তিনি ভুধুমাত্র প্রচারক

নহেন। সাহিত্যে কতথানি প্রাণার থাকিবে, কতথানি স্থলরের অভিব্যক্তি থাকিবে, তাহার স্থাপি কোনো সীমারেথা নির্দেশ করা যায় না। শিলীর মায়ারী স্ক্লী-প্রতিভাই তুইয়ের মধ্যে একটি সামঞ্জ স্থাপন করে। শিলীকে মনে রাখিতে হইবে যে, তিনি প্রধানত অথা—প্রাণারক কিছা সমাজসংস্থারকের ভূমিকায় অবতীর্থ হওয়া তাঁহার পক্ষে মোটেই বড়ো কথা নয়। দৃষ্টান্তের সাহায্য লইলে আমাদের বক্তব্যটি,পরিক্ট ইইয়া উঠিবে।

বিহ্নমণাহিত্যের বিহুদ্ধে অতি-আধুনিকের যে অভিযোগ, তাহা বিহ্নমের সমাজবোধ কিংবা নীতিজ্ঞানের জন্ত নয়। বহিন্দক্ত অনেক ক্ষেত্রে পাহিত্যধর্মকে

বিশ্বমনাহিত্যের বিকলে বিশিষ্টেন বিশ্বমনাহিত্যের বিকলে বিশ্বমন্ত বিশ্বমন্ত

উপকালের হানে হানে বহ্নিম মুখ্যত প্রচারধর্মী বা সমাজসংস্কারক হই রা উঠিয়াছেন। ফলে, ঘটনাপ্রবাহ ও চরিত্রগুলির স্বাভাবিক বিকাশের গতি বাধাগ্রস্ত হই রাছে, জীবস্ত মাগ্রস্ব যন্ত্রচালিত পুতুলের মতো হই রা উঠিয়াছে। ফ্রন্মধর্মের প্রতি বৃদ্ধিমের যে অপ্রকা ছিল তাহা নয়, কিন্তু মাত্রাভিরিক্ত নীতিজ্ঞান ও সামাজিক মঙ্গলচিন্তা তাহার শিল্পামনটিকে অনেক সময় আচহন্ন করিয়া ফেলিয়াছে।

অন্তদিকে, বস্তু গ্রবাদী শিল্পী ধ্বন সাহিত্যে দ্লপস্টি ও রসস্টেকে মুধ্য স্থান দিতে চাহেন, কিংবা বাস্তববোধের কথা বলেন, তথন আমরা তাঁহার কোনো

বিরোধিতা করিব না। কেন-না, বস্তকে অস্বীকার থকনাত্র মাপকাঠি নয়

করিয়া, শিল্পায়ন ব্যাপারে রূপরসকে উপেক্ষা করিয়া
কোনো সাহিত্যশিল্পী দাঁড়াইতেই পারে না। কিন্তু

তাঁহারা বধন বলেন, সাহিত্যে রসই সর্বন্ধ, নীতির সঙ্গে সাহিত্যের কোনোরপ সম্পর্ক নাই, তধন আমরা তাঁহাদের এই মনোভাবের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানাইব। বাভবতার নামে তাঁহারা যধন সাহিত্যে নগ্নতা, কুঞ্জীতা, বীভৎসতাকে বড়ো করিয়া ধরিতে চাহেন, তধন মনটা বেন বিরূপ হইয়া উঠে। রসস্ষ্টের নামে এই রকমের উৎকে ক্রিক তা সাহিত্যে যে অবাঞ্চিত, এই সত্যাট আমাদিগকে উপলব্ধি করিতে ইইবে।

সাহিত্যকর্ম শুধু স্থূপীকৃত বস্তপুঞ্জ নর—বস্তবিখের স্বকিছুই সাহিত্যের উপাদান নর। বাগুবে যাহা বিশৃঙ্খল, অবিক্তন্ত, অসমঞ্জস—শিল্লীর প্রতিভার স্পর্শে সাহিত্যে তাহা স্থাসমঞ্জস স্থবিক্তন্ত স্থডোল হইয়া উঠিয়া অপূর্ব সৌন্দর্যছটায় বালমল করিতে থাকে। এতন্তির, বৃহত্তর মানবকল্যাণের যাহা

পরিপন্থী, দে-নীতি মন্থাধর্মের বিরোধী, শিল্পী যত প্রতিভাশালী হউন না কেন, জাঁহার প্রতিভা দেই নীতিবিরোধী উপাদানপুঞ্জ লইয়া কথনই সার্থক সৌন্দর্যস্থাই

করিতে পারিবে না। কারণ, ইহাতে সত্যকার স্পীক্ত বস্ত্পুঞ্জে কেহ সাহিত্য বলে না
নির্ত্ত হইবে না। নিরাবরণ বাস্তবকে, কদর্যতাকে

ভিত্তি করিয়া কালজয়ী সাহিতোর স্থ ইইতে আজ পর্যন্ত দেখা যায় নাই।

তবে, তথাকথিত সমাজবিরোধী প্রেমের চিত্র অন্ধিত হ**ইলে, সমাজচ্যত** পতিত মানবমানবার কথা থাকিলে, কিংবা যোন-আবেদনের বর্ণনা থাকিলেই ষে সাহিত্য তুর্নীতিপূর্ণ হইবে, ইহা আমেরা কথনই বলিব না কিন্তু শিল্পীর শিল্পকর্মে

মানবজীবনের গভীরতর রহস্তের ছায়াপাত যদি না হয়,
লছক বস্তুত্রশ্বদ বলিয়
সাহিত্যে কিছু নাই
ফ্টিয়া না উঠে, তবে রূপস্টি-হিদাবে তাহা ব্যর্থই

বলিতে হইবে। একারণে বলা যাইতে পারে, সাহিত্যে বস্তু আছে, ব্যক্তি আছে, কিন্তু নিছক বাস্তব্যাদ বা ব্যক্তিতন্ত্র বলিয়া ইহাতে কিছু নাই। বস্তবাদী সাহিত্যশিল্পা অনেক সময় বাস্তবের নামে কেবল যে উচ্চতর জীবননীতিকেই অখীকার করেন তাহা নহে—তাহারা নিজেদের অজ্ঞাতসারে সাহিত্যনীতি আর সাহিত্যধর্মকেও লজ্ঞান করিয়া যান।

দাহিত্যে আমরা চিরন্তন মানবসভা কিংবা মানবভাধর্মকে যে অগ্রাহ্ করিতে পারি না তাহার একটি আধুনিক দৃষ্টান্ত দিতেছি। বাংলাদাহিত্যে কথা-শিল্পী শরৎচন্দ্র 'রিয়ালিষ্ট' বা বস্তুভন্তবাদী বলিয়া পরিচিত। ইহাও বলা যায়, বান্তব

রূপায়ণের জন্মই সাহিত্যসংসারে তাঁহার যত নিন্দা শরৎসাহিত্যের বান্তবতা কি অথবা প্রশংসা। কিন্তু শরৎসাহিত্যের বান্তবতা শুধুই কি বস্তুকেন্দ্রিক—মানবজীবনের কোনো গভীরতার সত্য

কি উহার মধ্যে প্রতিবিধিত হয় নাই ? শরংচল্রের রচিত সাহিত্যে নীতির প্রশ্নটি কি একেবারে অবান্তর ? শরংসাহিত্যের প্রতি আমরা অন্তরের অকুণ্ঠ প্রদানিবদন করি কিসের জক্য ? মমতাহীন সমাজের চোখে যে-নারী ও পুরুষ অবাঞ্চিত, সমাজ যাহাদের কোনদিনই ক্ষমার দৃষ্টিতে দে বিল না, শরংচল্র সেইসব মায়ুষকেই তাহার সাহিত্যে হান দিয়াছেন। সমাজনীতির বিচারে হয়তো তাহারা পতি —মায়ুষ নামের অযোগা। কিন্তু সমাজনীতির উপরেও একটা নীতি আছে. হইতেছে উচ্চতর মানবতাবোধ। সেই নাতির বিচারেই তাহারা মায়ুষের তাহাবী করিতে পারে, এ কথাই কি শরংচল্র তাহার রচনার মধ্য দিয়া অগ

বুকাইতে চাহেন নাই? স্বর্গতিত সাহিত্যে সমাজকে তিনি অস্বীকার কথনো করেন নাই—কেবল উচ্চতর নীতির প্রেরণাষ প্রচলিত সমাজনীতিবিষয়ে কতকশুলি প্রশ্ন তুলিয়াছেন। উদার মানবধনকে—মহায়ত্বের মূলনীতিকে—সর্বান্তঃকরণে ও ব্যাপক সন্থান্তাবশে স্বীকার করিয়া লইয়াছেন বলিয়াই শ্রংচল্র
বাস্তব্যদী হইয়াও মহৎ শিল্পী হইতে পারিয়াছেন।

পক্ষান্তরে প্রাচীনের। ব্লিমকে ব্রদান্ত করিতে পারেন, কিন্তু শ্রৎচন্দ্রকে উাহার। স্থ্ করিতে পারেন না—জাঁগাদের বিচারে শ্রৎসাহিত্য ত্নীতিপূর্ণ, অশ্লীলতার হুই। অথচ আমাদের চোথে শ্রৎসাহিত্য অশ্লীল ব্লিয়া প্রতিভাত হয়

জীবনবোধ-সম্পর্কিত মানুষের দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তনশীল না। কেন ? এ প্রশ্নের উত্তরে বলা যায়, শ্লালতা-অশ্লীলতা সম্পর্কে প্রাচীনের যে দৃষ্টি, আমাদের সে-দৃষ্টি নয়। যুগের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে আমাদের জীবনবোধ বা জীবনের মূল্যায়ন সম্পর্কিত দৃষ্টিভঙ্গিতেও একটা

পরিবর্তন আসিয়াছে। বৃদ্ধিমর নীতিবোধ ও শরংচন্দ্রের নীতিবোধের মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য রহিয়াছে। যুগ্ধর্মপ্রভাবিত সামাজিক প্রয়োজনে নীতির সংজ্ঞাও পরিবর্তিত হয় বলিয়া জীবনের নবতন মূল্যায়নকে অস্বীকার করিবার উপায় নাই।

স্ক্রবিচারে, দেখা যায়, সমাজ ও জীবনের দিক হইতে মুখ ফিরাইয়া লইয়া মহৎ সাহিত্যস্টি সম্ভব নয়। যুগোত্তীর্ণ সাহিত্যে 'স্নুন্দর'-এর সহিত উচ্চত্র মানব-ধর্মের আদশটি জড়িত থাকিতে বাধ্য। এদিক হইতে দেখিতে গেলে আদশ্বাদ ও

বান্তববাদের মধ্যে সত্যকার কোনো বিরোধ নাই।

স্বতরাং আদর্শবাদী সাহিত্যও যেমন সাহিত্য, বস্ততাপ্রিক
সাহিত্যও তেমনি সাহিত্য। তবে আমাদের দেখিতে হইবে, শিল্লস্রপ্তা তাঁহার
অধর্মকে রক্ষা করিতে পারিয়াছেন কিনা। সাহিত্যের নীতি সমাজনীতি হইতে
আরও ব্যাপক, উদারতর। এই শাখত জীবননীতিটিকে সাহিত্যিক অস্বীকার
করিতে পারেন না। তাই বান্তববাদী শরৎচল্রের মুখেও আমরা গুনি: "যা অস্কুলর,
যা immoral, যা অকল্যাণ, কিছুতেই তা আট নয়, ধর্ম নয়। 'Art for Art's
sake' কথাটা যদি সত্য হয় তাহলে কিছুতেই তা immoral বা অকল্যাণকর হতে
পারে না। অকল্যাণকর এবং immoral হলে 'Art for Art's sake' কথাটা
কিছুতেই সত্য নয়—শতসহস্র লোকে তুমুল শব্দ করে বললেও সত্য নয়,—মানবজাতির মধ্যে যে-বড়ো প্রাণটা আছে সে একে কোনোমতেই গ্রহণ করে না।'
সাহিত্যে বস্তনিষ্ঠা ও আদর্শনিষ্ঠার বিচারে এই উক্তিটি সকলের প্রণিধানযোগ্য।

#### वाःला উপ্ৰয়াস

্রচনার সংকেতস্থ্রে ৪ স্চনা—বাঙালীর সাহিত্যজীবন ও পাণ্টাপ্তা প্রভাব—বাংলা উপভাসরচনার স্ত্রপাত—বাংলা উপভাস ও বন্ধিনচন্দ্র—বিশ্বনের অনুগানী রমেশচন্দ্র দত্ত—বিশ্বন্ধির উপভাসলেথক—বাংলা উপভাস ও রবীন্দ্রনাথ—প্রভাতকুনার—কথাশিলী শরৎচন্দ্র—হ্ইজন মহিলা লেখিকা—শরৎচন্দ্রের পরবর্তী বাঙালী উপভাসিক—সাম্প্রতিক কালের বাংলা উপভাস—কথাশিলী ভারাশংকর—উপসংহার।

বাংলা-উপস্থাস-সাহিত্যের ইতিহাস দীর্ঘ দিনের নহে। প্রাচীন ভারতে কাব্য ও নাট্যধারার প্রশংসনীয় বিকাশ আমরা দেখিতে পাই, কিন্তু উপস্থাস বলিতে যাহাবুঝায়, বিশাল এবং অতিশ্যু সমৃদ্ধ সংস্কৃত সাহিত্যে তাহা নাই বলিলেই

চলে। প্রাচীন সংস্কৃতসাহিত্যে একতম উপন্থাস বোধ

করি বাণভট্টবিরচিত 'কাদম্বরী'। কিন্তু ইহাও যথার্থ
উপশোস নয়—কাহিনী-উপকাহিনীর জটিল জালবিন্তার মূল আখ্যানটিকে প্রায়

হরধিগম্য করিয়া তুলিয়াছে। নাটকে ও কাব্যে প্রাচীনদের যে-আশ্রর্থ প্রতিভার
প্রকাশ দেখিতে পাই, কথানাহিত্যের ক্ষেত্রে তাহা সেইরূপ বিশায়করভাবে নীরব।

পাশ্চান্তাদেশে অষ্টাদশ শতক হইতে উপক্তাসের অপূর্ব সন্তাবনা আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। স্বনামধন্ত ফরাদী লেখক আলেকজাণ্ডার ভুমাকে আধুনিক উপক্তাসের স্প্তিকর্তা বলিলে বোধ হয় অক্তায় হইবে না। বাংলাদেশে তথা ভারতবর্ধে উপক্তাস-

বাঙালীর সাহিত্যজীবন ও পাশ্চান্ত্য প্রভাব সাহিত্যের আবির্ভাবের মূলে রহিয়াছে পাশ্চান্তা প্রভাব। বৈদেশিক ভাবধারার সংযোগে আধুনিক বাঙালীর জীবনে যে-বৈপ্লবিক পরিবর্তন দেখা দিল, তাহা শিক্ষা,

সংস্কৃতি, শিল্প, বিজ্ঞান ও সাহিত্য সর্বক্ষেত্রেই সমভাবে পরিক্ষুট। ইহার জক্ত অষ্টাদশ-উনবিংশ শতাব্দীর মিশনারীসম্প্রদায় ও তাঁহাদের সহিত সংশ্লিষ্ট বিধ্যাত কোর্ট উইলিয়ম কলেজই সমধিক গৌরব দাবী করিতে পারে।

এই মিশনারীরাই প্রথম বাংলাগভরচনার প্রবর্তন করেন, এবং তাঁহাদের ভিৎসাহে তৎকালীন মনীবীবৃদ বাংলাসাহিত্যের উন্নতিকল্পে মনোনিবেশ করেন।

এই ধারাটিকে অন্নসরণ করিয়াই সহজ স্বাভাবিক বাংলা-বাংলা উপন্তাদ-রচনার গভের মান নির্ধারিত হয়, এবং কালক্রমে আমর। প্রথম স্ত্রপাত বে-বাংলা উপন্তস্থানি পাই তাহার নাম 'আলালের

বরের ত্লাল'। গ্রন্থানি লিখিয়াছেন তখনকার বিশিষ্ট সমাজসেবী প্যারিচাঁদ মিত্র প্রবৃক্ষে টেকচাঁদ ঠাকুর। বইটি উদ্দেশুমূলক। বড়লোকের ছেলে কুসংসর্গে পড়িয়া কীভাবে উচ্ছর হইরা যার, এবং অপরপক্ষে দং-দংসর্গে থাকিলে জীবনে কীরূপ উন্নতি হইতে পারে, গ্রন্থখানির ইংাই প্রতিপান্ত বিষয়। রচনাভিন্নির সর্লতা ও সরসভার জন্ত 'আলালের ঘরের তুলাল' বিশেষ জনপ্রিয়তা অর্জন করে। এই সময়ের আর-একথানি উল্লেখযোগ্য সমাজচিত্র 'হুতোম প্যাচার নক্সা'। ইহাও ঠিক উপস্থাস নম্ন সামাজিক কতকগুলি ব্যক্ষাত্মক নক্সার সমষ্টিমাত্র। গ্রন্থকার কালীপ্রসন্ন সিংহ ইহাতে কথ্যভাষার প্রয়োগরীতি সম্পর্কে যে তুঃসাহসিক পরীক্ষাক্ষার করিয়াছিলেন, আধুনিক উপস্থাসের উপবৃক্ত ভাষা-রচনার পক্ষে তাহা প্রভূত সহায়তা করিয়াছে।

বাংলা-উপস্থাস সর্বপ্রথম নবপ্রাণ ও নবরূপ গ্রহণ করিয়া অভাবনীয় ক্রথর্বে আত্মপ্রকাশ করিল প্রতিভাগের বিহ্নমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়ের অমৃত্বর্ধী রচনায়। তাঁফার 'বঙ্গদর্শন' পত্র একাধারে যেমন বাংলা-সাংবাদিকভার ক্ষেত্রে নব্যুগ প্রবর্তন করিল,

বাংলা-উপস্থান ও বৃদ্ধিন বিষ্ণান বিষ্ণান বিষ্ণান কিনী। বৃদ্ধিন বৃদ্ধি

বৃদ্ধিন বাংলাদেশের সাহিত্যভূমিতে প্রবাহিত করাইলেন। বছদিনের শুদ্ধ নীর্দ্র বাংলাসাহিত্যভূমি সহসা উবর হইয়া ফলেপুলে সমৃদ্ধ হইয়া উঠিল। উপত্যাসসাহিত্যের যাত্ত্বর বৃদ্ধিন গ্রহের পর গ্রহ বৃদ্ধালী পাঠককে উপহার দিলেন।
তাঁহার 'কপালকুগুলা', 'বিষর্ক', 'কৃষ্ণকাস্তের উইল', 'চল্রশেবর', 'আনলমঠ'.
'রাজসিংহ' প্রভৃতি জনপ্রিয় উপত্যাসাবলী বাংলা-কথাসাহিত্যকে শৈশ্ব হইতে
সহসা ধৌবনে উত্তীৰ্ণ করিয়া দিল।

বৃদ্ধিমের উপন্থাসগুলিকে নানা শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়। তিনি মূল করোম্যান্টিক এবং আদুর্শবাদী হইলেও সামাজিক, ঐতিহাসিক, অর্ধ-ঐতিহাসিক উপস্থাস এবং বিশুদ্ধ বোম্যান্স তাঁহার লেখনীন্থে বিভিত্তরূপে আত্মপ্রকাশ করি-রাছে। রুট, লীটন প্রভৃতি ইংরেজ গ্রন্থকার দের প্রভাব তাঁহার রচনায় থাকিলেও, বৃদ্ধিমই প্রথম থাঁটি বাংলা-উপন্থাসের স্রুগ্ণ — এই দিক দিয়া তিনি অভাবিধি স্প্রেতিহন্দী হইয়া রহিয়াছেন।

বিষ্কমের ধারাকে অবলম্বন করিয়া বাংলাসাহিত্যে কিছুদিন সক্ষম ও আক্ষম
অন্থকরণের পালা চলিতে পাকে। এই লেখকদলের মধ্যে
বিশ্বমের অমুগানী
রমেশচন্দ্র দত্ত
তিনি ঐতিহাসিক ও সামাজিক উপন্থাস-রচনায় এ ভী
হুইয়াছিলেন। তাঁহার রচনাভঙ্গি কতুকটা বৃদ্ধিমের দ্বারা প্রভাবিত হুইলেও

'মহারাষ্ট্রজীবনপ্রভাত', 'রাজপুতজীবনসন্ধা', 'মাধবীক্ষণ', 'সমাজ' ও 'সংসার' প্রভৃতি উপন্থাস রচনা করিয়া তিনি প্রচুর খ্যাতি অর্জন করেন।

এই সময়ে বা ইহার অব্যবহিত পরে সামাজিক উপন্তাস লিখিয়া থাহারা ফশস্বী হন, তাঁহাদের মধ্যে যোগেল্রনাথ বস্থা, তারকনাথ গঙ্গোপাধ্যায়, ত্রৈলোক্য-

বক্সিম্তুগের উপস্থাদ-লেখক নাথ মুখোপাধ্যার প্রভৃতির নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। যোগেল্রনাথের 'শ্রীশ্রীরাজলক্ষ্মী', তারকনাথের 'বর্ণলভা', বৈলোক্যনাথের রসাত্মক সাহিত্য 'কঙ্কাবভী' আজ

পর্যন্ত সমাদৃত হইয়া থাকে। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের ভগিনী স্বর্ণকুমারী দেবী সামাজিক ও ঐতিহাসিক উপত্যাস লিথিয়া যথেষ্ট খ্যাতিলাভ করেন। তাঁহার 'ছিল্লমুকুল', 'দীপনির্বাণ' প্রভৃতি গ্রন্থ সর্বজনপরিচিত। বাংলাসাহিত্যে তাঁহাকেই প্রথম-মহিলা ঔপত্যাসিকের কৃতিও জ্বপণ করা চলে।

বিশ্বকবি রবীক্রনাধের অভাদেয় বাংলাউপক্রাসে একটি বিশ্বয়কর বিবর্তনের স্ত্রপাত করিল। রবীক্রনাধ মুধ্যত কবি হইলেও তাঁহার রচিত কয়েকধানি উপক্রাস

বাংলা উপস্থাস ও রবীন্দ্রনার্থ সমসাময়িক সাহিত্যক্ষেত্রে বিপুল আলোড়নের স্টি করিয়াছিল। 'ঠাহার 'নৌকাড়বি' ও 'চোথের বালি' গতালগতিক রোমাান্সের মধ্যে একটি অপূর্বদৃষ্ট নবীন

সম্ভাবনা আনিল। হাদরধর্মের সভিত সমাজের সংঘাত ও মানবমনের পরস্পরবিরোধী প্রবৃত্তিগুলির অপ্রান্ত অন্তর্গুলি জাবনে যে নিচুর ট্র্যাজেডির প্রপাত ঘটিয়া থাকে, রবীন্দ্রনাথ তাঁহার উপন্তাদের মধ্যে ইহাই কুটাইয়া তুলিবার প্রয়াস পাইলেন। এই অন্তর্গুল্ ও সমস্তা স্বাপেকা তীক্ষ্ণ ও শীত্র রূপধারণ করিল তাঁহার 'নষ্ট্রনীড়ে', এবং এইরূপে বাংলাদেশে মনস্তর্গুলক কথাসাহিত্যের প্রবর্তন ঘটিল। রবীন্দ্রনাথের 'ঘরে-বাইরে', 'চাথের বালি', 'যোগাযোগ'। প্রভৃতি উপন্তাস এই ধারারই অনুসারী। তবে 'শেষের কবিতা', 'মালঞ্জ', 'তুইবোন' প্রভৃতি উপন্তাস প্রধানত গাঁতিধ্যী।

এই রবীস্রথ্গে লঘু কৌভুক এবং অনাবিল আনন্দরস পরিবেশন করিবার জন্ম আর-একজন লেধক আবিভূতি হইলেন, তিনি প্রভাতকুমার মুধোপাধ্যায়। প্রভাতকুমারের রচনায় একটি উপভোগ্য আন্তরিকতা প্রভাতকুমার আছে, এবং সেজন্ত একসময়ে তাঁহার জনপ্রিয়তার সীমা

ছিল না। ছোটগল্পে ও উপতাসে তাঁহার অনলদ লেখনী সমভাবে মধুবর্ষণ করিয়াছে। প্রভাতকুমার বাংলার একজন লোককান্ত ঔপত্যাসিক।

মনস্তব্যুলক কথাসাহিত্যের যে-ধারা রবীক্রনাথে প্রথম সন্তাবিত হইরাছিল, ভাহাকে সার্থক করিয়া ভুলিয়াছেন বাংলার শ্রেষ্ট উপস্থাসকার শরৎচল্র চট্টো- পাধ্যায়। বাঙালী পাঠকের কাছে শরংচক্রের পরিচয় বিবৃত করা সম্পূর্ণ নিপ্রায়োজন বলিয়াই মনে করি। দেশের প্রতি অশেষ মমন্তবোধ, লাঞ্ছিত নিপীড়িত অপমানিতের জন্ম মুগভীর বেদনাবোধ, অন্তরের শিল্পীমূলভ সদাচেতন স্পর্শকাতরতা তাঁহার রচনাকে আমাদের প্রাণের জিনিস করিয়া তুলিয়াছে। কোধায় আমাদের 'পল্লীসমাজে' পঙ্গু বিকারগ্রস্ত জীবনের বিষ ফেনাইয়! কথাশিল্পী শরৎচন্দ্র উঠিতেছে, কোধায় 'অরক্ষণীয়া' জ্ঞানদার চোধের জল সকলের দৃষ্টির অগোচরে নীরবে ঝরিভেছে, কোণায় বিরহী 'দেবদাস' তিলে তিলে ব্যর্থ তার অপমৃত্যু বরণ করিয়া লইতেছে, কোপায় 'সাবিত্রী'র ভায় হৃদয়বতী নাশ্বীকে আমরা চরিত্রহীনা বলিয়া সমাজ হইতে নির্বাসিত করিতেছি, এবং কোথায় 'নারায়ণী' ও 'বি-দু'-র মাত্রেহে স্বর্গের অমৃতপ্রবাহের স্থার পাত্রাপাত্র বিচার না করিয়া সহস্রধারায় উৎসারিত হইতেছে—শরৎচক্রের রচনায় তাহারই পরিচয় আমরা । পাইয়াছি। এই অভিশপ্ত দেশের বেদনাভূর নারীসমাজের করুণ ব্যধার চিত্র শরৎচন্দ্র অপূর্ব ও জীবন্ত করিয়া আমাদের দৃষ্টির সমূবে তুলিয়া ধরিয়াছেন। লীলা-চঞ্চল নদীপ্রবাহের মতে! গতিশাল স্বতকূতি ভাষা তাঁহার রচনাকে ঘেমন হৃদয়গ্রাহী তেমনই রসখন করিয়াছে।

শবৎচন্দ্রের সমসাময়িক-হিসাবে তুইজন মহিলালেখিকার নামও শ্রহার সঙ্গে স্থারণ করা উচিত। ইংহারা হইতেছেন অমুরূপা দেবী ও নিরুপমা দেবী। উনিশ শতকের ইংরেজী সাহিত্যে মহিলালেখিকা জেন অস্ট্রেন, জর্জ এলিয়ট প্রভৃতির সঙ্গে ইংহাদের তুলনা করা চলে। ইংহাদের রচনায় বুদ্ধিবাদ বা মনোবিকলন অপেক্ষা হৃদয়াবেগের আধিক্য দেখিতে পাওয়া যায়। কোনো কেনো কেনো কেনো কেই হৃদয়াবেগ রস্পিক্ত ও মনোরম হইয়া উঠিয়াছে। বাংলাদেশে ইংহাদের অমুরক্ত পাঠকের অভাব নাই।।

অতঃপর উপেন্দ্রনাথ গলোপাধার, চারুচন্দ্র বন্দ্যোপাধার প্রমুথ অপেক্ষারুত আধুনিক ওপন্থাসিকদের নাম শ্বরণীয়। উপেন্দ্রনাথের 'রাজপথ' ও চারুচন্দ্রের 'মুক্তিসান', 'দোটানা' প্রভৃতি গ্রন্থ বাংলা-উপন্থাসকে সমৃক করিয়াছে। সাতাদেবী এবং শান্তাদেবীও কয়েকখানি ভালে। বই রচনা বাঙালী উপভাসিক ও 'বক্সা' প্রথমশ্রেণীর উপন্থাসের সম্মান লাভ করিতে পারে। নরেশচন্দ্র সেনগুগু এবং সৌরীন্দ্রমোহন মুখোপাধ্যায়ও কিছুকিছু ভালো গ্রন্থ লিবিয়াছেন। আধুনিক মহিলালেবিকাদের মধ্যে প্রভাবতী দেবী সর্বত বিষ্কাছেন।

সাম্প্রতিক বাংলাদাহিত্যে তারাশংকর বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রেমেল্র মিত্র, মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়, বিভৃতি বন্দ্যোপাধ্যায়, বনফুল, অচিন্ত্যকুমার দেনগুপু, প্রবোধ সাঞাল

ও বৃদ্ধদেব বস্থ প্রমুখ লেথকরাই অগ্রণী। মাণিকের 'পদ্ধা-দাশ্রতিক কালের

নদীর মাঝি', বিভৃতি বন্দ্যোপাধ্যায়ের 'পথের পাঁচালী',

বাংলা উপস্থাদ

বিভৃতি মুখোপাধ্যায়ের 'নীলাঙ্গুরীয়', বনফ্লের 'জন্দম'

নানাদিক হইতে সমধিক প্রসিত্তি লাভ করিয়াছে। মনোজ বস্তু হইধানি রাজনীতিক উপতাদ—'সৈনিক' ও 'ভূলি নাই'—লিধিয়া বাঙালী পাঠকের হৃদয় জয় করিয়াছেন। সরোজ রায়চৌধুরীর 'শতাশীর অভিশাপ'ও বিশেষত্পূর্ণ। নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়ের 'উপনিবেশ', 'শিলালিপি', 'পদস্কার' প্রভৃতি গ্রন্থ

কিন্ত আধুনিক সাহিত্যে যিনি প্রতিভার বৈশিষ্টো স্বাধিক সমুজ্জ্ব ও কীতিমান তিনি হইতেছেন তারাশংকর বন্দ্যোপাধ্যায়। শ্বংচন্দ্রের উপন্যাসে বে-সমাজচেতনার অন্তুর উদাত হইয়াছিল, তারাশংকরের সাহিত্যে তাহা ফলেপুলে

বিকাশলাভ করিয়াছে। বাংলাদেশের জলমাটির সহিত তারাশংকর ঘনিষ্ঠ সংস্রবের ফলে তাঁহার সাহিত্যে আমরা অপূর্ব বন্দ্যোপাখ্যাঃ
সমাজবোধের রূপায়ণ দেখিতে পাই। বর্তমান কালের

বাজনীতির সমস্তার ঘাতপ্রতিঘাত, সর্বগ্রাসী মন্বন্ধরের করালছায়া, নিপীতৃন ও অত্যাচারের ভিতর দিয়া জাতির যে-অমর প্রাণশাক্ত বাংলার পল্লীতে স্পান্দিত হইয়া উঠিতেছে, 'ধাজীদেবতা', 'কালিন্দী', 'গণদেবতা', 'পঞ্জাম', 'হাঁম্বলী বাকের উপকথা' প্রভৃতি উপন্তাদে তারাশংকর তাহারই বার্তা বহন করিয়া আনিয়াছেন।

বাংলার উপন্থাসসাহিত্য ক্রতগতিতে ক্রমবিকাশের পথে অগ্রসর হইতেছে।
শাভাবিক পূর্ণতার মধ্য দিয়া অনুর ভবিদ্যতে ইহা যে পৃথিবীর অন্যতম শ্রেষ্ঠ সাহিত্য
উপদংহার
উল্লিখিত সাহিত্যিকরন্দ ছাড়া আরও বহু নবীন
সাহিত্যিকের মধ্যেও আমর। তাহার পূর্বাভাস পাইতেছি। অন্ন সময়ের মধ্যে
বাংলা উপন্থাসের যে সমৃদ্ধি ঘটিয়াছে, তাহা বিশায়কর বলিলে এতটুকু অত্যুক্তি
ভইবে না।

#### वाश्ला बाछक

[ রচনার সংকেত্রস্ত্ত্র ঃ বাংলা নাটক আধুনিক কালের স্থাই—বাংলা নাটক ও পাশ্চান্ত্র প্রভাব—বাংলাভাষার প্রথম সার্থক নাটক—মধ্সুদনের নাট্যপ্রতিভা—দীনবকু মিত্র—জ্যোতিরিজনাথ স্থাকুর ও মনোমোহন বস্থ—নাট্যকার বিরিশ্চন্ত্র—কবি-মাট্যকার বিজেল্রলাল রায়—আরও কংকেজন উল্লেখযোগ্য নাট্যকার—নাট্যদাহিত্য ও রবীল্রনাথ—একাজ নাটক—উপসংহার। ]

বাংলা-সাহিত্যে নাটক একাস্তভাবে আধুনিক কালের স্ষ্টে। উনিশ শতকের দিতীয়াধের পূর্বে কোনে। সার্থক বাংলা নাটক রচিত হইয়াছে বলিয়া আমাদের জানা নাই। আমাদের দেশে সাধারণ রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠা ও নাটক-

বাংলা নাটক
কথকতা, কবির গান, পাঁচালী প্রভৃতি জিনিসই জনসাধারণের মনোরঞ্জন করিত। অনেকে মনে করিষ

খাকেন, সেকালের যাত্র। হইতেই বাংলা নাইকের ঘাভাবিক অভিবাক্তি ঘটিয়াছে— এরূপ ধারণা কিন্তু ভ্রমাত্মক। বলিতে গেলে, আধুনিক যাত্রাও একপ্রকার এ মূগের স্প্রে। বাংলাকাব্যসাহিত্যের ক্ষেত্রে আমরা দে-প্রাচীনত্ব দাবী করিতে পারি, নাটক সম্পর্কে সেরপ কোনো প্রাচীনত্বের দাবী আমরা করিতে পারি না।

১৮১৭ সালে খিলুকলেজ প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর হইতেই বাংলাদেশে পাশ্চান্ত্য হাওয়া বিশেষভাবে প্রবাহিত হইতে থাকে। ইয়োরোপীয় শিক্ষা ও সাহিত্য আমাদের মনের অভাবনীয় রূপান্তরসাধন করিল—ইংরেজী-শিক্ষিত বাঙালীর প্রাণে উলোধিত করিল অভিনব রসপ্রেরণা। সেই রসপ্রেরণার ফলেই

বাংলা নাটক ও

শালার স্টি হইল। ১৮৩১ সালে প্রসন্মর্মার ঠ'কুর

কত্ক 'হিল্ থিয়েটার' প্রতিন্তিত হয়। ইহার পর

चात्र अवस्त्र विश्वास तक्ष्म तक्ष्म तक्ष्म के के विश्व क

পরিগ্রহ করে। সাধারণ রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠার সঙ্গে সঙ্গে নাটক রচনার ক্ষেত্রেও একটা নূতন প্রেরণা ও উত্তম দেখা দেয়।

বাংলা সাহিত্যে আধুনিক আদর্শের সর্বপ্রথম নাটক কোন্টি, তাহার সম্পর্কে মতদ্বৈধ দৃষ্ট হয়। অনেকে বলেন, তারাচরণ শিক্লার প্রণীত ভেদ্রার্জুন'ই আমালের সাহিত্যে প্রথম নাটক। আবার, কেউ কেউ বলেন, স্বরূপের দিক দিয়া উক্ত

গ্রন্থখানি যাত্রারই সংগাত্ত। সে যাহাই হোক, একেতে বাংলা ভাষার, এখন পণ্ডিত রামনারায়ণ তর্করত্বের 'কুলীনকুলসর্বস্ব'কেই শর্থক নাটক • আমরা বাংলাভাষার প্রথম সার্থক নাটক বলিয়া গ্রহণ

করিতে পারি। মধুস্দনের অভ্যাদয়ের পূর্বে রামনারায়ণের খ্যাতি বাংলাদেশে খুব বেনী ছড়াইয়া পড়িয়াছিল। রামনারায়ণের রচনায় উচ্চাদের নাটাুকাশল বিশেষ দৃষ্ট হয় না। কিন্তু প্রহস্মরচনায় তাঁহার ক্রতিত্ব অধীকার করা
যায় না।

আধুনিক বাংলানাটকের প্রকৃত গোড়াপত্তন হইয়াছিল মাইকেল মপুসননের হাতে। সাহিত্যের ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন স্বাসাচী। আজ বাংলাসাহিত্যে মধুস্দন শ্রেষ্ঠ কবি বলিয়া পরিচিত, কিন্তু নাটক-রচনার মধ্য দিয়াই তিনি সর্বপ্রথম সাহিত্যের ক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। মধ্বুদনের নাট্যপ্রতিভা বেলগাছিয়া নাট্যশালার সহিত মধুপুদন ঘনিষ্ঠভাবে ব্দুড়িত ছিলেন, এবং এই রন্ধমঞ্চি তাঁহার নাট্যপ্রতিভাকে অনেকথানি পরিচালিত করিয়াছিল। যদিও ইংরেজী আদর্শেই তিনি নাটক-রচনায প্রবৃত্ত হুইয়াছিলেন, তথাপি সংস্কৃতনাটকের বচনারীতিকে মধুস্থদন একেবারে অস্বীকার করিতে পারেন নাই। তাঁহার 'শর্মিছা', 'পলাবজী' ও 'রুঞ্কুমারী' আমাদের নাট্যসাহিত্যে নব্যুগের স্বষ্ট করে। উক্ত 'রুঞ্চুমারী' বাংলাদাহিত্যের প্রথম ট্রাজেডি বা বিষাদান্ত নাটক—'শর্মিষ্ঠা' এবং 'পদ্মাবতী' পৌরাণিক নাটক। এই তিনটি নাটকে অভিনবত্ব থাকিলেও, ইহাদের মধ্যে প্রথমশ্রেণীর নাট্যপ্রতিভার স্পর্শ নাই। অবখা মধুস্দনের রচিত হুইটি প্রহ্সন—'একেই কি বলে সভ্যতা' এবং 'বুড়ো শালিকের ঘাড়ে রেঁ।' সে-যুগের প্রশংসনীয় স্ষ্ট। বান্তব্ধর্মী চরিত্রচিত্রণ ও ভাষার স্থানিপুণ প্রয়োগে এই ঘূইথানি প্রহদন দ্বজনের মনোরজন করিতে সমর্থ হইরাছে।

মধুহদনের পরেই নাট্যজগতে স্থনামধন্ত দীনবন্ধ মিত্রের আবিভাব। বাংলা নাট্যসাহিত্যকে দীনবন্ধ অনেকথানি অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন। তাঁহার ছিল সভাকার নাট্যপ্রতিভা। বাঙালীর সমাজজীবনের সহিত দীনবন্ধুর পরিচয়টিও ছিল নিবিড়। বাঙালীসমাজের বিচিত্র চরিত্র ও ঘটনা তাঁহার রচনায় স্থানর বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। তাঁহার প্রথর বাস্তব দৃষ্টি, দরদী প্রাণ্ ও শিল্পরচন-প্রতিভা ছিল বলিয়াই সাধারণ বাঙালীজীবনের পটভূমিকায় তিনি অনেকথানি স্ফলনকুশলতা প্রদর্শন করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। দীনবন্ধুর 'নীলদর্পণ' বাংলাদেশে একদিন অভ্তপূর্ব আলোড়ন সৃষ্টি করিয়াছিল। মানবতার প্রতি এতথানি শ্রন্ধা দেযুগের অন্ত কোনো সাহিত্যিক দেখাইতে পারিয়াছেন বলিয়া আমাদের মনে হয় না। দীনবন্ধুকে বাংলা বস্তুতাব্রিক সাহিত্যের একজন শ্রেষ্ঠ পর্থিকং বলা ঘাইতে পারে। প্রহেশনরচনার ক্ষেত্রেও তিনি সিদ্ধহন্ত ছিলেন। তাঁহার 'সধবার একাদনী', 'বিয়ে-পাগলা বুড়ো', 'জামাই বারিক', নবীন তপস্বিনী' প্রভৃতি নাটকে লক্ষণীয় বিশিষ্টতার ছাপ দেখিতে পাওয়া যায়।

বাংলা-নাট্যপাহিত্যে দীনবন্ধুর পর জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর ও মনোমোহন বস্থর নাম উল্লেথযোগ্য। জ্যোতিরিন্দ্রনাথ 'অশ্রুমতী', 'সরোজিনী', 'পুরুবিক্রম' প্রভৃতি নাটক রচনা করেন। তাঁহাকে খুব উচ্চরের শিল্পী বলা চলে না। 'অলীক প্রকাশে' তিনি যে-হাস্তর্সের স্পষ্ট করিয়াছেন জোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাহা বেশ উপভোগ্য। তাঁহার নাটকে কোনো-কোনো জায়গায় গ্রীক নাটকের প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। মনোমোহন বস্থর 'প্রণয়পরীক্ষা', 'রামাভিষেক', 'সতী' নাটক একসময়ে বেশ ব্যাতি অর্জন করিয়াছিল। পৌরাণিক আবহাওয়ার মধ্যে তিনি আবৃনিকতার ভঙ্গি আনিতে চেষ্টা করিয়াছিলেন—কিন্তু স্ব্র ভেমন সাফল্য অর্জন করিতে পারেন নাই।

আমাদের রঙ্গমঞ্চ ও নাটকের ক্লেত্রে একসময় গিরিশচন্দ্রের খ্যাতি ছিল অসামান্ত। বাংলা-নাটাশালার বহুমুখী উন্নতির মূলে গিরিশপ্রতিভার দান অবশ্বস্বীকার্য। গিরিশচন্দ্র সর্বজ্ঞমপরিচিত স্থনামধন্ত নাট্যকার। সামাজিক,
ঐতিহাসিক, পৌরাণিক সকল রক্মের নাটকই তিনি
রচনা করিয়াছেন। তাঁহার নাটকগুলি বাংলা-রঙ্গমঞ্চে
সাফল্যের সহিত অজ্ঞশ্রবার অভিনীত হইয়াছে। গিরিশরচিত নাটকের সর্বপ্রধান
গুণ উহাদের দৃশ্বমানতা। বাঙালীর সমাজজীবন, ধর্মজীবন, রাজনীতিক জীবন—
এইসকল দিকগুলির সঙ্গে তিনি বিশেষভাবে পরিচিত ছিলেন। আমাদের
বছবিচিত্র জীবনালেখ্য তাঁহার নাটকে বেশ পরিক্ষুট হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু
গিরিশচন্দ্রের অধিকাংশ নাটক প্রথমশ্রেণীর শিল্পোৎকর্ষলাভ করে নাই। মানব-

চিত্তের ঘাতপ্রতিঘাত, বিরুদ্ধ-শক্তির ক্রিয়াপ্রতিক্রিয়া—এককণায় নাটকীয় দ্দ্দ এইসব নাটকে তেমন স্কুম্পন্ত ও দংহত রসপরিণতি লাভ করে নাই। ধর্মপ্রবৃণতা ও ভক্তির আতিশয় সিরিশচন্দ্রের রচিত নাটকের রসক্ষুবৃণকে অনেকথানি ব্যাহত করিয়াছে। বহির্ঘটনার ঘাতপ্রতিঘাতে নাটকীয় চরিত্রগুলিকে ক্রমবিকাশমান করিয়া তোলার মধ্যেই নাট্যকারের সত্যকার প্রতিভাধরা পড়ে। এই দিক দিয়া সিরিশচন্দ্র দর্শক ও পাঠককে খুব্বেণী আশ্বন্ত করিতে পারেন নাই।

দিক্ষেল্লালের নাট্যপ্রতিভা ছিল উচ্চপ্রেণীর। ঐতিহাদিক নাটক রচনায় তিনি অপ্রতিদ্বলী ছিলেন। শব্দপ্রয়োগ ও কবিত্বমণ্ডিত ভাষাবিসাদের ক্ষেত্রে তাঁহার সহিত প্রতিযোগিতা করিতে পারে, এমন শিল্পী বাংলাসাহিত্যে খুব কবি-নাট্যকার দিজ্রেলাল বেশী নাই। নাটকীয় দ্বন্ধ, বিভিন্ন চরিত্রের মানসসংঘাত তাঁহার নাটকে স্থলর অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। কিন্তু অতিরিক্ত আত্মকেন্দ্রিকতা দিজেন্দ্রলালের নাটকগুলির ব্যক্তিবৈশিষ্ট্য অনেক সময় ক্ষম করিয়াছে। নাটকে নাট্যকার থাকেন ফ্রনিকার অন্তর্বালে—এখানে তাঁহার ব্যক্তিত্ব পাকে প্রছন্ধ। কিন্তু দিজেন্দ্রলাল, কবিস্থলত গীতিপ্রবণতার জন্ম, নিজের ব্যক্তিত্বকে প্রছন্ধ রাধিতে পারেন নাই এবং এই কারণে তাঁহার নাটকের চরিত্র-গুলি ব্যক্তিত্বাতন্ত্রে তুর্বল হইয়া পড়িয়াছে। আবার, তাঁহার অপূর্ব ভাষাদীপ্তি অনেক ক্ষত্রে নাটকের ভূষণ না হইয়া দূষণ হইয়াছে। এই ক্রটিগুলি না পাকিলে দিজেন্দ্রলাল বাংলানাট্যসাহিত্যে সর্বপ্রেষ্ঠ শিল্পীর মর্যাদা লাভ করিতে পারিতেন।

কীরোদপ্রসাদ বিভাবিনোদ, অমৃতলাল বস্তু, রাজকৃষ্ণ রায় প্রমুথ নাট্যকার অনেকগুলি ভালো নাটক রচনা করিয়াছেন। ঐতিহাসিক-নাটক-রচনায় ক্ষীরোদ প্রারও ক্ষেকলন উল্লেখনগা প্রসাদ সত্যই সিদ্ধহস্ত ছিলেন—তাঁহার 'আলমগীর', 'প্রতাপাদিতা' এ স্থলে বিশেষভাবে উল্লেখনীয়। প্রহুসনরচনায় অমৃতলাল বেশ প্রশংসনীয় নৈপুণা দেখাইয়াছেন। তাঁহার 'চাটুজ্যে-বাঁড়ুজ্যে', 'তাজ্জব ব্যাপার', 'য়ন্দেমাতনম্', 'বাসদ্ধল' প্রভৃতি প্রহুসনগুলি স্বজ্জনের উপভোগ্য।

ব্যাসদ্ধন প্রভাগ অহণনতাল প্রবাদের হাতেন্দ্র।
রবীন্দ্রনাথের অসাধারণত্ব সর্বদিকেই। বাংলা-নাট্যসাহিত্যকেও তিনি
ন্তনভাবে স্থি করিয়া ইহাকে একটি চিত্তহারী রূপমূতি দান করিয়াছেন।
কাব্যনাট্য, রূপকনাট্য, হন্দ্রনাট্য—সর্বক্ষেত্রেই তাঁহার
আলোকসামাস্ত প্রতিভার ছাপটি স্কুম্পষ্ট। এদেশে তিনি
সাংকেতিক নাটকের প্রথম স্রস্টা। উচুদরের ক্ষেডি-রচনাতেও তিনি প্রতিদ্বন্ধীহীন। চিরাচরিত নাট্যরীতির আদর্শে তাঁহার নাটকগুলিকে বিচার করা

অনেক সময় কঠিন হইয়া পড়ে। ঘটনা ও চরিত্রের সংঘাত অপেক্ষা বিশেষ তত্ত্ব বা idea-র অভিবাক্তিই তাঁহার নাটকের বিশিপ্ত লক্ষণ। রবীন্দ্রনাট্যসাহিত্যে ঘটনার দৃশ্রমানতা অর্থাৎ দৃশ্রম্বলক্ষণ অপেক্ষা কাব্যলক্ষণই সমধিক পরিক্ষ্ট। রবীন্দ্রনাথের রচিত নাটকের সাহিত্যরস অপূর্ব—এগুলি সব সময় অভিনয়ের অপেক্ষা রাথে না। এই নাটকগুলি তাঁহার কবিমনেরই গীতিম্বভিত প্রকাশ। 'রাজা ও রাণী', 'বিদর্জন', 'চিরকুমার সভা', 'গোড়ায় গলদ', 'ডাকঘর', 'মৃক্তধারা', 'বক্তকরবী,' 'রাজা', 'কাজ্বনী', 'শারদোৎসব' প্রভৃতি নাটক কবিগুক্র নাট্য-প্রতিভার উজ্জন যাক্ষর বহন করিতেছে।

অতিআধুনিক নাট্যকারদের মধ্যে মন্মধ রায়, শচীল্র সেনগুপ্ত, বিধায়ক ভট্রাচার্য, মহেল গুপ্ত প্রভৃতির নাম উল্লেখ করা যাইতে পারে। অধুনা বাংলা একাফ নাটক সাহিত্যে একাফ নাটকেরও গোড়াপত্তন হইয়ছে। বাত্তবতার ভিত্তিতেই এই জাতীয় নাটকগুলি রচিত হইতেছে—ইহাদের মধ্যে যুগদ্মস্থার অনেকখানি প্রতিফলন দেখা যায়। একোত্রে অচিন্তাকুমার সেনগুপ্ত, মন্মধ রায়, শিবরাম চক্রবর্তী, নন্দগোপাল সেনগুপ্ত প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য।

উন্নত ধরণের সামাজিক নাটক বাংলাসাহিত্যে বেশী নাই বলিলে ভুল বলা হটবে না। নাটকের ক্ষেত্রে এধনো আমরা অনেকধানি পিছনে পড়িয়া বহিয়াছি। বর্তমানে চলচ্চিত্রের আবির্ভাব রঙ্গমঞ্জুলির স্বাভাবিক বিকাশকে প্রতিহত্তই উপদংহার করিতেছে। রঙ্গমঞ্জের অন্তর্গুত অবস্থা এবং আরও নানাকারণে বাংলা নাটকের ধারাটি অন্তাবধি শীর্ণ রহিয়া গিয়াছে। গল্ল, কবিতা, উপন্তাস প্রভৃতি স্প্তির জ্জু আমরা বিশ্বসাহিত্যে একটি উচ্চস্থান দাবী করিতে পারি, কিন্তু নাটকের ক্ষেত্রে সেই অধিকার এখনো আমরা অর্জন করিতে পারি নাই। বাংলা-নাট্যসাহিত্যের এই দারিদ্র্যু আমাদের মনকে

### বাংলা ছোটগল্প

্রচনার সংকেত পূরে: যত্ত্বার বিবর্তন ও ছোটগল—আধুনিক জীবনজিজাসা ও ছোটগল—সার্থক ছোটগলের স্বরপ—গোগোল, মোপাসা প্রম্থ ছোটগলপেক—বাংলা ছোটগল আধুনিক কালের স্প্রি—স্বীলুনাখ-শ্রৎচল্র-প্রভাতকুমার প্রম্প ক্ষেকজন বিশিষ্ট বাঙালী গলকার—অতি-আধুনিক বাংলা ছোটগল—উপদংহার।

পৃথিবীর সাহিত্যে ছোটগল্পই বর্তমান কালে রচনাশৈলী ও আদিকের দিক
দিয়া বিশ্বরকর সম্পূর্ণতা লাভ করিয়াছে। ফুল্ল জীবনবাধ, সংঘত প্রকাশভিদ্দি
ফুচনা
ও ভাবের তাল্প একম্বিতা—পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ ছোটগল্পগুলি
এ সমস্ত গুণেই সমূদ্ধ। এই ছোটগল্পের জন্মেতিহাস
আধিক দিনের নহে। উনিশ শতক হইতেই কথাসাহিত্যের এই নবীন রূপটি
বিশ্বের সাহিত্যসংসারে নিজের আসন স্প্রতিষ্ঠিত করিয়া লইয়াছে।

ছোটগল্পের বিকাশ সম্ভাগ্নের বিবর্তনের দক্ষেই সাধিত হইয়াছে। যন্ত্রশিক্ষ
ও বাদ্রিক সভ্যতা মান্তবের জীবনকে গতিময় করিয়াছে—তাহার অবিরাম অগ্রগামিতার সহিত ছোটগল্পও ক্রত পদক্ষেপে অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। মধ্যযুগীয়
'কালম্বরী'র মতো তাহার আধ্যানের মধ্যে উপাধ্যান, কাহিনীর মধ্যে উপকাহিনী
গাধিয়া চলিবার স্থােগ নাই। একটি বিশেষ ভাব অথবা বিশেষ একটি ঘটনাকে

যন্ত্রযুগের বিবর্তন ও ছোটগল্প স্থান স্থান স্থান স্থান ক্ষান্ত নের মধ্যে ফুটাইয়া তোলাই তাহার লক্ষ্য—'to produce maximum effect with minimum materials'। ক্ষতিয়ার্ড কিপলিং

বলেন, আধুনিক ছোটগল্ল ঠিক চোরালগ্রনের আলোর মতো—একটি বিশেষ বস্তর উপরই সে তাহার সমগ্র আলোকপাত কেন্দ্রীভূত রাধিবে, অনাবশুক ঘটনা ও চরিত্রসন্নিবেশে কাহিনীকে ভারাক্রান্ত করিয়া তুলিবে না।

সমাজ, জীবন তথা সভ্যতা নিত্য নবনৰ স্নপপ্ৰকাশের মধ্য দিয়া অগ্ৰসর ছইয়া চলিয়াছে। একালে যান্ত্ৰিকতার ক্রমবিস্তার, ক্রয়েড-প্রম্থ মনোবিজ্ঞানীদের আলোচনা এবং বিশ্বব্যাপী রাষ্ট্রচিস্তার সংঘাত—ইংারা সন্মিলিতভাবে মানব-

আধুনিক জীবনজিজ্ঞান। জীবনে নানা প্রশ্ন তৃলিয়াছে, নানা সমস্রা উদ্ভাবিত ও ছোটগল করিয়াছে। তাই সাহিত্যকারকেও আজ রূপক্ণা, উপক্ণা, রাজা আর্থার ও শার্লামেনের নাইট-

এরাণ্টদের কাল্লনিক বীরত্বকাহিনীর ক্ষেত্র হইতে দূরে সরিয়া বাত্তব পৃথিবীতে নামিয়া আসিতে হইয়াছে। একালের সাহিত্যে জীবনদর্শন আছে—মাহুষের প্রতিত্তিক আশাআকাজ্জা, স্থকুঃখ, বিচিত্র সমস্তা ও জটিলতা, আনন্দ ও বেদনার রূপায়ণই সাম্রতিক কালের সাহিত্যিকদের লক্ষ্য। আধুনিক ছোটগল্লও সমাজ-সেবার এই মহৎ দায়িত গ্রহণ করিয়াছে।

কিন্তু ছোটগল্প উপকাস নয়—উপক্যাসের সংক্ষিপ্ত সংশ্বরণও নয়।
উপক্যাসের বিকৃতি, জটিলতা, হল্ম মনোবিশ্লেষণ ছোটগল্লে সন্তব নয়। উপক্যাসের সঙ্গে ছোটগল্লের যে প্রভেদ, তাহা শুধু আরুতিগত নয়—প্রকৃতিগতও বটে।
সার্থক ছোটগল্লের পদ্ধ জীবনের একটি ক্ষুদ্র ভ্য়াংশকেই ছোটগল্লে দ্ধণ দেওরা
হয়, জীবনের একটি বিশেষ মুহুর্ত ইহার মধ্যে বিশেষ
একটি পরিবেশের মধ্য দিয়া গোচরীভূত হইয়া উঠে। নানা আভাসে, ইপিতে
ইহা অভিশন্ন জ্রুত্গতিতে রসপরিণতির দিকে অগ্রসর হয়। উপক্যাসের স্পাইতা
ইহাতে নাই—আছে হল্মতর ব্যঞ্জনা। আমরা বলিতে পারি, 'স্বল্লতম পরিসরের
মধ্যে গূঢ়তম সভ্যের ব্যঞ্জনা'-ই ছোটগল্লের বধার্থ প্রাণবস্ত্ব। সংকার্ণ পরিধির
মধ্যে ইহার কলেবর সীমাবদ্ধ বলিয়া অনাবশ্রক ঘটনা, অনাবশ্রক চরিত্র ইহাতে
বর্জনীয়। মানবজীবন ও মানবচব্রিত্রবিষয়ে দৃষ্টির মমভেদী তীক্ষ্ণতা না থাকিলে
ছোটগল্লরচনায় যথার্থ অধিকার অর্জন করা অসম্ভব। এ জক্ত দেখা বায়, পৃথিবীর
বছ শ্রেষ্ঠ উপক্যাসিকই ছোটগল্প লিখিতে গিয়া বার্থ হইয়াছেন।

আধুনিক কালের গল্পলেপকদের মধ্যে যিনি কথাসাহিত্যে সর্বপ্রথম স্মাজ-চেতনার স্থর সঞ্চার করিয়াছেন, তিনি বিশ্রুত রুশ-কথাশিল্পী নিকোলাই গোগোল। 'প্রভারকোট' গল্পটিতে একটি তুঃস্থ কেরাণীর বেদনাকাহিনী অবলম্বন করিয়া তিনি

গোগোল, মোণাসা প্রম্থ নিপীড়িত মানবের অপূর্ব একটি ব্লপকচিত্র আঁকিয়াছেন। ছোটগল্পনেথক গল্পনার মধ্যে গোগোল চিরত্মরণীয়। তাঁহার সম্পর্কে জনৈক শ্রেষ্ঠ লেখক বলিয়াছেন, "All of us are born

of Gogol's 'Overcoat''। ফ্রান্সের উনিশ শতকের গরলেথক গী-ছা-মোপাসাকে পৃথিবীর ছোটগল্প-রচিয়তাগণের বিস্তৃত ক্ষেত্রে শ্রেষ্ঠ আসন দেওয়া যায়। তাঁহার পরেই খ্যাতনামা রুশলেথক শেখভের স্থান। ইহা ছাড়া, ব্যলজাক, মাজিম গোলী, আলকাস দোদে, আলেকজালার কুপ্রিণ, ডি. এইচ. লরেন্স, এইচ. ই. বেট্স, পল্ ছেসি, টিখোনড, ইউজিন সেরিকফ,, গলস্ওয়াদি, এ. বেনেট, মেসফিল্ড, আল্রিভ, ব্রেটহার্ট প্রভৃতি লেখক পৃথিবীর গল্পভারকে লক্ষণীয়ভাবে সমৃদ্ধ করিয়াছেন।

বাংলা-সাহিত্যে বর্তমানে ছোটগল্পরচনার খেন নৃতন জোয়ার আসিয়াছে।
কিন্তু আমাদের সাহিত্যে এই জাতীয় গল্পরচনার ইতিহাস খুব বেশী দিনের নহে।

ৰঙ্গিমের পূৰ্ববৰ্তী বাংলাদাহিত্যে ছোটগল্পের । ধাঁচটি কিছু কিছু পাওয়া যায় বটে, কিন্তু বৰ্তমান কালে ছোটগল্প বলিতে আমর। যাহা বুঝি, দে জিনিসটি ওই

সময়ে স্ট হর নাই। বৈদ্ধিম বাংলা উপস্থাসের গোড়াপত্তন বাংলা ছোটগল অধুনিক করেন এবং ইহাকে কিছুটা সম্পূর্ণতাও দান করেন। কালের স্টি আবার, অকুদিকে তিনি 'ইন্দিরা'র মতো উপস্থাসধর্মী

বড়গল্পও বচনা করিয়াছেন। কিন্তু প্রকৃত ছোটজাতের গল্প তাঁহার একটিও নাই বলিলে বোধ করি তেমন ভূল বলা হয় না।

পাশ্চান্ত্য সাহিত্যের প্রেরণায় এদেশে ছোটগল্ল নবজন্মলান্ত করিয়াছে। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথই সার্থক ছোটগল্ল-রচনার ক্ষেত্রে প্রধান এবং প্রথম গৌরব দাবী করিতে পারেন। মালুষের চলিফু জীবনের ভগ রবীন্দ্রনাথ পপ্তাংশের মধ্যে বৃহত্তর স্তার রূপটিকে ধরিবার শিল্পটি

ববীল্রনাথই আমাদিগকে শিথাইয়াছেন। তাঁহার ছোটগরের যেমন ঐতিহাসিক মূল্য আছে, তেমনি রহিয়াছে সাহিত্যিক মূল্য। ছোটগরের অজস্র সম্পদে তিনি বাংলাসাহিত্যকে অপূর্ব সমৃদ্ধি দান করিয়াছেন। এইসব গল্পের বৈচিত্রা বিশ্বয়কর। তাঁহার 'মেঘ ও রৌদ্র', 'ক্ল্বিত পাষাণ', 'মণিহারা', 'পোষ্টমান্টার', 'ক্লাল', 'কাব্লিওয়ালা', 'অতিথি', 'আপদ', প্রভৃতি গল্প আমাদের সাহিত্যের অমূল্য সম্পদ। পৃথিবীর যে-কোনো উচ্চশ্রেণীর গল্পের সঙ্গে ইহারা সমান আসন দাবী করিতে পারে।

উপন্থাস-রচনায় শরৎচক্র একরূপ প্রতিঘল্টীবিহীন, কিন্তু তাঁহার রচিত ছোটগল্লের সংখ্যা বেশী নয়। তথাপি বে-কয়টি ছোটগল্ল তিনি রচনা করিয়াছেন, সেগুলির মধ্যে তাঁহার ব্যক্তিঅ ও প্রতিভার ছাপটি বিশেষভাবে পরিক্ষৃট। রবীক্রনাথের স্ষ্টি প্রধানত কাব্যধর্মী, উহার মধ্যে স্পান্দিত হইয়াউঠে মান্ত্যের ভাবময় সন্তার ছন্দ। কবির লেখনীর যাতুময় স্পর্শে অনেক সময়

শরৎচন্দ্র বস্তুত্ত হারাইরা অপুলোকের সামগ্রী ইইরা উঠে—বস্তুর বাত্তবতাটি ধরাছোঁরার বাহিরে চলিয়া যায়। শরৎচন্দ্রের রচনা কিন্তুর বিজ্ঞানথের লেখার তুলনায় অনেকটা বাত্তবধর্মী। মানবজীবনের বিচিত্র দল শরৎচন্দ্রের ছোটগল্লগুলিকে অপূর্ব বৈশিষ্ট্য দান করিয়াছে। তবে আমাদের এ-কথাটি মনে রাখিতে হইবে, শরৎচন্দ্রের ক্ষেকটি গল্পে ছোটগল্পের সংক্ষিপ্ততা আছে বটে, কিন্তু তাহাতে ছোটগল্পের বিশিষ্ট্রতাগুলি অনেক সময় ফুটিয়া উঠিতে পারে নাই। বড়ো উপক্রাপেই তাঁহার প্রতিভা প্রেলে বেশী—ছোটগল্প যেন তাঁহার প্রতিভার ঠিক উপফুক্ত বাহন নয়। 'সতী','মহেশ','মন্দির' প্রভৃতি গল্প শরৎপ্রতিভার প্রেষ্ঠ নিদর্শন।

বাংলা ছোটগল্লের ক্ষেত্রে প্রভা চকুমার মুখোপাধ্যায়ের নাম বিশেষ উল্লেখ-বোগ্য। তাঁহার রচিত অনেক গল্পই একসময় জনসাধারণের প্রভৃত সমাদর লাভ করিয়াছিল। রবীক্রনাথের ভাবধর্মিতা কিংবা শরৎচক্রের ব্যক্তিমুখী বাস্তব্তা তাঁহার গল্পে দৃষ্ট না হইলেও, জীবনের ল্যু দিকটিকে তিনি কৌতুক্হান্তে চমৎকার ফুটাইয়া তুলিয়াছেন। উজ্জ্বল ও উচ্ছেন হানির দীপ্তি তাঁহার অবিকাংশ গল্পে প্রাণ্যঞ্চাব করিয়াছে।

রবীজনাথ-শরৎচক্রের প্রদর্শিত পথে গল্প রচনা করিয়া বহু বাঙালী লেখক
শশস্বী হইয়াছেন। সৌরীজ্রমোহন মুখোপাধ্যায়, উপেজ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়, কেদারনাথ

ক্ষেকজন বিশিষ্ট বন্দ্যোপাধ্যায় প্রমুখ লেখক ইহাদের অক্ততম। তাঁহাদের যাঙালী গল্লকার অনলস সাহিত্যসাধনায় আমাদের ছোটগল্ল অনেকথানি অগ্রসর হইয়া গিয়াছে। এইসব গল্ললেখকদের রচনায় বাংলার উচ্চমধ্যবিত্ত ও নিমুমধ্যবিত্ত সমাজের চিত্রই সম্ধিক রূপ পরিগ্রহ ক্রিয়াছে।

অতি-আধুনিক বাংলা গললেথকদের রচনার ধারাটি পর পর তৃইটি সংগ্রামোত্তর সমাজপরিবেইনীর প্রভাবে পূর্বের ঐতিহ্ হইতে কিছুট। ভিন্নপথে প্রবাহিত হইতেছে। এ যুগের পৃথিবীতে আংথিক, সামাজিক ও রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে

আসিয়াছে নানা পরিবর্তন। জীবন ও জগৎকে নৃতন জাটগল্প: উপদংহার দৃষ্টিতে যাচাই করিয়া লইতেই যেন আজ আমরা বন্ধপরিকর। জীবনাদর্শের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে

দাহিত্যের মধ্যেও আদিয়াছে অভাবনীয় রূপান্তর। অতি-আধুনিক গল্লেলপকদের মধ্যে প্রেমেন্দ্র মিত্র, শৈল্জানন্দ মুধোপাধ্যায়, অচিন্ত্যকুমার দোনগুল, প্রবোধ মার সাক্তাল, তারাশংকর বল্ল্যোপাধ্যায়, সরোজকুমার রান্তচাধুরা, বিভৃতিভ্ষণ বল্ল্যোপাধ্যায়, বিভৃতিভ্ষণ মুধোপাধ্যায়, মনোজ বস্তু, স্থবোধ ঘোষ, মাণিক বল্ল্যোপাধ্যায়, নারায়ণ গল্গোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। ইহাদের রচনার রূপ পাইরাছে বাংলার সমাজজীবনের বিচিত্র দিক—নিল্লমধ্যবিত্ত, কুলিমজুর, পতিত অবমানিত মান্ত্য, বাংলার পল্লীচিত্র, বাংলার অতীত মহিমা ও নানা তৃঃখগ্লানির ইতিহাস অতি-আধুনিক গল্লে স্থানলাভ করিয়াছে। হাসির গল্লে অভূত লিপিকোশল দেখাইয়াছেন পরশুরাম। বর্তমানে আরও বহু লেখক প্রথমশ্রেণীর গল্প রচনা করিয়াছেন ও করিতেছেন। ইহাদের রচনার খ্যাতি শুধু বাংলাদেশে নয়, ভারতের বাহিরেও ব্যাপ্ত হইয়াছে। ইহা আমাদের কেবল শানন্দের কথা নয়, শ্লাঘারও বস্তু।

#### वाश्ला ग्रहाकावा

্রচনা সংক্তেপ্ত ও হ্না—মহাকাব্যের স্বরূপ-বিশ্লেষণ—পাশ্চীত্য এপিকের লক্ষণ—মহাকাব্যের বস্তুধনিতা ও উদান্তত।—মহাকাব্যের রূপভেদ : 'জাত' মহাকাব্য—'অমুকৃত' মহাকাব্য —প্রাচীন মহাকাব্যের সম্মতি ও বিশালত!—বাংলা মহাকাব্য অংধ্নিক কালের স্প্টি—মধ্পুদন-হেমচন্দ্র-নবীনচন্দ্র—মহাকাব্যের যুগ অতীত হইয়া গিয়াছে।]

কবিতার আছে বিভিন্ন রকমের রূপ—মহাকাব্য সাহিত্যশিল্পের ক্ষেত্রে বিশেষ একটি রূপস্টি। বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন দেশে বিভিন্ন কবিপ্রতিভাকে আশ্রম করিয়া মহাকাব্যের বিচিত্র অভিব্যক্তি ঘটিয়াছে। আধুনিক যুগে নানা কারণে এই

স্চনা শ্রেণীর কবিতাশিল্প আরু গড়িয়া উঠিতেছে না সত্য, কিন্তু অতীতে জগতের বহু প্রতিভাশালী কবি মহাকাব্য

রচনা করিয়া অবিশ্বরণীয় কীতি রাখিয়া গিয়াছেন। ভারতবর্ধ এবং ইউরোপ, উভয় দেশে একদিন স্বাভাবিক-ভাবেই মহাকাব্যের বিকাশ ঘটিয়াছিল। মহাকাব্যের রচয়িতা মহাকবির সংখ্যাও এই হুইটি দেশে খুব কম নয়।

ভারতীয় সংস্কৃত আলংকারিকের। যাহাকে 'মহাকারা' নামে চিহ্নিত করিয়াছেন, পাশ্চান্ত।দেশে তাহাকে বলা হয় 'এপিক'। বহিরদ্ধ লক্ষণের দিক দিয়া মহাকার্য ও এপিক-এর মধ্যে কিছুটা পার্থক্য দেখা গেলেও, ইহাদের

স্বরূপলক্ষণ-বিষয়ে ভারতীয় এবং ইউরোপীয় আলং-নহাকাব্যের স্বরূপ-বিশ্লেষণ কারিকদের মধ্যে বিশেষ মতানৈক্য দৃষ্ট হয় না। মহাকাব্যের প্রাচ্য সংজ্ঞাটিকে বিশ্লেষণ করিলে দেখা

যায়, খুব বড়ো একটি ঘটনাবস্তুকে আশ্রয় করিয়া এজাতীয় কাব্যের শিল্পমৃতিটি গড়িয়া উঠে। ইহার কাহিনাটি হইবে পৌরাণিক কিংবা ঐতিহাসিক—ইহার নায়ক হইবেন সদ্ধ্যজাত, উচ্চকুলসম্ভূত ও ধীরোদান্ত-গুণাঘিত। ইহাতে শৃপ্পার, বীর অথবা শান্ত এই তিনটি রসের কোনও একটি প্রধান হইয়া বিরাজ করিবে— অন্ত রসগুলি থাকিবে সঞ্চারান্ধণে। মহাকাব্যের সর্গগুলি নাতিদীর্ঘ কিংবা নাতিহ্রশ্ব হইবে না, এবং সর্গসংখ্যা অস্টাধিক হইতে হইবে। ইহার বিশাল পটভূমিকা স্বর্গমর্ত্যপ্রসারী, আর ইহার মধ্যে থাকিবে বিচিত্র ছন্দে প্রকৃতিবর্ণনা, মৃদ্ধবিগ্রহবর্ণনা, দেবদেবীর স্তৃতিবন্দনা ও প্রসাধারণের মন্দ্রকামনা। মহাকাব্যের ভাষা ও ছন্দে গান্তীর্য থাকিবে, ইহার সংলাপের মধ্যে থাকিবে নাটকীয় অভিব্যক্তি। নায়কের জন্ধবোষণার মধ্য দিয়া কাব্যের পরিস্মাপ্তি ঘটিবে।

পাশ্চান্ত্য এপিকে-ও এই লক্ষণসমূহের অনেকগুলি দেখিতে পাওয়া যাইবে। বিরাট ঘটনাকে উপজীব্য করিয়াই এপিক রচিত হইয়া থাকে। এপিকের ঘটনাবস্তুর পটভূমিকায় থাকিবে জাতীয় ইতিহাস কিংবা পৌরাণিক কাহিনী।

মর্ত্যমানবের জীবনকথার সঙ্গে ইহাতে বর্ণিত হয় দেব-পাশ্চান্ত্য এপিক-এর লক্ষণ দানবের অতিলোকিক লীলা। এপিকের নায়ক হইবেন শক্তিধর জাতীয় বীর—তাঁহার থাকিবে সমূচ্চ আদশ্ত

তাঁহার জীবনটি হইবে মহিমাপ্রদীপ্ত। কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন ধারাবাহিকতা, সময়ের পারস্পর্য ও কাহিনীবর্ণনায় নাটকীয়তা পাশ্চান্ত্য এপিকের বিশিষ্ট লক্ষণ। ইহাতে চরিত্রস্থান্টর প্রতিও কবির দৃষ্টি রাখিতে হয়। আবার মূল-কাহিনীর সঙ্গে শাখাকাহিনীর প্রয়োজনীয়তাও ইউরোপীয় মহাকাব্যে শীকৃত। এপিক রচিত হয় একটিমাত্র ছন্দে—যাহার প্রবাহের মধ্যে স্পন্দিত হইয়া উঠে উদাত্ত-গন্তীর সংগাতধ্বনি। এপিক আদি মধ্য ও অস্ত-সম্বিত্ত কাহিনীর ছন্দিত ক্ষপায়ণ। এ সম্পর্কে মনীষা এরিস্টটলের প্রদত্ত সংজ্ঞাটি সবিশ্যের প্রণিধানযোগ্য: 'As to that poetic imitation which is narrative in form and employs a single metre, the plot manifestly ought, as in a tragedy, to be constructed on dramatic principles. It should have for its subject a single action, whole and complete, with a beginning, a middle and an end'।

ভারতীয় মহাকাব্য ও পাশ্চান্তা এপিকের স্বরূপপ্রকৃতি বিশ্লেষণ করিলে বুঝা যায়, শ্রোতা অথবা পাঠককে গল শোনানই ইহাদের প্রধান লক্ষা। মহাকাব্য

বস্তুনিষ্ঠ [objective] কবিতার অন্তর্ভুক্ত—ইংার
বস্তুধমিতাও উলাব্তা
বিশাল, ঘটনাবস্তু বিপুল, চরিত্রগুলির সম্মতি
বিশালকর ও ইংাতে মহাকবির কল্পনা দ্রাভিসারী।
ক্ষেকটি বিষয়ে বহিরশ রূপগত পার্থক্য দৃষ্ট হইলেও 'এপিক' আর মহাকাব্যের
মধ্যে স্ক্রপলক্ষণগত তেমন কোনো পার্থক্য নাই। এ শ্রেণীর রচনার বস্তুধমিতা
[objectivity] ও উদাত্তা [sublimity] উভয় দেশেই স্বীকৃত।

মহাকাব্যের মধ্যেও আবার রূপভেদ দেখা যায়। বুগের পরিবর্তনের সঙ্গে
সঙ্গে মহাকাব্যের আকৃতি ও প্রকৃতিতে ঘটিয়াছে
মহাকাব্যের রূপভেদঃ
দলত মহাকাব্য
দেখিতে পাই। প্রথম শ্রেণীর মহাকাব্যগুলি বিশ্লেষণ
করিলে স্কম্পন্ত বুঝিতে পার। যায়, ওইগুলি কোনো বিশেষ একজন কবির

একলার স্টিনয়—উহাদের মধ্যে রহিয়াছে অজ্ঞাতনামা নানা কবির প্রতিভাব স্বাক্ষর। বহু কবির রচিত বহু কাহিনী মূল বিষয়টিরচতুদিকে শাখাপ্রশাখায় পলবিত হুইয়া উঠিয়াছে। সর্বশেষ কবির সর্বগ্রাসী প্রতিভার স্পর্শে গলগুলি একত্র-সন্নিবদ্ধ হুইয়া স্থসমঞ্জন শিলমূর্তিতে অপূর্ব বিরাটত্ব লাভ করিয়াছে। এই শ্রেণীর মহাকার্যকেই বলা হয় 'জাত' মহাকার্য, অর্থাৎ Primitive Epic, Authentic Epic বা Epic of Growth। ইহাদের মধ্যে প্রতিবিশ্বিত হয় সমগ্র জাতির জীবনাদর্শ ও জাবনদর্শন,—ভাহার সংস্কৃতি ও ঐতিহ্য। হোমারের 'ইলিয়াড' ও 'অডিসি', বালীকির 'রামায়ণ', ব্যাদের 'মহাভারত' এই শ্রেণীর মহাকার্য। ইহারা একাধারে কার্য ও ইতিহাদ।

দ্বিতীয় শ্রেণীর মহাকাব্যকে বলা হয় 'অনুকৃত' মহাকাব্য বা 'Imitative Epic'। এগুলিকে 'Literary Epic' नाम्य अजिहिक कता रश्न। हेशानत আকৃতি প্রথম শ্রেণীর মহাকাব্যের মতে। অতিকায় নয়, কিন্তু ঘটনাবস্তু সংহত ও স্থপংবর। তা ছাড়া, কলাচাতুর্যে এগুলি দীপ্তিমান। এই কাব্যগুলি অনেক পরের সৃষ্টি,—কিছুটা প্রাচীন 'জাত' মহাকাব্যের আদর্শ অবলম্বনে এগুলি রচিত। কবির বিশেষ মানসপ্রকৃতি, কবি (य-ग्रा जनाशक कित्राहिन, मिटे प्रात्र आगाजाक ज्यात कथा है हैशानित মধ্যে রূপায়িত হয়। এই শ্রেণীর কাব্য কবির ব্যক্তিস্বাতন্ত্রোর দীপ্তিতে উজ্জ্ব ইহাদের শিল্পতির পিছনে প্রচ্ছের থাকে কবির বাক্তিগত কৃচি ও আদর্শের প্রভাব -'It is the product of individual genius working in an age of scholarship and literary culture on lines already laid down't ইহাদের পাতায় পাতায় কবির নিপুণ হাতের পরিচয় পাওয়া যায়। কালিদাসের 'রুগুবংশ' ও 'কুমারসম্ভব', মিণ্টনের 'Paradise Lost', ভার্জিলের 'Aeneid', দান্তের 'Divine Comedia', ট্যানোর 'Jerusalem Delivered', মধ্বদনের 'মেঘুনাদ্বধ', নবীনচলের 'রৈবতক-কুরুক্ষেত্র-প্রভাদ', হেমচল্রের 'বুত্রদংহার' এই দ্বিতীয় শ্রেণীর মহাকাব্য।

প্রাচীন মহাকাব্যের মধ্যে যে-বিস্তৃতি, নগ্নতা, স্পইতা ও সরলতা আছে, আধুনিক মহাকাব্যে তাহা নাই। এ যুগের মহাকাব্যে চরিত্রের স্পইতা হয়তো আছে, কিন্তু ভাষা ও বর্ণনভিন্নির মধ্যে দেখা দিয়াছে হল্পতা ও জটিলতা। নানা কারণে অতীতের অতিকায় মহাকাব্যগুলির মতো কাব্য রচনা করা বর্তমান কালে আর সম্ভব নয়। রবীল্রনাথ বলিয়াছেন: 'ইহারা প্রাচীন কালের দেবদৈত্যের স্থায় মহাকায় ছিল, ইহাদের জাতি এখন লুগু হইয়া গিয়াছে।' বামেক্সফ্লর

ত্রিবেদী মহাশয় এই 'জাত' মহাকাব্যগুলি সম্পর্কে এক জায়গায় মন্তব্য করিয়াছেন ঃ

প্রাচীন মহাকাব্যের পারে, কিন্তু পিরামিড-রচনার যুগ বুঝি অতীত হইয়া গিয়াছে।' সম্মতি ও বিশালতায় প্রাচীন মহাকাব্য-

গুলি সত্যই পিরামিডের মতো।

আমরা দেখিষাছি, সংস্কৃত-সাহিত্যে মহাকাব্য রচিত হইয়াছে—ব্যাস, বালীকি ও কালিদাস সংস্কৃত-সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ মহাকবি। প্রাচীন যুগের বাংলা সাহিত্যে কিন্তু একখানিও মহাকাব্য নাই। মঙ্গলকাব্যগুলি মহাকাব্যজ্ঞাতের নয়,

বাংলা মহাকাব্য

আধুনিক কালের স্বস্ত বাংলাভাষার সর্বপ্রথম মহাকাব্য রচনা করেন প্রতিভাধর

মধুস্দন দত্ত। মধুস্দনের পূর্বে রঙ্গলাল তাঁহার 'পদ্মিনা-উপাধ্যান' রচনা করিয়াছিলেন সতা, কিন্তু তাঁহার কাব্যাদর্শ ছিল ইংরাজী সাহিত্যের 'মেট্টিক্যাল রোমাল', 'ভার্স টেল' প্রভৃতি—বাংলায় য়াহাকে বলা মায় 'কাহিনীকাব্য'। মধুস্দন পাশ্চান্তা সাহিত্যে স্পণ্ডিত ছিলেন। ইংরেজ কবি মিন্টন, ইতালীয় কবি ভাজিল, দান্তে, গ্রীককবি হোমার প্রভৃতির রচনার সঙ্গে তাঁহার নিবিজ্ পরিচয় ছিল। ইয়োরোপীয় কবিগণের আদর্শে অনুপ্রাণিত হইয়া মধুস্দন মহাকাব্য রচনা করেন—'মেঘনাদবধ' তাঁহার কবিপ্রভিভার মহত্তম দান। মহাকাব্যের উপযোগী ছলটিকেও মধুস্দন নিজ প্রভিভাবলে আবিদ্ধার করেন। তাঁহার প্রবিত্ত অমিত্রাক্ষর ছল মহাকাব্যের প্রতিত্ত অমিত্রাক্ষর ছল মহাকাব্যের প্রভিত্তার আবিদ্ধার করেন। তাঁহার প্রবিত্ত অমিত্রাক্ষর ছল মহাকাব্যের প্রভাবই অধিক পরিলক্ষিত হয়।

মধুফ্দনের কাব্যাদর্শে অন্থ্রাণিত হইয়া হেমচন্দ্র ও নবীনচক্র মহাকাব্য রচনায় হস্তক্ষেপ করেন। হেমচক্রের 'বুত্রসংহার', নবীনচক্রের ত্রয়ী 'বৈরতক্রুক্তেক্র-প্রভাস' মহাকাব্যের গোরব কিছুটা দাবী করিতে পারে। কাব্যের বিষয়বস্ত-নির্বাচনে হেম-নবীন উভয়েই বেশ কৃতিছ প্রদর্শন করিয়াছেন। তাঁহাদের বণিত ঘটনার মধ্যে বিশালতা ও উদাত্তা [sublimity] আছে। কিন্তু একথাও মনে রাখিতে হইবে মে, শুধুমাত্র পরিকল্পনার সমূলতি ও বিশালতার জন্মই মহাকাব্য শ্রেটুত্বের দাবী করিতে পারে না—তাহার প্রকাশভঙ্গিতে, সামগ্রিক রূপায়ণেও চাই উৎকৃষ্ট শিল্পপ্রতিভার স্পর্শ। কাহিনীর বর্ণনায়, চরিত্রচিত্রণে, ভার ও ভাষার প্রকাশে মহাকাব্যের মধ্যে প্রমন্ন একটা সংব্যমন্থ্রমা ও মহিমা ধাকে, বাহার গুণে সমগ্র কাবাটি দ্ধণে-রসে

শতদল পদ্মের মতো বিকশিত হইয়া উঠে। কাব্য শুধুই ভাবমাত্র নহে—ইহা ভাবের রূপাশ্রিত, রসমণ্ডিত বাণীমূর্তি। 'বৃত্তসংহারে' দ্বণীচির আত্মানরের মধ্যে ভাবগোরব আছে, 'বৈবতক-কুরুক্তেত্র-প্রভাসে' আব্যানবস্তুর সমৃচ্চ মহিমা আছে, আদেশপ্রাণতা আছে, আছে আন্তরিক জাতীয়তাবোধ। কিন্তু এগুলির মধ্যে মহাকাব্যোচিত শিল্পকোশল নাই, মহাকবির তুর্লভ সংযমস্থমা নাই, সমগ্রতার ঐকতান-সংগীত নাই। নবীনচন্দ্রের অহংমুখিতা, গীতিধর্মিতা ও রোম্যান্টিক কল্পনাভিন্দি মহাকাব্যের ক্লাসিক আদর্শকে ক্ষুণ্ণ করিয়াছে। মধুস্দনের মতো উচ্চশ্রেণীর শিল্পরচনপ্রতিভা হেম-নবীনের কাহারও ছিল না। বাংলাসাহিত্যে একমাত্র মধুস্দনই পাশ্চান্ত্য আদর্শের সার্থক মহাকাব্য স্কৃষ্টি করিতে সমর্থ হইয়াছেন।

রবীজনাথ মহাকাবা রচনা করিতে চেষ্টা করেন নাই। সর্বতোভাবে তিনি
গীতিকবি। বাঙালীর প্রাণধর্ম গীতিকবিতার মধ্যেই অতি সহজভাবে আত্মপ্রকাশ
করিয়াছে। বস্তুত মহাকাব্য বাঙালীর কবিপ্রতিভার যথার্থ বাহন নয়। তা

হাড়া, এর্গের সমাজজীবনগত জটিলতা ও স্কুম মানসিক

দুপ্যংহার

দুপ্যংহার

কন্দু মহাকাব্য-রচনার বিরোধী শক্তিরূপে দেখা দিয়াছে।
এতদ্বাতীত গল্ল ও উপস্থাসসাহিত্যের অভাবনীয় প্রদার ও অত্যুগ্র ব্যক্তিম্বাতস্ত্র্য
মহাকাব্যের ধারাটিকে কন্ধ করিয়া দিয়াছে। এরপ অবস্থায় এই জটিল যান্ত্রিক

ম্ব্রে—দিনরাত্রির প্র অবস্বের মধ্যে—ছোটগল্ল, উপস্থাস, গীতিকবিত। লইয়াই

আমাদের রস্পিপাসা নিবৃত্ত করিতে হইবে—মহাকাব্যের যুগ অতীত হইয়া
গিয়াছে।

### সাম্প্রতিক বাংলা কবিত।

রিচনার সংক্রেন্সন্ত্র প্র প্রারম্ভিক ভূমিক।—সাম্প্রতিক বাঙালী কবির নবতন দৃষ্টিভঙ্গী— সাম্প্রতিক কাব্য ও মধ্যবিস্তঃজীবনের ক্ষয়িষ্ট্র।—উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতা— 'অগ্রন্তের অটল বিখান' আজ বিচলিত—সাম্প্রতিক কবিতা সমাজনুগী—প্রেমেন্স মিত্র—বৃদ্ধদেব বঞ্ব— স্বধীল্রনাথ দত্ত—বিষ্ণু দে—দমর সেন—স্কান্ত ভট্টাচার্য—জীবনানন্দ দাশ—স্কান্ত মৃথোপাধ্যায়—অমিয় চক্রবর্তী—উপসংহার।]

রবীক্রনাথ আধুনিক বাংলাকাব্যে একটা বলিষ্ঠ ঐতিহের প্রতিষ্ঠাতা ও ইহার শ্রেষ্ঠ প্রতিভূ। রবীক্রনাথের কাব্যরীতিকে অনুসরণ করিয়া বহুসংখ্যক বাঙালী কবি কবিতার উদার প্রান্ধণে পদচারণ করিয়াছেন এবং কবিগুঞ্জর প্রবর্তিত সেই ধারাটিকে যথাসাধ্য পরিপৃষ্ট করিয়া তুলিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথ ও তাঁহার অনুবর্তীগণের কাব্যে প্রধানত রপায়িত হইয়াছে ধনতান্ত্রিক সমাজের জীবনাদর্শে গঠিত একটা বিশেষ সংস্কৃতি ও ইহার প্রভাবে লালিত একটা বিশেষ মানসপ্রকৃতি। এই কাব্যধারার পটভূমিতে রহিয়াছে একটা রিশ্বমধ্র প্রশান্ত পরিবেশ। রবীন্দ্রান্থসারী কবিগণ প্রেমজাবনের মাধুর্য ও বিচিত্ররূপা নিস্ক্রপ্রতির সৌন্দর্যে বিহবল। চতুজ্পার্থের জ্বাৎ ও জীবনের বিবর্ণ ধূসরতা আর ক্লেশ্স্কিল কুশ্রীতার দিকে ইহারা তেমন দৃষ্টিশাত করেন নাই।

অতি-আধুনিক যুগে এ দেশে যে-কাব্যসাহিত্য গড়িয়া উঠিয়াছে তাহার
মধ্যে কতকগুলি বিশিপ্ততার চিহ্ন পরিক্ষুট—রবীন্দ্রপ্রবর্তিত কাব্যরীতির ঐতিহ্যের
সঙ্গে ইহার পার্থকাটি কাহারও দৃষ্টি এড়াইবার নয়। রবীন্দ্রনাথের কাব্যলোকের
বিরুদ্ধে বিজোহেরও একটা স্থর ইহার মধ্যে প্রতিধ্বনিত হইতেছে। এই সাম্প্রতিক যুগের কবিরা বিগত দিনের রোম্যান্টিক স্বপ্রাল্তাকে যেন স্বীকৃতি জানাইতে
অনিচ্ছুক। অধুনাবাংলাকাব্যের ক্ষেত্রে এই পরিবর্তনের ধারাটি সবিশেষ লক্ষ্ণীয়।

রবীন্দ্রপরবর্তা যুগের এইসব কবিদলকে আমরা যে সাম্প্রতিক বা অতি-আধুনিক নামে চিহ্নিত করিতেছি, তাহা ভুগু তাঁহাদের রচনার বিশিষ্ট ভদির জন্ম নয়, কবিতার ভুগু আক্রতিগত পরিবর্তনের জন্ম - তাঁহাদের আত্রিত বিষয়বস্তুর

শাব্দতিক বাঙালী ভিন্দির জন্ম কংবা শুধু বিষয়বস্তুর নৃতনত্ত্বের জন্ম সাহিত্যে কেউ আধুনিকতার দাবী করিতে পারেন না, যদি-না

তাহার পিছনে থাকে বিশেষ একটি অভিনব মনোভঙ্গির প্রেরণা। সাম্প্রতিক যুগের কবিমানসকে বিশ্লেষণ করিলে আমরা দেখিতে পাই—ইহার রুচিতে, রুসবোধে, সংস্কারে দেখা দিয়াছে প্রস্টু একটা স্বাতন্তা। এই স্বাতন্ত্রের মূলে বিরাজমান রহিয়াছে সমাজবিবর্তনের ঐতিহাসিক বাস্তব কারণ।

. এ যুগের কবিরা সামাজিক যে-পরিবেশের মধ্যে মান্ত্র, উহার চারিদিকে আজ ভাঙন ধরিয়াছে। মধ্যবিত্তজীবনের ক্ষয়িঞ্তার জন্ম কবিশিলীর মনে দেখা

দাম্প্রতিক কারা ও

দিয়াছে হতাশা ও নিরাধাস—জনগণের চতুর্দিকে কুৎ
মধ্যবিস্তলীবনের ক্ষমিন্ত্র।

ইাসকারী অবসাদের অন্ধকারে সমাবৃত।

সমাজ
জীবনের এই অবক্ষম চিত্তের মধ্যে যে-গুসরতার সৃষ্টি করিয়াছে, আজিকার

দিনের কাব্যের মধ্যেও পড়িষাছে ভাষার মদীকৃষ্ণ ছায়। তাই এ যুগের কবিরা হারাইয়া ফেলিয়াছেন স্বপ্রমত্ব রোম্যান্টিক দৃষ্টি, তাঁহারা ভূলিতে বৃদিয়াছেন প্রেমদৌলর্ঘের আরতিবল্দনা, তাঁহাদের চোথের সন্মুখে। মানবদংসার আর প্রকৃতির সংসার বিষবাপে আছেন। সাম্প্রতিক যুগের কাব্য ভাঙনেরই কাব্য—ইহার মধ্যে মেলে ক্ষয়িষ্ট মধ্যবিত্তমনের পরিচয়।

মোহিতলাল মজুমদার, যতীক্রনাথ সেনগুপ্ত, নজকল ইসলাম-প্রমুথ রবীক্র-সম-কালীন কবিদের রচনায় যে-আধুনিক তার স্থরটি বাজিয়া উঠে, অতি-আধুনিক যুগের মধ্যবিত্তপ্রেণীর কবিবা সেই ধারাটিকে আরও অগ্রসর করিয়া দিলেন। পূর্বতাদির কাব্যে যেটা ছিল অস্পষ্ঠ, তাহা সুস্পষ্টরূপে আজুপ্রকাশ করিল সাম্প্রতিক কবির

উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতা কাবাস্প্টিতে। কাবোর বহির্গ রূপ ও অন্তর্গ প্রকৃতির পরিবর্তনের স্বাক্তরচিহ্ন ধরা পড়ে বিশেষ করিয়া উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতায়। এই সময়

হইতেই কাবো অতি-আধুনিকতার লক্ষণ প্রকট হইয়া উঠে—কবিতার মধ্যে ধানিত হইল একটা ভাঙনের স্থার, ইহাতে ছায়াপাত করিল একটা নৃতন মানসপ্রাকৃতি, দেখা দিল নৃতন আদিক। পুরাতন ছন্দের স্থলে আবিভূতি হইল নৃতন গাছদেল, কবিতার প্রাপ্তলার স্থলে আদিল তুরাহতা ও অন্তর্মুখীনতা। এতকাল ভাবের দিকে যাহাকিছু ছিল স্বচ্ছ ও স্পষ্ট তাহা সরিয়া গেল জটিল প্রতীকিতার অন্তর্মালে। শুরু হইল সাম্প্রতিক কবির স্বগতোজি আর নেপথ্যভাষণ—এলো-মেলো-ভাবে, কোমলতাবিজ্ঞি ছন্দে।

আধুনিক কবির কাবারচনার প্রেক্ষাপটে রহিয়াছে যে-ক্ষয়িষ্ণু মধ্যবিত্তসমাজ
প্র গণজীবন, তাহার মধ্যে অবস্থান করিয়। এ যুগের কবিরা যদি আশা-জানন্দ্-

'অগ্ৰজের অটল বিশ্বাস' আজ বিচলিত উদেলিত হৃদয়ের স্থকোমল সংগীত উচ্চারণ করিতে না পারেন, তাহা হইলে আমাদের বিশ্বিত হইবার কোনো কারণ নাই। 'অগ্রজের অটল বিশ্বাস' যদি তাঁহাদের না

পাকে তবে তাহার জন্ম তঃখ করিয়াও কোনো লাভ নাই। চারিদিকের কুশীতা, ধূসরতা ও মৃত্যুপাণ্ডু পরিবেশের মধ্যে এ যুগের কবিরা বধিত। তাঁহাদের চোধের সন্মুধে সর্বক্ষণ তাই ভাসিয়া উঠে হতাশ্বাস ও মহামৃত্যুর ছবিঃ

'মান্থবের মর্মে মর্মে করিছে বিরাজ সংক্রমিত মড়কের কীট, শুকায়েছে কালম্রোত, কর্দমে মিলে না পাদপীঠ।'

<u>দাম্প্রতিক কবির মন যে সমাজচেতন এবং তাঁহাদের কাব্যভাবনা যে</u>

অধিকাংশ ক্ষেত্রেই আত্মকেন্দ্রিক নয়—সমাজমুখী, এ সত্যটি আমাদের স্বীকার
করিতে ছইবে। এ কারণে রবীক্ত্রপতিহোর সঙ্গে তাঁহাদালমুখী দের কাব্যরীতির মিল অনেক ক্ষেত্রেই নাই। একটা
অবিশ্বাস, সংশয় ও বিক্ষোভের হার তাঁহাদের প্রায়
সকলেরই রচনায় স্পন্দিত হইতেছে। জীবনের গলময় শুর একালের কবির
বিচরণক্ষেত্র।

প্রেমেন্দ্র মিত্র আধুনিক বুণের একজন বিশেষ শক্তিমান কবি। সাম্প্রতিক কবিদের মধ্যে তাঁহার কাব্যেই শ্রেণীসংঘাতের ছবি, মানবতার অপমানের কথাটি সর্বপ্রথম পরিক্ষুট হইয়া উঠে। মানুষের দীনতা ও মানবাত্মার অব্যাননায় কবির মন ব্যথিত ও প্রীড়িত। একটা কৃত্রিম বৃদ্ধনের মধ্যে পড়িয়া মানুষের জীবন মে অভিশপ্ত হইয়া উঠিতেছে, সেই বন্ধন ঘূচাইবার জন্ম কবির অন্তরে জাগিরাছে ব্যাকুলতা। সাহিত্যে কামার, কুমোর, ছুতোর, মুটেমজুরকে প্রেমেন্দ্র মিত্র সহজ্ঞ প্রবেশ-অধিকার দিলেন, ইহাদের জীবনের তৃঃধ্বেদনাকে তিনি নিবিড়ভাবে উপলব্ধি করিলেন। সমাজের অব্যবস্থায় এইসব মানুষের প্রাণধারণের গ্লানি যে কতথানি ত্রিম্ছ হইয়া উঠিয়াছে, তাহাদের জীবন যে কত বিক্লত, সে-কথাই তিনি আমাদের শুনাইলেন:

বিকৃত কুধার ফাঁদে বন্দী মোর ভগবান কাঁদে, কাঁদে কোটি মা'র কোলে অন্নহীন ভগবান মোর।

প্রেমেক্স মিত্রের কাব্যে আছে সমাজবাদী বান্তবতার সুর। বুদদেব বস্তুর 'বন্দীর বন্দনা'-র মধ্যে নে-বিদ্যেহ আমরা দেখিতে পাই তাহা ব্যক্তিগত। আধুনিক সমাজের কৃত্রিমতা হইতে তিনি মৃক্তি পাইতে চাহেন—ভাগ্যের কারাগারে বন্দী মনকে চাহেন মৃক্তি দিতে। তাঁহার কাব্যে ফুটিয়া উঠিয়াছে বিধাতার প্রতি একটা চাপা বিজ্ঞপ। ভাঙনের মুখে মহৎ কিছুরই আশা তিনি করেন না—সৌন্ধ্রের অবিনশ্বরতা, প্রেমের মহার্যতা ও মর্থাদা আজ যেন কবির চোধে স্তাই অর্থহীন।

স্থীন্দ্রনাথ দত্ত, বিষ্ণু দে, সমর সেন প্রমুথ কবির কাব্যেও ধরা পড়ে এ যুগের অবক্ষয়ের প্রভাবচিহ্ন। আশার বাণী, স্থলরের জয়বার্তা তাঁহাদের রচনায় উচ্চারিত হয় না—বর্তমানের পক্সু সমাজ সেধানে ফেলিয়াছে দীর্ঘ কালোছায়া। কেন্দ্রচ্যুত জীবনের নৈরাখ্য-হাহাকার-কর্মরা ফেলিয়াছে। তাঁহারা আজিকার দিনের মান্ত্রের জীবনের কোনো অর্থ

খুঁজিয়া পান না—তাঁহাদের চোথের সমুবে আঁকা রহিয়াছে বিরাট এক জিজ্ঞাসার চিহ্ন। এইসব কবির কাব্যে কোথাও ফুটিয়াছে ব্যঙ্গের হাসি, কোথাও বিদ্রোহ, কোথাও বা নেতিবাদমূলক সন্দেহ।

বিষ্ণু দে-র কবিতায় বিগত দিনের সৌন্দর্যতন্ময় জীবন ও স্বপ্রমেত্র কল্পনার প্রতি একটা প্রচ্ছন্ন বিজ্ঞাপ দেখা যায়। একালের নৈরাশ্রগীড়িত জীবনের প্রতীক তাঁহার 'বেকার-বিহন্ধ'। বর্তমান বেকার মানুষের জীবনে স্বপ্রের দেশ অপেকা

মরা শহরই অধিকতর সত্য ও বাস্তব। সাম্প্রতিক কবিরা যে শুধু হতাশারই গান বাঁধিয়াছেন তাহা নয়—নৃতন যুগোর স্বর্ণজোরণদারও মাঝে মাঝে তাঁহাদের চোখে ভাসিয়া উঠিয়াছে। ক্থা, অসুত্ সমাজের মধ্যে থাকিয়াও তাঁহারা স্ত্ স্বল জীবনের স্পান্নটি মাঝে মাঝে অসুভ্ব করেন।

এ কালের অস্ত্রতাবোধের লক্ষণ সবচেয়ে বেশীধরা পড়ে সমর সেনের কবিতায়। স্ত্রীব্র শ্লেষ ও তীক্ষ বাস্তবচেতনা লইয়া তিনি আব্মপ্রকাশ করিয়া-

ছিলেন। তাঁহার মধ্যে আমরা অপূর্ব সন্তাবনাময়তা লক্ষ্য সমর দেন
করিয়াছিলাম। বস্তুবাদী ধনতাপ্ত্রিক সভ্যতায় প্রভাবিত নাগরিক জীবনের পটভূমিকায় রচিত হইয়াছে তাঁহার কবিতাগুলি। নিমোদ্ধত কয়েকটি পঙ্ক্তিতে তাঁহার বক্তব্য স্পষ্ট হইয়া উঠিয়াছে:

'তিলে তিলে মৃত্যু, রুদ্ধাস-মৃত্যু আমাদের প্রাণ, দিকে দিকে আজ হানা দেয় বর্বর নগর, আর সমস্ত ক্ষণ রক্তে জলে কতো শতাকীর শৃশু মরুভূমি।'

সমর সেনের কবিতার আধুনিক কাব্যের ভঙ্গিট অতিশন্ত পরিক্ট। অভিনব একটি ছন্দোভঙ্গির মাধ্যমে নিজের বজ্ঞবাকে তিনি প্রকাশ করিতে চাহিয়াছেন। গল্পছন্দের মধ্য দিয়াও যে দার্থক কবিতা রচনা করা যায়, তাহার প্রমাণ তিনি দিয়াছেন। নিয়েক্ত অংশটিতে কবির প্রাণের আকৃতি কী চমৎকার অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছেঃ

তেনেক, অনেক দূরে আছে মেঘমদির মছয়ার দেশ, সমস্ত ক্ষণ সেথানে পথের ত্থাবে ছায়া কেলে দেবদারুর দীর্ঘ রহস্ত, আর দূর সমুদ্রের দীর্ঘাস রাত্রের নির্জন নিঃসঙ্গতাকে আলোড়িত করে। আমার ক্লান্তির উপরে ঝরুক মহুয়ার ফুল— নামুক মহুয়ার গন্ধ।

পরিতাপের বিষয়, সমর সেনের মতো এমন একজন সন্তাবনাময় কবি কাবোর জগৎ হইতে একরূপ বিদায় লইয়াছেন।

সাম্প্রতিক বাংলা কবিতার ক্ষেত্রে স্কান্ত ভট্টাচার্যের নাম উল্লেখনীয়। ধনতান্ত্রিক সমাজের অসাম্য-অন্তায়ের বিরুদ্ধে তিনি উচ্চকণ্ঠে বিদ্যোহ ঘোষণা করিয়াছেন। স্থকান্তের 'ছাড়ণত্র' বাংলা কাব্যসাহিত্যের একখানি শ্বনীয় গ্রন্থ। সমাজচেতনার এমন কাব্যসম্ভ রূপায়ণ খুব কমই দেখা যায়। বুহত্তর জনজীবনের সঙ্গে স্থকান্ত নিজের কবিস্তাটির যথার্থ সংযোগ ঘটাইয়াছিলেন, কেবল ভিন্নসর্বস্থ রচনায় তিনি বাঙালী পাঠকসাধারণকে বিল্লান্ত করিতে চাহেন নাই। স্থকান্তর

রাজনীতিক চেতনা ও কাব্যরচনা বৃদ্ধিগত একটি ব্যাপার স্থকান্ত ভটাচার্য ও স্থভাব মুখোপাধ্যার কিমন সার্থক হইয়া উঠিতে পারে, স্থকান্ত ভট্টাচার্যের

লিখিত কবিতার মধ্যে তাহার উজ্জল পরিচয় মিলিবে। এই ভব্রণ কবির নিকট হইতে আমরা অনেক-কিছু আশা করিয়াছিলাম, কিন্তু আমাদের হুর্ভাগ্য তিনি অতি অল্লবয়সে লোকান্তরিত হইয়াছেন। স্থকান্তর দলীয় একজন কবি স্থভাগ মুখো-পাধ্যায়। স্লভাষের কবিশক্তি ও স্বকীয়ভার দাবী অবশ্রুহীকার্য। অধুনা যে-শমাজসচেতন কার্য আমরা দেখিতে পাই তাহার উদ্বোধনমূলে স্থভাষের শক্তিমতা শক্তিয় প্রেরণা যোগাইয়াছে। জীবনবাধের আন্তরিকতা স্থভাষের রচনাকে কার্যগুণাধিত করিয়াছে, তাঁহার কবিতার আঞ্চিকের সৌলর্য চমৎকার।

জীবনানল দাশ অতি-আধুনিক যুগের থব নামকরা একজন কবি। আমাদের সমাজের অবক্ষয়ের দিকটি তাঁহার কাবারচনায় কিন্তু বড়ো হইষা দেখা দেয় নাই। তিনি অতিমাত্রায় রোম্যান্টিক। বর্তমান যুগে তাঁহাকে রবীক্র এতিছের সর্বশেষ উত্তরাধিকারী বলা যাইতে পারে। জীবনানল যে-জগতে বাস করেন

তাত। রূপকথার, নিত্যকালের স্বপ্নলোকের অধিবাসী
জীবনানল দাশ
তিনি। কাব্যে তিনি যে-রুসটি পরিবেশন করিয়াছেন
তাহাকে নির্বিরোধ স্বপ্রের বলা ঘাইতে পারে। বৃদ্ধির তীক্ষ দীপ্তি নয়, কোনোরূপ
প্রচারণা নয়, একালের জীবনজিজ্ঞাসাও নয়,—দ্র্যানী স্বপ্লাত্র অত্প্র
মনটিকে পাথেয় করিয়া কবি কালচিহ্নীন ছায়াময় পৃথিবীতে যুরিয়া বেড়াইয়াছেন,
অতীতের শত শত মৃক শতানী তাঁহার কাব্যে মুখর হইয়া উঠিয়াছে। শাস্তস্থলর
প্রাকৃতির দিকে ভাকাইয়া, স্বপ্লের হাতে ধরা দিয়া কবি জীবনের রুচ্তার আঘাত

হইতে মৃক্তি পাইতে চাহিয়াছেন। তাই স্বপ্লোকচারী এই কবির মুখে আমরা শুনিতে পাই:

> 'পৃথিবীর দিন আর রাতের আঘাতে বেদনা পেত না তবে কেউ আর, থাকিত না হৃদয়ের জরা— স্বাই অপ্রের হাতে দিত যদি ধরা।'

জীবনানদ— স্থালি নাথ, বিষ্ণু দে, সমর সেন ইত্যাদি কবিগণের সগোত্র নহেন, অথচ তিনি সাম্প্রতিক বাঙালী কবিগোগ্রির অন্তম। গোষ্ঠিগত পরিচয়ে জীবনানদের পরিচয় নয়, তাঁহাকে নিঃসদেহে অসাধারণ বলা যাইতে পারে। একালের বহু কবির রচনায় জীবনানদ দাশের কাব্যভাবনা ও কাব্যভঙ্গির প্রভাব লক্ষ্য করা যায়।

সাম্প্রতিক কবিতার ক্ষেত্রে অমিয় চক্রবর্তী, অজিত দত্ত, সঞ্জয় ভট্টাচার্য, দীনেশ দাস, বিমল ঘোষ, গোলাম কুন্দু, অরুণ মিত্র, রাম বস্তু, জগরাপ চক্রবর্তী, হরপ্রসাদ মিত্র প্রমুথ কবি শক্তিমন্তার পরিচয় দিয়াছেন। ই হাদের কবিতা স্বকীয় ভাবকল্পনায় স্থান্দর—দীপ্তিমান। স্থভাষ মুখোপাধ্যায়ের কথা একটু পূর্বে বিশিয়াছি। তিনি কাব্যকে বীণারূপে ব্যবহার না করিয়া অপ্তরূপে ব্যবহার করিতে চাহিয়াছেন। তাহাকে বিংশংশয়ে জনগণের কবি বলা যাইতে পারে।

অমিয় চক্রবর্তীর কবিতাও যেমন অভিনব, তেমনি
চমকপ্রদ। কী বিষয়বস্তু কী প্রকাশভঙ্গি—উভয় দিক হইতেই তিনি আধুনিক।
তাঁহার দৃষ্টিভঙ্গি স্বকীয়তায় উজ্জ্বল, মননশক্তি প্রথব। আজিকের ক্ষেত্রে যেপ্রীকানিরীকা তিনি চালাইয়ছেন তাহাতে তৃঃসাহসের পরিচয় আছে। নতুন
কাব্যরীতির প্রবর্তনবিষয়ে অমিয় চক্রবর্তীর নাম উল্লেখযোগ্য

কোনো বিশেষ একজন-মাত্র কবি এই সাম্প্রতিক যুগের প্রতিভূনহেন। আনেক কবি মিলিয়াই স্টে করিয়াছেন এই নৃতন কাব্যধারাকে। ইংলাদের মধ্যে আনেকেই যে শক্তিমান, তাহাতে সন্দেহ নাই। কোনো কোনো কবির মধ্যে কিন্তু নৃতনত্বের মোহজনিত অভিনবত্বের প্রতি প্রবল একটা ঝোঁক দেখা যায়---এরূপ মনোবৃত্তি কবিকর্ম ও কবিধর্মের শক্ত। আনেকে আবার

উপদংহার কাব্যের ক্ষেত্রে হুরুহতার পক্ষপাতী। মনে রাখিতে হুইবে, শুধুমাত্র পাণ্ডিত্যপ্রকাশের জন্মই হুরুহতা কাব্যে একেবারে অচল। সে যাহা হোক, অতি-আধুনিক কবিরা বাংলাকবিতার পরিধিকে যে প্রশস্ততর করিয়া তুলিয়াছেন, একথা অনস্থীকার্য। সাম্প্রতিক কবিদের কাহারও কাহারও রচনায়

বে-অমুস্তা ও ক্রাতার লক্ষণ প্রকট হইয়া উঠিয়াছে, তাহা যদি ইঁহারা কাটাইয়া উঠিতে পারেন, যদি কাব্যে সুস্থ সবল জীবনাদর্শ প্রতিতিত করিতে পারেন, তবে তাঁহাদের কবিকর্ম বাংলা সাহিত্যে স্থায়া মর্যাদা লাভ করিতে পারিবে বলিয়াই আমাদের বিশ্বাস। রবীক্রনাথের প্রভাবমুক্ত হওয়াই তাঁহাদের পক্ষে বড়ো কথা নয় -তাঁহাদের নিকট আমরা চাই নৃতন একটা বলিষ্ঠ ঐতিহের প্রতিষ্ঠা। তাঁহাদের কাব্যকে শুধু নেতিবাচক হইলে চলিবে না, ইহাকে হাঁ-ধর্মাও হইয়া উঠিতে হইবে—তবেই বাংলার সাম্প্রতিক কবিদলের কাব্যসাধনা ম্থার্থ সার্থক তান্মণ্ডিত হইয়া উঠিবে। মনে রাখা প্রয়েজন, উচ্চকণ্ঠে প্রচারণা নয়, মুদ্রাদোম্যুক্ত ভিঙ্গের্বতা নয়, কৃত্রিম সংগ্রামী মনোভাব নয়—প্রগাঢ় জীবনবাধ, তজ্জনিত আবেগের তীব্রতা, কবিভাষার উপর যথার্থ অধিকার এবং শিল্পীস্থলভ একনিষ্ঠ সাধনাই কাব্যের রূপলোকস্থীর সহায়ক।

### সমাজ, জীবন ও সাহিত্য

্রিচনার সংকেত প্রতি থারতিক ভূমিক। —মানবজীবনে সাহিত্যের প্রয়োজনীয়তা—
সামাজিক মানুবের জীবনই সাহিত্যের প্রতিষ্ঠাভূমি—সাহিত্যে সমাজের ছায়াপাত হইতে বাধা—সাহিত্যশিল্প বাস্তবের অনুলিপিমাত্র মন্ত্র- বাস্তব-সত্য ও সাহিত্যের সত্য এক হইতে পারে না—সাহিত্যের
সত্য একহিসাবে বাস্তব-সত্য অপেকা গভীরতর—সমাজ ও জীবনের সঙ্গে সাহিত্যের নিপ্ত সংযোগ—
সাহিত্যের প্রধান জক্ষ্য—উপসংহার।

সমাজ, জীবন ও সাহিত্য—এই তিনটি বস্তু পরস্পর অচ্ছেত্তরূপে জড়িত। মানুষকে কেন্দ্র করিয়াই সমাজ গড়িয়া উঠে, আর এই সমাজের মধ্যেই মানুষের ৰাজিসভাটি ধীরে ধীরে বিকাশ লাভ করে। এই যে সমাজ ও মানবজীবন,

ইহাদের উভয়কে লইয়াই সাহিত্যের কারবার। বহু
প্রারন্ধিক ভূমিকা

জীবনকে সমাজ বাহিরের দিক হইতে এক করে, আর

সাহিত্য মানসিকভাবে বহু হাদয়কে এক নিগৃ টু ঐক্যায়ভূতির দ্বারা বাধিয়া দেয়।

মাহিত্য আর-কিছুই নয়, ইহাকে আমর। মানবসমাজের মানসসমাজ বলিয়া

অভিহিত করিতে পারি।

স্ক্ষভাবে বিচার করিলে আমরা দেখিতে পাইব যে, মানবমৈগ্রীর ক্ষেত্রে সমাজ অপেক্ষা সাহিত্য বহুগুণ অগ্রবর্তী। নান। দেশের নানা মান্ত্র্যের মধ্যে আচার, ব্যবহার ও রীতিনীতিগত অজ্ঞ্জ তারতম্য রহিয়াছে। এইসব কারণে শকল দেশের মানবসমাজ মিলিয়া-মিশিয়া অখণ্ড বিশ্বসমাজে পরিণত হইতে পারে কাই। কিন্তু মাজুবের রচিত সাহিত্য মুক্তপক্ষ বিহঙ্গের মতো দেশগত, জাতিগত

শানবজীবনে সাহিত্যের প্রয়োজনীয়তা ও সমাজগত যাবতীয় কৃত্রিম ব্যবধানকে অনায়াসে অতিক্রম করিয়া গিয়াছে। যাহা মান্ত্রের উপদেশ-বাক্যে হয় নাই, ধিশশন্তিপরিষদ যাহা করিতে পারে

নাহ, অথবা নোবেল-সমিতির শান্তিপুরস্কারবিতরণেও যাহা সাথক হটয়া উঠে নাই, সাহিত্য অবলীলায় তাতা করিষা ফেলিয়াছে।

আমরা বলিরাছি, সামাজিক মান্তবের জীবনের উপরই সাহিত্যের ভিত্তি-ভূমি রচিত। দেশ বা জাতির দিক হইতে মান্তবে-মান্তবে যত পার্থকাই থাকুক না কেন, মৌলিকভাবে সমস্মান্তবের গ্রমণ্ডতি কিন্তু এক। দেশে দেশে মান্তব

দামাজিক মামুমের জীবনই সাহিত্যের প্রতিগ্রাভূমি একই ভাবে ভালোবাদে, একই ভাবে আনন্দিত হয়, একই ভাবে বেদনায় অশ্রুমোচন করিয়া থাকে। হৃদয়ের ক্ষেত্রে মানুষের বর্ণভেদ নাই, ধর্মভেদ নাই, জাতিভেদ

নাই—সহাদয় মানুষ একে অন্থের সহিত স্বরূপত অভিন্ন। তাই ভারতবর্ষের কারাকার কালিদাসের রচনা পড়িয়া জামান-কবি গোটে উচ্ছুসিত ইইয়াছেন, এবং বাঙালী কবি ইংলণ্ডের সেক্স্পিয়ারকে উদ্দেশ্য করিয়া বলিয়াছেনঃ ভারতের কালিদাস, জগভের তুমি'। সাহিত্যের প্রাহ্ণণতলেই নিখিল মানবের স্থার্থ মিলন—হদয়ে-হলয়ে মিলন। এই যে মানবহাদয়, ইহা শুরু সর্বদেশেই এক নম্ব-স্বকালেও এক। আমাদের দেহের রক্ত যেমন শভ শতাকীর ব্যবধানেও নিজের বর্ণ পরিবর্তিত করিতে পারে নাই, আমাদের হদয়ের মৌলিক বৃত্তিগুলি সম্পর্কেও সেই একই কথা প্রযোজ্য।

সাহিত্য বিশেষ রক্ষের একটা আট বা শিল্পস্টি। মানব্দীবন ইহার উপাদান। মানুবের স্থত্ঃধ, হাসিকালা, আনন্দবেদনা এবং বছবিচিত্র বাসনা-কামনাকেই সাহিত্যশিলী ভাঁহার রচনার মধ্যে রূপাহিত করিয়া ভোলেন।

সাহিত্যরচয়িতা যে-সমাজের মান্ত্রম, তাঁহার স্ট সাহিত্যে গাহিতো সমাজের হৈ তাঁহার স্ট সাহিত্যে সেই সমাজেরই ছাষাসম্পাত অনিবার্য, পারিপার্থিক প্রভাবকে তিনি অস্থাকার করিতে পারেন না। প্রস্তার

প্রতিভা যতই সার্বজ্ঞনীন হোক না কেন, বিশেষ দেশ ও বিশেষ সমাজকে বাদ দিরা সাহিত্যপ্রতিমা গড়িয়া তোলা কখনও সম্ভব নয়। কোনো শিল্পীই আপন দেশ ও যুগের বিশেষ গণ্ডীটিকে সম্পূর্ণ আতক্রম করিতে পারেন না—বিশেষের উপরই দাড়াইয়া থাকে শিল্পনিমিতির নির্বিশেষ বিশ্বজ্ঞনীনতা।

माहित हा भीवन चारक, माम चारक, मानवहित चारक, -रमानि माहिता চতালের কাহারও অভকরণ কিবা প্রতিবিদ্ধার নয়। প্রকৃতির সংস্থার বিরাট, भागवकीयमध्य विभागा। भिन्नी हेशाहरूत वात स्वान्साक्त माहित्र वालेक्स

nice int didies कर्नाक भाषा व नद

40

भान करवन। बाकाव याका व्यापतः प्रति, युवायव-करात मर्गदाना द्वारा छा दक्षांन र देवार । एकारना लिया वालावर अश्रीनांत नम्। यान वावाह वहें द

रात मानाभणा वद माण मार्ग वार्गावाद्यव एका मार्गावाद्य पर्याच्या मान्या मान भारत भारत नार्य कारताल पाक सहाव तिलय व्यानमा- हैकाद प्रानद मुहै, रिर्मेल्स् वानक्षता, क्षार्यस्य वद अ स्टार्नर अव अवि सम्बेर आष्ट्र अर्थ अर्थ, मृत्सू। मार्थित कर बालव आन्तक रे कमार्थावन वर्षका विवाद का वाहर कहता। विवाद कर অপ্তে ব্লিহাতে মনের কার্ণান্ত মনের অপ্ত ব্লেহাতে বিশ্বমনের কার্ণানা अह तालावत नमा कहा नह भाग्यानात गरेना वालवाक कार्यकानित्रा ल्हें प्राप्त करावता वार्याद पाव विभाग कादन । प्राप्त विकान आविता, विकार क हात । रे'ला 'मक', बहुत्त के के के किए, नत्ति बहुत के बहुत के बहुत है किए हैं के का कि मृत्यामिक स्था।

व्यान्त नाम के वाल मार्चन, मार्चामा नाम राष्ट्र द्यानी क्लास्टिन वस्त्री रांद, गांद आवि गांद अवा अवार्थ नार्थ, वंद विभावत्र नामायदः । हेवाद प्रदाद बला होते, ६ दक्ष प्रदेश काददाद मार्गण कादव वाह । क्यांचा

wind of

4,44 x 4, 4 x , 2 , 4 x 41 2 h , 4 43 43 43 1 स्वरंतर करावत । अध्यात । लाकिक कोरान प्राप्त व्यानक व्याप्यक्षत्र, অনেক বিবেধ, অনেক অব্ধরতা, অসাব্ধতা। সাতি বালিন্ত ইংলার নিজ্ঞ থাকেন্নার স্থায়তায় সেই

चामार्थण, विकास, चामाल्याला १ विहाद १ जावर विकास समस्य विस्तर विकास कर छठाल करवन, अन्दरल्यसम् प्राथमा करवन, शाराहरू माहितामात्र राज्य कालक प्रवास्त वहर कार मार्ग मार्ग्याचा महा हराजा नह कार्ज ह --এই সভা সম্ভাৰা সভা।

रायन कोनान स कराह राहा अरू न्यानाइ, इन्साइ दिनना अनु घटनान কল্পনাৰ, সালিখাকের ক্লনীপ্রতিক করিয়া कोदनद महत्त्व दाखनामां १० कदिया . ताला । अग्र माजानाव मन देव विगा, अ क्षीवासद दिनाई देवल माजिलानिकीद क्लसाद माञ्चार अधाक अपन्य हहेश दिहें। भूषिवीत অমর সাহি লাপ্রতিভা ভগং ও জীবন-স্পতিত গভীর অঞ্চুতি বা 'Profound

আন্তঃ ্পৰিলাম, সাহি,তার স্তে স্মাপু ও জীব্যের নিজ্ সংগোধ বহিসাচে। সমাপের কাপ্তির ও মত্যের জীবনসম্পাক স্বাসীনাতর পারবাই, নর স্তুজ স্তে সাহি,তার মধ্যেও পারবাইন থাতে হয়। বা লাস্থালা বার লিজে প্রীপাত করিলেও ক্রমণ্ড স্থান জিলেও কর।

স্থাত ও ধীৰ নৱ সংজ স্থাত, হার সং, বাধ হাত্রে। ব্যিন্তুলের সাক্ষাদেশ আরে অক্সমাধুনিক কালের সাক্ষিণাদেশ ককনত এক ব্যুত্ত সম্ভব্যন্ত।

কাৰণ, ৰাজ্যেৰ সমাজ্যক আনৰ আজ্বলপুৰ পিছনে ক্ষিত্ৰ আসিংছি,
স্মান্ত্ৰৰ প্ৰজাৰ স্থান্ত্ৰ পাকিছে বাৰা। কিন্তু ইচাপ্ত কাৰ্যন্ত ক্ষিত্ৰ
বাৰ্যন্ত্ৰ প্ৰজাৰ স্থান্ত্ৰ পাকিছে বাৰা। কিন্তু ইচাপ্ত কাৰ্যন্ত ক্ষা
বাৰ্যন্ত্ৰ সাধিকিকে পুৰু সানাজিক মানুষ ন্তেন, জীলাকা পিন্তীত
ব্যক্তন, পিন্তুলীবাংলাৰে পিলেই বিশেষ ধ্মন্তিকেও নালাজিপতে বজা কৰিছা
চলিতে হয়।

কলনটে ও বসন্দৰী করার সালিলিংকের প্রধান লক্ষা সমাক ও কবিন স্যাল্ডিয়ের টিললক বা ইলাজান মার। সালি মাবিগারকালে মামালের ফোরিড়ে সালিলের প্রধান লক্ষা সাম কবিসংখ্যা, না, খান ক্তিয় বাসংখ্যা । ঐ ক্তিয়া

ব্যাটার শিরের জেরে বাজিব । অবাত্তর আববিলাস স্থাবন্ধ আবন্ধী লাব্তে প্রভাগ বার । কিন্তু ভারণ স্থাক বাল্রের স্থান নয়, সেই লোক স্থাবিভাবরীর নিজ্ঞার স্ক্রনী প্রতিভাব । সমাজ তথা জীবন ও জগ্য স্থাকে স্থোতন না কর্তাল কোনো স্থিতা শিল্লীই স্থোক স্থোব গোরবম্যালা স্থাবিত পারেন না।

জীবনের দ্বীই সমাজে প্রাচকলিত হয় এবং সামাজিক মানুষ তালাকে স্টাইয়া তোলে সালিতো। সালিতা প্রতাক্ষণৰে সমাজমুখী দইবে, না, ব্যক্তিগত ভারনাবাসনা দইয়া খন্নবিহার ক্রিবে, সে-বিব্রে বিতর্ক চলিতে পারে। কিন্তু জীবনকে ফাঁকি দিয়া যে কোনো মহৎ সাহিত্য রচিত হইতে পারে না, এ সম্বন্ধে সকলেই প্রায় একমত। 'জীবন মহাশিল্পী, সে যুগে যুগে দেশে-দেশাশুরে মান্ত্র্যকে নানা বৈচিত্রো মূর্তিমান করে তুলছে।... জীবনের এই ফ্টিকার্য যদি সাহিত্যে যথোচিত নৈপুন্যের সক্ষে আশ্রয় লাভ করতে পারে, তবেই তা অক্ষয় হয়ে থাকে।.. সাহিত্যে যেখানে জীবনের প্রভাব বিশেষ কালের সমস্ত ক্রিমতা অতিক্রম করে সজীব হয়ে ওঠে সেথানেই সাহিত্যের সত্যকার অমরাবতী।

# আমার প্রিয় বাঙালা গ্রন্থকার ঃ বঙ্গিমচন্ত্র

্রেচনার সংকেতন্ত্রে ৪ আমার শ্লিয় গ্রন্থকার বিষমচন্দ্র—বিষমের শুভ আবির্ভাব— বিষমচন্দ্রের সম্পাদিত 'বঙ্গদর্শন'—বিষমের রচিত প্রথম ও বিতীয় উপস্থাস—বিষমের অসামাস্ত শিক্সি জ —সমালোচক বিষম—বিষমপ্রতিভার শ্রেষ্ঠত কোণায়—শুত্র সংবত হাস্তরসের স্রষ্টা বিষম— হিন্দুসংস্কৃতির ব্যাথ্যাতা ও জাতীয়তামন্ত্রের উদ্পাতা বিষয়—উপসংহার।

বাংলা-কথাসাহিত্য আজ বিশ্বসাহিত্যে একটি বিশিষ্ট মর্যাদার আসন লাভ করিয়াছে। বন্ধভারতীর বরপুত্রগণ তাঁহাদের অপূর্বস্থলর রচনাসম্ভারে এই সাহিত্যকে প্রতিদিন সমৃদ্ধ করিতেছেন। বাঙালী বাস্ক্রমন্ত্র বিলয়া, এবং বাংলাসাহিত্যের পাঠকহিসাবে পরিচয় দিতে, আমরা আজ্ঞকাল বিশেষ একটা পর্ব অমুভব করিয়া পাকি। কিন্তু যদি প্রশ্ন করা হয়, আমার স্বাপেক্ষা প্রিয় গ্রন্থকার কে. তাহা হইলে এককথায় এই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া কঠিন। নানাবিষয়িনী রচনায় নানা লেখক আমার অস্তরে তাঁহাদের চিরস্কন আসন প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। তথাপি সাহিত্যসমাট বঙ্ক্ষিমচক্রকেই আমি আমার প্রিয় গ্রন্থকার বলিয়া বিবেচনা করি। কেন করি, তাহার আলোচনা সহজ্ব নয়। কেন-না, ক্রচি ও রসামুভ্তি কার্যকারণ বিশ্বেষণ করিয়া চলে না—তাহা স্বতঃ ফ্র্তি। যুক্তি দিয়া ভালোমন্দের মধার্থ বিচারণা সাহিত্যের ক্ষেত্রে ত্রুহ, ইহা একাস্ত হ্রদয়গত ও মানস্ক

প্রবণতাগত ব্যাপার। অতএব বৃক্তি বা বিশ্লেষণের অংশকা না রাখিয়া আমার অন্তরের উপলব্ধির সাহায্যেই আমি ব্দিমকে বৃঝিবার বা ব্ঝাইবার প্রায়স পাইব।

বাংলা-সাহিত্যের অতীতের দিকে যথন দৃষ্টিপাত করি তথন দেখিতে পাই, গ্রন্থসাহিত্য বলিতে আমাদের বিশেষ কিছুই ছিল না—উপন্থাস তো দ্রের কথা। ইংরেজ-মিশনারীরাই প্রকৃতপক্ষে দেশে গ্রন্থসাহিত্যের পত্তন করিলেন। নানা বিশ্বের শুড আবির্ভাব লেখকের প্রচেষ্টায় নিবরুসাহিত্য কিছু-কিছু রচিত হইল। প্যারীটাদ মিত্র প্রভৃতি লেখকেরা উপন্থাসরচনায় ব্রতী হইলেন—কিন্তু সে প্রচেষ্টা তেমন সার্থকতা অর্জন করিল না। এ সময় বল্পাহিত্যের দিক্চক্রবালে নবোদিত হর্ষের কিরণপ্রতা বিশীর্ণ করিয়া বন্ধিমচন্দ্রের অভাদেয় ঘটিল—বিন্ধমের আবির্ভাব বাংলাসাহিত্যে যুগান্তরের স্থানা করিল। রব্যক্রনাথ বন্ধিমচন্দ্র সম্বন্ধে সভ্যই বলিয়াছেন: 'বন্ধিম বৃদ্ধসাহিত্যে প্রভাতের স্বর্থোদ্য বিকাশ করিলেন, আমাদের হৃৎপদ্ম সেই প্রথম উদ্বাটিত হইল'।

প্রথাতনামা দাহিত্যিক ঈশ্বর গুপ্তের শিশুরূপে বৃদ্ধিম প্রথম দাহিত্যসংসারে প্রবেশ করিয়াছিলেন—কবি হইবার বাদনায়। কিন্তু কবিতা বে বৃদ্ধিমের মানদধর্মের অন্তর্ক ছিল না, তাহা তিনি অচিরাৎ উপলব্ধি করিলেন, এবং পরবর্তী

বৃদ্ধনের সম্পাদিত করিলেন। মধুস্দনের মতো প্রথম-বৃদ্ধনেও ইংরেজ্পীর মোহে বিল্রান্ত হইয়া তাঁহার প্রথম উপন্তাস

'Rajmohon's Wife' ইংরেজী ভাষায় প্রকাশ করিয়াছিলেন। কিন্তু মধুস্দনের মতোই তিনিও বুঝিলেনঃ 'কেলিছু শৈবালে, ভূলি কমলকানন'—এবং মোহভিঙ্গর পর সেইযুগে অনাদৃতা অবমানিতা বাংলাভাষাকেই নিজের দার্থক লেখনীর বাহন করিয়া লইলেন। বহিষের সম্পাদিত মাসিকপত্র 'বহ্দর্শন' বাঙালা পাঠকসমাজকে চমকিত করিল। একটি বলিষ্ঠ লেখকগোষ্ঠী-সহযোগে যুথপতি বহ্দিম এই পত্রে সাংবাদিকতার যে-ঐতিহ্ প্রতিষ্ঠা করিলেন, আজও তাহা অনত্মকরণীয় হইয়া আছে। কিন্তু একমাত্র সাংবাদিকতারই নয়, জাতীয়ভার তথা জাতীয় সাহিত্যের প্রথম অন্ত্রমণ্ড বিদ্দর্শন'-এ আত্মপ্রকাশনকরিল—আর, এই জাতীয়-সাহিত্যের কর্ণধার হইলেন শ্বয়ং বহ্দিমচন্দ্র।

'বন্দদর্শন'-এর পাতায় তাঁহার উপন্তাস'ত্র্গেশনন্দিনী' যে-নবীন ধারার স্চন। ক্রিল, তাহা দেশবাসীকে অভাবনীয়ন্ত্রপে বিশ্বিত করিয়া তুলিল। ভাষার গম্ভীর ছন্দোভঙ্গিমায়, বর্ণনার নিপুণ চাতুর্যে, ঐতিহাসিক ঘটনা ও রোম্যান্সের আশ্চর্য বিশ্বময়চিত প্রথম ও সমন্বয়ে 'তুর্গেশনন্দিনী' সেদিন এক অপূর্ব স্ঠি বলিয়া দ্বিতীয় উপভাদ অভিনন্দিত হইল। ইংগার পরে আসিল 'কপালকু ওলা'।

তর্পমূথর নির্জন সমুদ্রতীরে আসর সন্ধ্যার পটভূমিকায়

বনহৃহিতা কপালকুওলার যে-বাণীবিএই তিনি রচনা করিলেন, রোম্যান্সহিসাবে বিশ্বসাহিত্যেও তাহা অভুলনীয় বলিতে হইবে।

এই তুইটি উপস্থাসে পাশ্চান্তা সাহিত্যের প্রভাব কিছু-কিছু থাকিলেও, বৃদ্ধিম ক্রমেই এই প্রভাব কাটাইয়। উঠিলেন—অসাধারণ প্রতিভাবলে স্পূর্ণ নিজস্ব একটি মৌলিক পথ তিনি আবিষার করিয়া লইলেন। বৃদ্ধিমের স্মরণ-

ব্রুদের অসামাত স্থানর 'বিষর্ক্ষ', 'চক্রশেখর', 'রুফ্ণকান্তের উইল', শিলসিদ্ধি 'ম্ণালিনা', 'আনন্দমঠ', 'দেবীচৌধুরাণী', 'রুজনী', 'ইন্দিরা' ও 'সীতারাম'—প্রভৃতি উপত্যাসাবলী বাংলা

সাহিত্যের হায়ী সম্পদরূপে পরিগণিত হইল। আমাদের উপন্থাসসাহিত্যে সমাটের যে-মর্যাদা বৃদ্ধিন লাভ করিলেন, সেই ক্ষেত্রে আজ পর্যন্ত তিনি অপ্রতিদ্বন্থী হইয়া আছেন। তাঁহার পরে বহু সাহিত্যর্থী আসিয়াছেন, তাঁহারা বহু মনোরম ও ম্ল্যবান গ্রন্থ রচনা, করিয়া গিয়াছেন। কিন্তু বৃদ্ধিমের স্থায় কল্পনার বিশালতা ও রচনার শক্তিমন্তা যে তাঁহাদের অনেকেরই নাই, একথা বৃলিলে বোধকরি সত্যের অপনাপ ঘটিবে না।

শুধু ঔপকাসিক-হিসাবে নয়, সমালোচক-হিসাবেও বৃদ্ধিন অদিতীয়।
তাঁহার 'বিবিধ প্রবন্ধ', 'শ্রীকৃষ্ণচরিত্র', গীতা সম্পর্কিত আলোচনা এবং শ্লেষগর্ত সমালোচক বৃদ্ধিনতন্ত্র প্রকাশ কিন্তুর দিপ্তর' বাংলাসাহিত্যের এক-একটি স্থান্ন পীঠিকা। উপক্যাসের ক্লপকলা ও রসস্প্রের মধ্যে বৃদ্ধিমের বে লোকোত্তর প্রতিভার পরিচয় মিলে, সমালোচনার ক্লেত্রে তাঁহার স্ক্র বৈজ্ঞানিক দৃষ্টি সেই প্রতিভারই পূর্ণ পরিচিতি বহন করিতেছে। তাই রবীক্রনাথ তাঁহাকে সাহিত্যের 'স্বাসাচী' বলিয়া আধ্যাত করিয়াছেন।

বিধান করিয়া আদর্শ বাংলাগগগভি বিধান করিয়া ছেন; ঐতিহাসিক ও

পারিবারিক উপস্থাস রচনা করিয়া বিজ্ञম কথাসাহিত্যকে বহুদ্র প্রসারিত করিয়া দিয়াছেন। বস্তত, প্রথম মৌলিক তথা সার্থক উপস্থাস রচনা করিয়া বিজ্ञম তেধু বাংলার নয়, সমগ্র ভারতবর্ষের উপস্থাসিকদের পথিকং হইলেন।

বাংলাসাহিত্যে ক্লচি ও শুচিতা প্রথম প্রবর্তন করিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র। প্রাচীন কথাসাহিত্যে 'কামিনীকুমার' বা 'নয়নতারা'-জাতীয় প্রন্থে হেলভ ও বিক্লত আদিরসের প্রাবল্য ছিল, এবং টপ্লা ও ধেউড়-গানের মধ্যে আমাদের যে-চারি-

শুভা সংযত হাস্তরদের শুস্তা বন্ধিন ত্রিক অবনতি প্রকটিত হইয়াছিল, বন্ধিম তাহাকে মাজিত ও পরিশোধিত করিলেন। তাঁহার পূর্বে এদেশের ইংরেজী-শিক্ষিত ব্যক্তিরা বাংলাদাহিত্য

পড়িতে ঘণা বোধ করিতেন। এইরূপ মনোবৃত্তি যে নিতান্ত আইতৃক কিংবা আয়োজিক ছিল, একথাও অবশু বলা চলে না। 'বিভাস্থলর' কাব্যের রুচি-ক্লুমিত দেশে তিনি সাহিত্যিক 'স্থলর'-এর বেদী রচনা করিলেন। কৌতৃক বা হাশুরস বলিতে যে-'গোপাল ভাঁড়'-জাতীয় ইত্রতাই আমরা ব্ঝিতাম, তাহাকে তিনি অনাবিল রসমধুর করিয়া তুলিলেন।

নৈর্ব্যক্তিক বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি ও বলিষ্ঠ স্বাধীন বৃদ্ধির সহায়তায় যথাওঁ সমালোচনাসাহিত্যের স্ত্রপাতও করিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র। শুধু তাহাই নয়, বৈদেশিক শিক্ষার আলোকে তিনিই প্রথম হিলুধর্মের মর্মার্থ উল্বাটিত করিবার প্রয়াস

হিন্দুসংস্কৃতির ব্যাধ্যাতা ও জাতীয়তামন্ত্রের উপগাতা বৃদ্ধিম

পাইলেন। পাশ্চান্তা পণ্ডিতের। আমাদের ধর্ম ও শাস্ত্রের তাৎপর্য না বুঝিয়া উহাদের যে অপব্যাধ্যা করিতে-ছিলেন, বিভাভ্যিষ্ট বঙ্কিম উচ্চকণ্ঠে তাহার প্রতিবাদ ঘোষণা করিলেন। হিন্দুশাস্ত্রের গৃঢ়ার্থ, হিন্দুর শ্রেষ্ঠ

দেবতা শ্রীক্ষের তাৎপর্য প্রাঞ্জল ভাষার ব্যাইরা দিলেন—আমাদের ইতিবৃত্ত ও ঐতিহ্ নৃতনভাবে ব্যাখ্যাত হইল। সর্বশেষে, জাতীয়তার মন্ত্রে বাণ্ডালীকে বৃদ্ধিমই প্রথম উদ্বোধিত করিয়া তুলিলেন। তাঁহার রচনার মধ্য দিয়া আমরা জানিলাম, আমাদের একটি গৌরবমণ্ডিত অতীত রহিয়াছে—বিগত দিনের বাঙালীর জাতীর ইতিহাসটি উপেক্ষণীয় নহে। দেশাত্মবোধের উজ্জল শিখা তিনিই আমাদের চিত্তে জ্ঞালাইয়া তুলিলেন।

এইসব দিক হইতে বিচার করিলে বৃদ্ধিম অতুলনীয়। বস্তুত, বাংলা গত-সাহিত্যে বৃদ্ধিম তুষারমৌলি উত্তুপ হিমাদ্রিশৃপের ন্থায় প্রদীপ্ত মহিমায় স্তন্ধ-গন্তীর হইয়া দাঁড়াইয়া আছেন। হিমালয়নিঃস্ত সহস্ত নিঝ'রিণীধারার মতোই তাঁহার শতম্থিনী সাহিত্যশ্রোতখিনী বাঙালীর হৃদয় পরিপ্লাবিত করিয়া বহিয়া চলিয়াছে।

অনন্তদাধারণ প্রতিভার অধিকারী বন্ধিমচন্দ্রের শ্রেষ্ঠিছের যে-বিভিন্ন দিকের কথা আমরা উল্লেখ করিয়াছি, তাহাই তাঁহার বিরাট ব্যক্তিছের সর্বাঙ্গীণ বিচার। কিন্তু এই সর্বাঙ্গীণতার কথা বাদ দিয়াও বলা যায়, শুধু উপন্তাসদাহিত্যেই তিনি যে-বিশ্ময়কর স্প্রনাক্ষমতার পরিচয় দিয়াছেন তাহাই তাঁহাকে বাংলাদাহিত্যে অমর প্রতিচা দান করিবে। ইতিহাসের বিশ্বতিময় তামসলোকে কবিকল্পনার যে -বর্ণাচ্য আলোকসম্পাত তিনি করিয়াছেন, নরনারীর হাদয়রহস্ত-উদ্ঘাটনে

যে-অসামান্ত দক্ষতার পরিচয় দিয়াছেন, চরিত্রস্টিতে উপদংহার যে-বহুম্থিতা দেখাইয়াছেন, এবং মানবজীবনে সত্য-শিব-কুনরের যে-সমুচ্চ আদর্শ প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন, তাহা একমাত্র বহুমচল্লের মতো লোকোত্তর প্রতিভাবানের পক্ষেই সম্ভব ছিল। তাঁহার রচনা সর্বাংশে ক্রাটিম্কুলনম্ব আধুনিক যুগের পাঠকের কাছে তাঁহার আদর্শবাদ সর্বতোভাবে যে গৃহীত হইবে, ইহাও আমরা মনে করি না। তথাপি বলিব, বল্ধিমের সমুদ্রভুল্য প্রতিভার বিপুল্তার কাছে এই ক্রাটিবিচ্যুতি ও ক্রচিবিভিন্নতা একান্ত ভুচ্ছ বলিয়াই প্রতিভাত হইবে।

বাঙালীর হৃদয়রাজ্যের সম্রাট ও 'বলেমাতরম্' মস্ত্রের উদ্গাতা, শিল্পী ও ঋষি বঙ্কিমকে এইসব কারণেই আমি আমার সবচেয়ে প্রিয় গ্রন্থকার বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি। আশাকরি, আমার ফুচির এই পক্ষপাতিত্ব এবং আমার এই ব্যক্তিগত সিদ্ধান্ত একেবারে অযৌক্তিক বলিয়ামনে হইবে না।

# क्शाध्यित्री व्यवश्च

্রিচনার সংকেতস্থত্ত ঃ স্চনা—বাংলা উপস্থাস ও বৃদ্ধিমচন্দ্র—বাংলা উপস্থাস ও রবীন্দ্রনার্থ—উপস্থাসের ক্ষেত্রে রবীন্দ্রনার্থ একটি নূতন ধারার প্রবর্তক—রবীন্দ্রনাথের অমুবর্তী হইমাও শরৎচন্দ্র
মৌলিক—বৃদ্ধিন-রবীন্দ্রনাথের তুলনার শরৎচন্দ্র অপেকাকৃত বাস্তব—ব্যাথার কাব্যকার শরৎচন্দ্র—প্রচলিত
সমাজনীতি সম্পর্কে শরৎচন্দ্রের জিজ্ঞাসা—নারীচরিত্রচিত্রণে শরৎচন্দ্রের দক্ষণ্ডা—শরৎদাহিত্য ও তথাক্ষিত্ত
বাস্তবেষদ—শরৎচন্দ্র একহিসাবে আদর্শবাদী—শরৎচন্দ্রের মৌলিকতা—উপসংহার।

কথাশিল্লী শরৎচল্রের প্রতিভা নানাদিক দিয়া অসাধারণ। বর্তমান প্রবন্ধে আমরা শরৎসাহিত্যের বিশিষ্টতার দিকটির সঙ্গে কিছুটা পরিচয়সাধন করিতে চেষ্টা করিব। শরৎচক্রের পূর্বে বাংলাসাহিতে হু'টি অলোকসামান্ত প্রতিভার অভ্যুদ্র হইরাছিল। ইহাদের প্রতিভাদীপ্ত লেখনীস্পর্শে বাংলাভাষা ও সাহিত্যের আশ্চর্য রূপান্তর ঘটে —আমরা বঙ্কিমচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাধের

ত্বান্তর স্বান্তর বিচে — আমরা বান্ধমচন্দ্র ও রবান্দ্রনাথের ত্বান্তনা কথাই বলিতেছি। শরৎপ্রতিভাকে যথার্থক্সপে উপলব্ধি করিতে হইলে মনীধী বঙ্কিমচন্দ্র ও কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের রচনাবলীর কিছুটা পরিচয় লওয়ার প্রয়োজন আছে।

প্রক্রতপক্ষে বঙ্কিমচন্দ্রই বাংলা উপকাদের প্রথম স্রস্তা। সত্যকার উপকাস বলিতে যাহা আমরা বৃঝি, বঙ্কিমের পূর্বে তাহা ছিল না বলিলেই হয়। বঙ্কিম যে শুধু উপকাসসাহিত্যের প্রবর্তনই করিয়াছিলেন তাহা নয়, ইহাকে তিনি পরিণতি

ৰাংলা উপস্থান ও বক্কিমচন্দ্ৰ এবং সম্পূর্ণতাও দান করিয়াছেন অনেকথানি। ঘটনা-সংঘাতের মধ্য দিয়া বিচিত্র চরিত্রস্থিও মানবজীবনের বহুস্তা-আবিষ্ণারে বৃদ্ধিম আপুনার প্রতিভাকে নিয়োজিত

করিয়াছিলেন। প্রধানত অভিজাতসম্প্রদায় ও সমাজের উচ্চন্তরের নরনারীই বৃদ্ধিমসাহিত্যের উপজীবা। বৃদ্ধিমের প্রায় সবগুলি উপন্থাস রোম্যান্ধ-লক্ষণাক্রান্ত। অতিপ্রাকৃত পরিবেশ, অলৌকিক ঘটনার সমাবেশ, স্থ্রমধূর কল্পনা ও বৃলিষ্ঠ আদর্শবাদ বৃদ্ধিমের উপন্থাসকে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছে। মানব-স্থান্তর ঘাতপ্রতিঘাতের অতিস্ক্র বিশ্লেষণ বৃদ্ধিমের উপন্থাসে তেমন দেখা যায় না। তুলিকার তৃই-একটা বড়ো আঁচড়ে মানবমনের শক্তিশালী প্রবৃত্তিনিচয়ের ছায়ান্
মৃতিকেই বৃদ্ধিম কায়াদান করিয়াছেন। মনস্তব্যের স্থানীর্ঘ আলোচনা তাঁহার উপন্থাসে বিরল —সমাজের প্রচলিত নীতির আদর্শকেই তিনি মানিয়া লইয়াছেন।

বঙ্কিমের পরেই সাহিত্যক্ষেত্রে রবীক্রনাথের আবির্ভাব। বাংলা উপক্যাস-সাহিত্য কবিগুরুর ভাস্বর প্রতিভার স্বাক্ষর বহন করিতেছে। বিষ্কিম আপনার সাহিত্যে চিত্রিত করিয়াছিলেন অভিজ্ঞাতসম্প্রদায়ের নরনারীকে। রবীক্রনাথ নিঃসন্দেহে আরও একধাপ নীচে নামিয়া আসিয়াছেন—বাংলার মধ্যবিত্তসমাজের

নরনারীর স্থত্ংথ, আনন্দবেদনা, হাসিঅশ্রু তাঁহার বাংলাউপছান ও ব্রচনায় অভিবাক্তি লাভ করিয়াছে। মাসুষের দৈনন্দিন রবীক্রনার্থ জীবনের আপাতভুচ্ছতা ও দীনতার অন্তরালে হাদয়ের

খে-বিচিত্র খেলা চলিতেছে, রবীক্রনাথ তাহাকেই রূপায়িত করিতে চেষ্টা করিয়া-ছিলেন। কোনো একটা প্রচলিত আদর্শের মাপকাঠি দিয়া তিনি মাহুষের হৃদয়-বৃত্তিকে বিচার করিতে বদেন নাই।) বৃদ্ধিম যে-বান্তব্বকে নানাকারণে স্বীকৃতি জানাইতে পারেন নাই, রবীক্রনাথ নিজের রচনায় তাহাকে রূপ দিতে চাহিয়াছেন। বিদ্ধিমের মন ছিল কিছুটা সংস্থারম্ক, কিছুটা সংস্থারজড়িত। কিন্তু বিদ্ধিমের তুলনার ববীজনাপকে প্রায়-সংস্থারম্ক বলিতে হইবে। জীবনের বাত্তবতাকে স্থীকার করিয়া লইয়া মাহুষকে তিনি তাহার স্বপ্রকার তুর্বলতাসমেত সাদর সন্তাষণ জ্ঞাপন করিয়াছেন।

এই হিসাবে রবীন্দ্রনাথ বাংলার কথাসাহিত্যে একটা নৃতন যুগের প্রবর্তন করিলেন। বঙ্কিম অপেক্ষা রবীন্দ্রনাথের রচনায় বাস্তবতায় সুরটি বেশী বাজিয়াছে।

উপস্থাদের ক্ষেত্রে রবীক্রনাথ একটি নৃতন ধারার প্রবর্তক অভিক্রম করিয়াছে,—মান্তবের প্রাভাহিক জীবনকথা

তাঁহার লেখায় কাব্যের স্বপ্নলোকে উল্লাভ হইয়াছে।) রবীক্রনাথের মধ্যে ইহা নৃতন একপ্রকারের আদর্শবাদ—তিনিও যেন এক অভিনব অদ্টপূর্ব রোম্যান্স রচনা করিয়াছেন। যাহা হউক, কথাসাহিত্যে রবীক্রনাথ এক নৃতন ধারার স্চনা করিলেন—নীতির ক্ষেত্রে পক্ষপাতশৃক্সতায়, বাস্তবের সহজ স্বীকৃতিতে, সাহিত্যের পাতায় মান্ত্রের প্রবৃত্তি ও হৃদয়দ্বের স্ক্ষ বিশ্লেষ্যে।

আমাদের স্যৃহিত্যে রবীন্দ্রনাথ যে-ধারার প্রবর্তন করিলেন, শ্রংচন্দ্র তাহাকেই অন্ন্সরণ করিরা অগ্রসর হইয়াছেন। কিন্তু নিজের স্টু সাহিত্যের

ববীন্দ্রনাথের অনুবর্তী হইয়াও
শরৎচন্দ্র নৌলিক
শরৎচন্দ্র নৌলিক
তিত্রণ-বিষয়ে তিনি আরও নিয়ে নামিয়া আসিলেন—
প্রধানত নিয়মধ্যবিত্তশ্রেণীকে ঘিরিয়াই তাঁহার উপন্তাসের

আখ্যানবস্ত বিবর্তিত হইরাছে। শরৎসাহিত্য বাঙালীর বর্তমান সমাজ-সম্পর্কে একটি বিরাট জিজ্ঞাসা। মমতাহীন, ক্ষমাহীন সমাজ্যের যে নির্মম নিম্পেষণে মারুষের আ্যা অনুক্ষণ পীড়িত হইতেছে, তাহারই মনোজ্ঞ চিত্র তিনি বাঙালী পাঠিকের সম্মুধে তুলিরা ধরিলেন।

শরৎচন্দ্র সমাজনীতিকে যে গুলুমানিয়া লইতে পারেন নাই তাহা নয়, এই প্রচলিত নীতি ও আদর্শের বিরুদ্ধে একটা চাপা বিজ্ঞোহের স্থরও তাঁহার উপক্যাসে

বৃদ্ধিন-রবীন্দ্রনাধের তুলনায় করিতে পারেন নাই, রবীন্দ্রনাথ যে-বান্তবকে স্থীকার করিতে পারেন নাই, রবীন্দ্রনাথ যে-বান্তবকে স্থীকার করিয়া লইয়াও তাহাকে অত্যুক্ত ভাবকল্পনার রঙে রঞ্জিত

করিয়া দ্রারোহা স্বপ্লোকে উন্নীত করিয়াছেন—শরৎচন্দ্র সেই বাতবকেই একান্ত বাতবন্ধপে আমাদের নয়নসমক্ষে তুলিয়া ধরিয়াছেন। রবীল্রনাথের রচনায় ব্যক্তির স্থাত্থে অনেক সময় নির্বিশেষ ও নৈর্বাক্তিক হইয়া উঠিয়াছে, কিন্তু শর্ৎচন্দ্রের রচনায় ব্যক্তি তাহার ব্যক্তিসন্তাটি হারাইয়া ফেলে নাই। এই হিসাবে শরৎচন্দ্র রবীন্দ্রনাথ অপেক্ষা আরও বেশী বাস্তব।

শরৎচক্রের স্ঠ সাহিত্য নিপীড়িত মানবের জীবনবেদ, শরৎচক্র বাঙালী-জীবনের ব্যথার কাব্যকার। সমাজশাসনে পীড়িত সাধারণ নরনারীর জীবনকাহিনী অবলম্বন করিয়া তিনি উচ্চাঙ্গের ট্রাজেডি স্ট করিয়াছেন। শুধু যে তিনি আমাদের সমাজের বাহিরের মুখোস্টিই একেবারে খুলিয়া ধরিয়াছেন তাহা নয়, সমাজের অন্ধতলদেশ্টিকে

পর্যন্ত সর্বসাধারণের সম্মুখে সম্পূর্ণ উন্মোচিত করিয়া দিয়াছেন।

শ্বৎচন্দ্রের সাহিত্যে যে-প্রশ্নটি বড়ো হইরা দেখা দিরাছে, তাহা নীতির প্রশ্ন। সমাজের যে ত্র্লভ্যা অনুশাসনে নরনারীর জীবন এমনভাবে নিপিন্তি ইইতেছে, তাহাতে আছে কোন্ মঙ্গলের আদর্শ ? যে-সমাজব্যবস্থা মানুষের প্রাণশক্তিকে

প্রচলিত সমাজনীতি
পদ্পার্কে শর্ৎচন্দ্রের জিজ্ঞানা
মনে ? সভীত্ব বড়ো, না, নারীত্ব বড়ো? এই রকমের বছ

জিজ্ঞাসা শরংসাহিত্যে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। তিনি সমস্তার উত্থাপন করিয়াছেন, কিন্তু তাহার কোনো সমাধান দিতে চেষ্টা করেন নাই। সাহিত্যের ক্ষেত্রে শরৎচন্দ্রকে আমরা সমাজসংস্কারক-হিসাবে পাই নাই, পাইয়াছি ক্লপকার-হিসাবে। তাই এ সকল প্রশ্নের মীমাংসার ভার তিনি পাঠকের উপর হাড়িয়া দিয়া কান্ত হইয়াছেন।

নারীচরিত্রঅঙ্কনেই শরৎপ্রতিভা বেশী থেলিয়াছে। আমাদের সমাজে নারীর প্রতি আঘাত আসে নানাভাবে, তথাপি তাহারা মুধ বুজিয়া সব সহ্ত করে। নিঃশব্দে সহ্ত করে বটে, কিন্তু মর্মঘাতী ব্যধায় হৃদয় তাহাদের লোকচকুর অন্তরালে

ক্ষতবিক্ষত হইয়া যায়। বাঙালী নারীর এই যে নারীচরিত্র-চিত্রণে শরৎচন্দ্রের দক্ষতা নারীজীবনের মর্মান্তিক ব্যর্থতার স্থতীর বাস্তব অন্তস্ত্তি

তাঁহার সাহিত্যকে একটা অপূর্বতা দান করিয়াছে। নারীর মধ্যে তিনি খুঁ জিয়া পাইয়াছেন তুইটি সন্তা—একটি তাহার ব্যক্তিসতা, অপরটি তাহার সমাজসতা। আমাদের সমাজটি নারীজাতির মর্মলোকে কঠিন সংস্থারের রূপে পরিগ্রহ করিয়া গোপনে বাসা বাধিয়া আছে। এই যে নারীর অবচেতন প্রবৃত্তি ও সজ্ঞান সংস্কার, ইহাদের দ্বদসংঘাত শর্ৎচন্দ্র অতি নিপুণ্ভাবে অফ্কিত করিয়াছেন। তাঁহার শ্রেষ্ঠ ট্যাজেডিগুলির মূলভিত্তি এইধানেই।

শ্বংচক্র চতুপার্খের বাস্তবকে মর্যাদা দিয়াছেন—তাহাকে সাহিত্যে দৃখ্যমান

করিয়া তুলিয়াছেন। এই হিসাবে তাঁহাকে আমরা 'রিয়ালিষ্ট' বলিতে পারি। কিন্তু নগ্নতা, কুশ্রীতা, বে-আক্রতার নামে বর্তমানে যে-বান্তববাদ বা 'রিয়ালিজ্ম্'

সাহিত্যে কোণাও কোণাও চলিতেছে, সে-রকমের
তথাকথিত বাতববাদ
বিশ্বস্থান্তিকতা শ্বংসাহিত্যে দেখা যায় না। তাঁহার
কটোগ্রাফ নয়। 'আর্ট ফর্ আর্টিদ্ সেক্' কথাটি তিনি নিজেও স্বীকার করেন
কাই। বাত্তব সত্যের মধ্য দিয়া তিনি স্থলরকে ধরিতে চাহিয়াছেন—শুধু বাত্তবের
জক্তই বাত্তবকে গ্রহণ করেন নাই। এ কথাটি ব্রিয়া লইতে না পারিলে আমরা
শ্বংসাহিত্যের প্রতি অবিচারই করিব।

আবার, একহিসাবে শরৎচক্রকে আমরা 'আদর্শবাদী' বা 'আইডিয়ালিন্ত'-ও বলিতে পারি। তথাকথিত বান্তববাদী সাহিত্যে রূপায়িত হয় নগ্নতা ও অস্থলরের শরৎচক্র একহিসাবে দিকটি, বস্তকে যথায়থভাবে চিত্রিত করিয়া সত্যকে আদর্শবাদী আবিষ্কার করাই বস্ততাস্ত্রিক শিল্পীর প্রধান লক্ষ্য। শরৎচক্র কিন্তু বস্তর যাধার্থাকে অনেক সময় লত্যন করিয়া গিয়াছেন, তাঁহার স্পর্শ-কাতর হালয় অনেক চরিত্রকে অযথা বড় করিয়া দেখিয়াছে। ভাবাবেগের তাত্রতা শরৎচক্রের বস্ততাস্ত্রিকতাকে ভিন্নতর একপ্রকারের আদর্শবাদে রূপান্তরিত করিয়াছে।

কাহিনীবর্ণনার, চরিত্রস্টিতে, প্রকাশভঙ্গিতে, ভাষায়—সর্বক্ষেত্রেই শরৎচন্দ্র মৌলিকতার পরিচয় দিয়াছেন। তাঁহার রচনার ভাষা অভিশয় সহজ, ও প্রাঞ্জল, কিন্তু অপরের অনমুকরণীয়। রবীন্দ্রনাথের কল্পনাসমূদ্ধ

শর্বচন্দ্রের মোলকতা
কাব্যিক ভঙ্গি তাঁহার বাণীরচনায় পরিদৃষ্ট হইবে না।
কিন্তু ইহাতে ঋজুতা আছে, বলিষ্ঠতা আছে, আছে রসসংবেদনা। শর্বচন্দ্রের
বাণীভঙ্গিটিকে আজ পর্যন্ত কোনো বাঙালী সাহিত্যিক অমুকরণ করিতে পারেন
নাই, ইহা তাঁহার একান্ত নিজন্ব। শিল্পী শর্বচন্দ্রের ব্যক্তিসভার স্পর্শে উহা প্রাণবান
—ইহাকেই বলে সাহিত্যের 'স্টাইল'।

বাংলা-কথাসাহিত্যে শরৎচল্র অপরাজেয়। অন্তাবধি অপর কোনো
সাহিত্যকার বাঙালীর মর্মন্বরটি এমন করিয়া উন্মোচিত করিয়া ধরিতে পারেন
নাই। শরৎসাহিত্যে সাধারণ মান্তবের সাধারণত্ব ও
ব্যক্তির তুঃখ বিশেষ একটি ব্যক্তিরই তুঃখ, ইহাতে নির্বিশেষ রসলোকে বিশেষের
আত্মবিলোপ ঘটে নাই। এখানেই উপন্তাসিক রবীক্রনাথ ও শরৎচল্রের আর্টের
ধর্মের লক্ষণীয় পার্থকা।

#### উপন্যাসম্পিল্লে বঙ্গিমচন্ত্ৰ

্বিচনার সংকেতস্ত্র ঃ প্রনা—বাংলা উপস্থান ও বন্ধিমচন্দ্র—বাংলা উপস্থানের নীহারিকা অবস্থা—বাঁটি বাংলা উপস্থানের স্রপ্তা বন্ধিম—বন্ধিমের উপস্থানগুলির সাধারণ ধর্ম—বাংলা ইতিহাসিক উপস্থান ও বন্ধিমচন্দ্র—উপস্থানের ক্ষেত্রে বন্ধিমের বিশেষত্থ—বন্ধিমের উপস্থানে পৃক্ষ স্থারবিশ্লেষ নাই—সাহিত্যক্ষেত্রে বন্ধিমের আদর্শবাদ—বন্ধিমসাহিত্যে 'শিব'-আদর্শ—বন্ধিমপ্রতিস্থার বিশালতা—বন্ধিম-প্রতিস্থান্দর্শনিক কর্মান্তি সম্পর্কে সর্বশেষ কর্মা ]

বাংলাসাহিত্যে বৃদ্ধিমচন্দ্র যে কেবল একজন শ্রেষ্ঠ উপন্যাসশিলী তাহা নয়, প্রকৃতপক্ষে বাংলা-উপন্যাসের প্রথম সার্থক স্রষ্ঠাও বৃদ্ধি। তাঁহার অপূর্ব-শিল্পরচনপ্রতিভা, বৃলিষ্ঠ সৌন্দর্যদৃষ্টি, তীক্ষ্ণ পর্যবেক্ষণশক্তি ও রসস্টের বিশায়কর

ক্ষমতা বাংলা-উপন্থাসকে এক অভিনব প্রেক্ষণীয় শিল্পপ্রপ্রা
দান করিয়াছে। গল্প বা কাহিনী শোনার বাসনা মাহুষের
একটা সহজাত বৃদ্ধি। তাই প্রত্যেক জাতির লগকণায়, পোরাণিক আখ্যায়িকায়
আমরা গল্পের প্রাচুর্য দেখি। বাংলাদেশেও এই জাতীয় কাহিনীর অভাব
নাই। উনিশ শতকের গোড়ার দিকে আরব্য উপন্থাস, পারস্থ উপন্থাস, চাহার
দরবেশ, হাতেমতাই, গোলেবকাওলি, কামিনীকুমার প্রভৃতি কাহিনী পাঠ
করিয়া বাঙালী তাহার রসপিপাসা নিবৃত্ত করিয়াছে। সীতার বনবাস, শকুন্তনা,
কাদম্বী, পৌলবজিনী প্রভৃতি গ্রন্থে গল্পরসের অভাব ছিল না। কিন্তু আধুনিক
অথে যাহাকে আমরা উপন্থাস বলি, তাহার প্রথম পথিকং ইইলেন বিদ্ধিচন্দ্র।

বন্ধিমের পূর্বে দুইটি বিশেষ উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ প্রকাশিত ইইয়াছিল—একটি হইতেছে প্রথমাথ শর্মার 'নববাব্বিলাস', অপরটি প্যারীটাদ মিত্রের 'আলালের ঘরের ত্লাল'। আমর। যাহাকে 'উপন্তাস' বলি, ইংরেজীতে তাহাকে বলা হয় 'নভেল'। ইংরেজী সাহিত্যে নভেল বলিতে বালো উপন্তাস ও বিশ্বমান ব্রায়: "A study of manners founded on an

বাংলা উপস্থান ও বিষ্ণান্ত বুকার: "A study of manners founded on an observation of contemporary or recent life, in which the characters, the incidents and the intrigues are imaginary, and therefore 'new' to the reader, but are founded on lines running parallel with those of actual history''। প্রাসিদ্ধ ঔপস্থাসিক স্থার ওয়াল্টার স্কট নভেলের সংজ্ঞানির্দেশ করিতে গিয়া বলিয়াছেন : 'A novel is a fictitious

narrative, differing from the romance, because the events are accommodated to the ordinary train of human events, and the modern state of society'। এ হিসাবে অবশু 'নববাব্বিলাস' [১৮২৩] এবং 'আলালের ঘরের তুলাল'-কে [১৮৫৮] আমরা উপত্যাস-নামে অভিহিত্ত করিতে পারি। কিন্তু উচ্চুদরের উপত্যাসসাহিত্যে মানবমনের যে সীমাহীন রহস্ত, মানবহদরের বিভিন্ন প্রবৃত্তির যে প্রচণ্ড ঘাতপ্রতিঘাত, জীবন-সম্পর্কিত যে-বিচিত্র জিজ্ঞাসা রূপান্তিত হইনা থাকে, এই চুইটি গ্রন্থে তাহার কিছুই আমরা দেখিতে পাই না।

উপতাস শুধু কাহিনীমাত্র নয়। ইহাতে থাকিবে অংশের সঙ্গে সমগ্রের, ঘটনার সঙ্গে চরিত্রগুলির একটি নিগৃত সংযোগ—শিলীর কেন্দ্রায়ণ দৃষ্টি ইহাকে দেয় একটা স্বান্ধীণ স্থসমঞ্জস রূপ, ইহাতে আগস্তু একটি ঐক্যের বারা প্রবাহিত

হয়। কিন্তু স্ক্ষরিচারে দেখা যাইবে, উপরি-উক্ত গ্রন্থবাংলা উপশ্বাদের
নীহারিকা-অবস্থা
ত বিজেপের সমবায়ে কখনো উৎকৃষ্ট উপল্যাস স্থাই ইইতে পারে না। সেজকু
আমরা বলিব, 'নববাব্বিলাস' ও 'আলালেব ঘরের ছলাল' বাংলা-উপন্থাসের
নীহারিকা-অবস্থা-মাত্র।

বিষমচন্দ্রই সর্বপ্রথম একটি বিশেষ রূপস্টি-হিসাবে উপস্থাসকে আমাদের সমুখে তুলিয়া ধরিলেন। বস্তুত বিষ্কিমের 'তুর্গেশনন্দিনী'-ই প্রথম সার্থক বাংলা উপস্থাস। উপস্থাসশিল্পের মধ্য দিয়াই বিষ্কিম নরনারীর হৃদয়রহস্ত আমাদের

শাট বাংলা উপস্থাদের
নির্মানে, চরিত্রচিত্রণে, ভাষার অপূর্ব ভঙ্গিমার চমংকারিজে
তাঁহার উপস্থাদ বাঙালীর স্থান্থমন একম্হুর্তেই জয়

করিল। বহিমচন্দ্র যে বাংলা উপন্থাদকে নবজন্মদান করিলেন তাহা নয়, তাঁহার হাতেই উপন্থাদশিল্প লাভ করিয়াছে অনেকথানি পূর্ণতা। উপন্থাদের যে-ধারাটি তিনি প্রবর্তন করিলেন, তাহা রবীন্দ্রনাধ-শরংচন্দ্রের মধ্য দিয়া আধুনিক যুগ পর্যন্ত স্থাভাবিকভাবেই প্রবাহিত হইয়া আসিয়াছে। যুগের পরিবর্তনতেত হয় ভোসে-ধারার মধ্যে নৃতন উপাদান সংমিশ্রিত হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে স্থাপত তেমন বিশেষ কোনো পরিবর্তন সাধিত হয় নাই। বাংলা-উপন্থাদের ক্ষেত্রে বঙ্কিমের প্রভাব ধেমন গভীর, তেমনি দুরপ্রসারী।

বিছিম অনেকগুলি উপস্থাস রচনা করিয়া গিয়াছেন। সেগুলিকে বিভিন্ন

শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়। কিন্তু তাঁহার সকল উপক্যাসের মধ্যেই একটি সাধারণ ধর্ম পরিলক্ষিত হয়—তাহা হইল রোম্যান্সপ্রবণতা। বন্ধিমের উপক্যাসগুলিতে রোম্যান্টিক মনোভদির আত্মপ্রকাশ সকলেরই চোথে পড়িবে। তাঁহার রচিত

আখ্যায়িকাগুলির অধিকাংশই রোম্যান্সধর্মী। 'রোম্যান্স'
বিজ্ঞানগুলির
কথাটি একটি বিদেশী শব্দ। রোম্যান্সমূলক সাহিত্যের
সাধারণ ধর্ম
বিশিষ্ট লক্ষণ হইতেছে কল্পনার অতিসমৃদ্ধি, অসাধারণ
অপ্রাকৃত ঘটনার স্থিবেশ, অভীত ও স্কুদ্রের প্রতি স্থপ্নমুদ্ধ আকর্ষণ, মানবক্ষাবনের গীতিস্তব্যামণ্ডিত অকুত্তির ঐশ্র্য, বাহুবকে উল্লেখন করিয়া স্থেরে

জাবনের গীতিস্ব্যামণ্ডিত অনুভৃতির এখর্য, বান্তব্যক উল্লজ্জন করিয়া স্থপের অমরাবতীতে পদচারণার বাসনা। প্রাভাগিক জীবনের ভূচ্ছতাক্ষ্রতা রোম্যান্দের ইক্রজালম্পর্শে মায়ময় সৌন্দর্যে মণ্ডিত হইরা উঠে। বৃদ্ধিমের ঐতিহাসিক, সামাজিক বা পারিবারিক এবং দেশপ্রেম্যুলক উপন্যাসগুলিতে ভাবাবেগ ও কল্পনার এই আতিশ্যা পরিলক্ষিত হয়। বৃদ্ধিমচন্দ্রের আখ্যায়িকা, চরিত্রস্থি, বাচনভঙ্গী সমগুই অনন্যসাধারণ। কিন্তু এ কথাটি আমাদিগকে মনে রাধিতে হইবে যে, কল্পনার ঐশ্র্য তাঁহার উপন্যাসে আত্মপ্রকাশ করিলেও, বাস্তব্রের সঙ্গে তিনি একটি নিগৃঢ় যোগাযোগরক্ষা করিতে সমর্থ হইয়াছেন—সম্ভব ও অসম্ভব তাঁহার রচনায় একাকার হইয়া যায় নাই। উপন্যাসশিল্পী-হিসাবে এথানেই বৃদ্ধিমের প্রশংগনীয় কৃতিত্ব এবং নৈপুণ্য।

বাংলা ঐতিহাসিক উপস্থাসের গোড়াপত্তন করিয়াছেন বৃদ্ধিমচন্দ্র। ইতিহাসের রোম্যান্সকে তিনি পারিবারিক জীবনের সঙ্গে একহতে গ্রথিত করিয়াছেন। স্থনামধন্ত রমেশচন্দ্র দত্ত এক্ষেত্রে বৃদ্ধিমের মন্ত্রশিশু। কিন্তু বৃদ্ধিম

ইতিহাসের পটভূমিকায় মানবজীবনকে পরিস্থাপিত বাংলা এতিহাসিক উপস্থাস করিয়া যতবানি রসস্টে করিয়াছেন, রমেশচন্দ্র ততবানি ও বিষ্ণাচন্দ্র পারেন নাই। এমন কি, স্বয়ং রবীন্দ্রনাপও প্রথম যুগে

ইতিহাসের ক্ষেত্রে বিচরণ করিয়াছেন, কিন্তু এ জাতীয় উপন্থাসে তিনি বন্ধিমের মতো সাক্ষল্যঅর্জনে সমর্থ হন নাই। বন্ধিমের পরবর্তীকালে বাংলাসাহিত্যে ঐতিহাসিক উপন্থাসের ধারাটি ক্রমেই ক্ষীণতর হইয়া একরূপ বিলুপ্ত হইয়া গিয়াছে। ঘাদশ শতক হইতে আঠারো শতক পর্যন্ত বাংলা ও ভারতের ঐতিহাসিক কাহিনী বন্ধিমের উপন্থাসে হানলাভ করিয়াছে।

বৃদ্ধিমের উপত্যাসের স্বচেরে লক্ষণীয় বিষয় হইতেছে কাহিনীগঠনের অভিনবত্ব ও ভাবপ্রকাশের উপথোগী ভাষার মৌলিকত্ব। উপত্যাসের কায়া-নির্মাণে হয়তো তিনি পাশ্চান্তা সাহিত্যের দ্বারা প্রভাবিত হইরাছেন, কিন্তু

জীবনের জটিলতাময় উত্থানপতনের যে-শোভাষাত্রা তাঁহার উপস্থাদে বাণীরূপ লাভ করিয়াছে, তাহা একান্তভাবে আমাদের সমাজ ও পরিবারের পউভূমিকায় বিশ্বত। বাঙালীর জাবনস স্থাই বঙ্কিমের উপস্থাদে অধিকাংশ স্থান ভূড়িয়া

রহিয়াছে,—পাশ্চান্ত্য সমাজনীতির কোনো সমস্তাকে উপস্থাসের ক্ষেত্রে বৃদ্ধিনর বিশেষত্ব ধরেন নাই। বৃদ্ধিনের ভাষাটি তাঁহার মননশক্তি

ও ভাবচিন্তার আধুনিকতা সপ্রমাণ করিতেছে। 'সাগরী' ভাষার মন্থর গতি ও 'আলালী' ভাষার চটুল চপলতাকে একটি মধাপথে পরিচালিত করিয়া তিনি ভাষাকে পরিবর্তনশীল, নমনীয়, গতিময় ও ধ্বনিব্যঞ্জনাপূর্ণ করিয়া তুলিলেন। ভাষার এই বিময়কর নমনীয়তা বৃদ্ধিমের সাহিত্যকে অসামান্ত গৌরব দান করিয়াছে।

উপত্যাসে অন্ধিত হয় মানবজীবনের কৃটিল ছন্ত ও রহস্তময়তা, উপত্যাস
নরনারীর নিভ্ত হৃদয়ের নানা বিরোধী প্রবৃত্তির সংঘাতে মুধর। বৃদ্ধিমের
উপত্যাসে তীব্র ভাবাবেগ ও প্রবৃত্তির ঘাতপ্রতিঘাত সর্বক্ষেত্রেই পরিলক্ষিত হইবে।
কিন্তু হৃদয়র্বৃত্তির যে স্ক্র-বিল্লেষণ-বৈচিত্রা আধুনিক যুগের উপত্যাসে দেখা যায়,
বৃদ্ধিমচন্দ্রের উপত্যাসে সেরপ কোনো বিল্লেষণ নাই।

ব্দিদের উপভালে হল্ম কুল খুঁটিনাটিকে লইয়া তিনি বাক্যজাল বিস্তার করেন নাই, বৃহৎ তুলিকার স্পর্শে এক-একটি চিত্তর্তিকে পাঠকের অন্তরে মুদ্রিত করিবার প্রয়াল পাইয়াছেন। রবীল্রনাথ ও শারৎচল্র উপভালালিরে যে-অর্থে মনস্তর্বিদ, বিদ্ধিম সে-অর্থে ততথানি মনস্তাল্থিক নহেন। তাঁহার হচ্জনীপ্রতিভার মধ্যে ছিল একটা বিশালতা—হদ্যের চুলচেরা বিশ্লেষণের দিকে তিনি আপন প্রতিভাকে নিয়োজিত করেন নাই। তাঁহার রচিত সাহিত্যে এই আগুবীক্ষণিক বিশ্লেষণপদ্ধতির অভাবের জন্ত ও রোম্যান্সধমিতার প্রাবল্যের জন্ত অনেক সমালোচক তাঁহাকে বান্তবিমূপ, আদর্শবাদী এবং মনস্তল্ববিষয়ে অনিপূণ আখ্যা দিয়া নাসিকা কুঞ্চিত করিয়াছেন। কিন্তু প্রত্যেক প্রতিভারই একটি বিশেষ ধর্ম আছে, এবং উহার প্রকাশ স্থান-কাল-পরিবেশের উপর অনেকথানি নির্ভর করে—এ সত্যটি বিশ্বত হইলে সাহিত্যবিচারে নানা ভূলভ্রান্তি দেখা দিতে বাধ্য। উপন্তাসকার বৃদ্ধিমের বিচারেও আমরা এই

পাপের প্রতি, যৌনজীবনের পুঞারপুঞা বিশ্লেষণের প্রতি বঙ্কিমের একটা স্বাভাবিক বিমুধতার ভাব পরিলক্ষিত হয়। বৃদ্ধিমচন্দ্রের উপন্তাসের মূলপ্রেরণা

ভূলক্রটিরই পুনরাবৃত্তি করিতেছি।

আদিয়াছে রমণীপ্রেম ও স্বদেশপ্রীতি হইতে। কিন্তু নরনারীর পরস্পর-আকর্ষণের যে-চিত্র তিনি উন্মোচিত করিয়াছেন, তাহাতে প্রেমান্ত্র্ভুতির বিবর্তনের প্রত্যেকটি গুরের রূপরেখা মিলিবে না। উহার মধ্যে তিনি যথেষ্ঠ ফাঁক রাখিয়া গিয়াছেন,

পাঠকের কল্পনার উপর তিনি অনেকথানি নির্ভর মাহিত্যক্ষেত্রে করিয়াছেন। এ-ক্ষেত্রেও বৃদ্ধিম তথাক্থিত আদর্শবাদী, বৃস্তুতান্ত্রিক নহেন। নরনারীর প্রেমচিত্রণবিষয়ে বৃদ্ধিমচন্দ্র

পরিচিত সমাজগণ্ডীর মধ্যেই বিচর্ণ করিয়াছেন, হিন্দুসমাজের সংস্কার্কে তিনি লজন করিতে চেষ্টা করেন নাই। রবীন্দ্রনাথে, বিশেষ করিয়া শরৎচন্দ্রে, সংস্কার-মুক্তির যে-ভাবটি দেখা যায়, বিজ্ঞমচন্দ্রে তাহা মিলিবে না। সমাজবহিত্তি প্রেমকে, মামুষের চিরন্তন রূপপিপাসা, সৌন্দর্যামুভ্তি ও যৌনজীবনের প্রবল শক্তিকে তিনি অস্বীকার করেন নাই বটে, কিন্তু পরিণামে বিজ্ঞম তাহাকে স্বভাবের পথে পরি-চালিত হইতে না দিয়া মঙ্গলের অভিমুখী করিয়া তুলিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। এ ক্রেণ্ডেও বিজ্ঞম ছিলেন আদর্শবাদী। পারিবারিক ও দাম্পত্যজীবনে তিনি কোনোরপ ব্যভিচার বরদান্ত করিতে পারেন নাই, ভারতীয় ধর্মাদর্শকেই তিনি যতদ্র সম্ভব অমুসরণ করিয়া চলিয়াছেন।

সত্যের সঙ্গে তিনি স্থানর ও মঙ্গলকে যুক্ত করিয়া দিয়া স্বভাবকে সংযম-শাসনে বাধিয়াছেন। সেজক্তই সমাজবিরোধী প্রেমে আবিষ্ট বিজ্ঞার নায়ক-নায়িকাকে প্রায় সর্বক্ষেত্রেই আমরা দেখি হয়তো মোহমুক্ত, নয়তো অয়তাপ-

অনুশোচনার স্থতীত্র আঘাতে জর্জবিত। বৃদ্ধিমসাহিত্যে বৃদ্ধির কাছে বিয়াল পরাভূত হইয়াছে। ইহার দিব'-আদর্শ ফলে তু-একটি ক্লেত্রে বৃদ্ধিমের আর্টের ধর্ম যে ক্লুগ্ন

হইরাছে, এ কথা অবশ্রই স্থীকার করিতে হইবে। বহিষ্টি নিজেও ইহা
ব্বিতে পারিরাছিলেন। বহিষ্টি স্বর্গিত উপস্থাদের মধ্যে কোনো কোনো
স্থানে শিল্পীর ভূমিক। পরিত্যাগ করিয়া লোকশিক্ষক ও প্রচারকের ভূমিকায়
অবতীর্গ হইয়াছেন। তাই তাঁহার উপস্থাসে সমস্থার অবতারণার সঙ্গে সঙ্গে
একটা সমাধানপ্রচেষ্টাও লক্ষ্য করা যায়। রবীক্রনাধে, শরৎচক্রে সমস্থা আছে,
কিন্তু সমাধানের তেমন কোনো প্রয়াস নাই—এ কাজটি হইতেছে সামাজিকের।
এই হিসাবে বহিষ্টের উপস্থাসশিল্প যে সর্বতোভাবে ক্রটিম্কু নহে, এ-কথা
বলাই বাহলা।

বিষ্কমপ্রতিভার বিশালতাকে আমাদের স্বীকার করিতেই হইবে। বিশেষ করিয়া উপক্রাসের ক্ষেত্রে তিনি যে অপূর্ব শক্তিমন্তার পরিচয় দিয়াছেন, তাহা

মুক্তি কোণায়?

অসামান্ত। বাহিরের জগৎকে হৃদয়রসে জারিত করিয়া লইয়া উহাকে তিনি বিষমপ্রতিভার বিশালতা বে-ভাবে সৌন্মর্থবিলসিত ও রেসসঞ্জীবিত করিয়া ভুলিয়াছেন, তাহা তাঁহার অসাধারণ শিল্পরচন-প্রতিভারই নিশ্চিত পরিচায়ক।

বলিষ্ঠ জীবনাদর্শের রূপায়ণে বৃদ্ধিনের রচনা সমূদ্ধ। বৃদ্ধিম অপেকা হক্ষতর ভাবুক হয়তো বাংলা-উপন্থাস-সাহিত্যের ক্ষেত্রে আবিভূত হইয়াছেন; কিন্তু কল্পনার বিশালতায়, কথাশিল্পের স্বাদ্ধ্যুন্দর ফল্পণ্ডি-বিষয়ে বৃদ্ধিমন্ত্র এখনও অপরাজিত। বৃদ্ধিমের বিশিষ্ট রচনারীতির মধ্যেই

অপরাজিত। বাজ্যের বিশেষ রচনার্যাতর মধ্যেই ব্যক্তিয়ের ব্যক্তিয়েটি সম্পূর্ণভাবে প্রকাশিত; আবার, এই ব্যক্তিয়ের সঙ্গে জড়িত তাঁহার মনুয়ুত্বসাধনার মাহাত্মা।

স্থদীপ্রব্যক্তিষের এই বিশ্বয়কর শুরণ তাঁহার স্টাইল বা বাণীরচন-ভঙ্গিটিকে অপূর্ব গৌরবে মণ্ডিত করিয়াছে। উপক্তাসের দার্বিক বিচারে বাংলাদাহিত্যে বন্ধিমচন্দ্রকে অভাবধি অপ্রতিঘন্দী বলিলে অভ্যক্তি ইইবে না। বন্ধিমের রচিত সাহিত্য শুধ্ 'Good Art' নয়, উহা বিশ্বের হুর্লভ 'Great Art'-এর অন্তর্ভুক্ত — ইহাই বন্ধিমপ্রতিভা সম্পর্কে আমাদের সর্বশেষ কথা।

## সাংকেতিক নাটক

বিশ্বস্থার রহস্তময় নিমাণশালায় ময়য়-নামধেয় জীবটিকে স্টে করিবার কালে পঞ্চ্তের কোনো-তৃইটি 'ভূত'-কে বোধ করি তাহার মধ্যে একটু অধিক মাত্রায় সঞ্চারিত করিয়া দেওয়া হইয়াছিল। ফলে, পৃথিবীর আর-পাঁচটা প্রাণী যথন আহার-নিজা-আরাম-বিলাসে আত্মতৃপ্ত, তথন প্রার্ভিক ভূমিল। মায়য় করনালোকে নিত্য-দিখিজয়ের একান্ত অভিলাষী, অয়ভ্তিলোকে নবমহাদেশের স্কন্সাধনায় ব্যাপ্ত। পঞ্ভূতের ময়ং আর ব্যাম গৃহগভকে অনিকেত, আসক্তকে উদাসীন, ব্রুকে মুক্ত করিয়া দেয়। সে

এই পৃথিবীতে বুদির গৌরব মান্তব সংগতভাবেই করিতে পারে, কিন্ত বুদির সীমাবদতা আছে। বুদির অতীত বোধের প্রতিষ্ঠা তাই শ্রেষ্ঠ মান্তবের জীবনে। সেই বোধি যথন জীবনে সমাসল হয়, অপার্থিব অন্তভ্তির বক্তা যথন চিত্তে নামে, তাহার প্রকাশের ভাষা কী?

শ্রীরামকৃষ্ণ বলিতেন, এম উচ্ছিট্ট হন না। এম তো দ্বের কথা, সাধারণভাবে উচ্চতের কোনো অনুভূতিকেই মানুষ প্রকাশ করিয়া উঠিতে পারিল না। অথচ

মা**মু**ৰ সংকেন্তের আত্রর লয় কেন প্রকাশের বেদনা আছে। স্ক্রাং আসে ইংগিতের প্রশ্ন, সংকেতের কথা—আসে ধ্বনি ও বাজনার বিবেচনা। যাহারূপ ও রেথার সীমায় আবদ্ধ হইবার

নয় তাহাকে আভাসিত করিতে মান্ত্রের আপ্রাণ চেষ্টা। বিশেষ করিয়া অতীন্ত্রিন অমুভূতি। সাধারণ বোধকে বাণীবদ্ধ করা যদি-বা কিয়ৎ পরিমাণে সম্ভব, অতীন্ত্রিয় অমুভূতিকে রূপদান করা যে সাধ্যের অতীত। তাই কাব্যের মাধ্যমে সুরে-ছন্দে-সংগীতে সেই স্বরাতীত, ছনাতীতকে ছুঁইবার কতুই চেষ্টা চলিয়াছে।

কিন্তু ষে-ব্রহস্থবোধ মানবজীবনে প্রম সতা তাহার প্রকাশচেষ্টা কেবল কার্যক্ষ থাকিবে কেন? কাব্যের আবেদন তো প্রোক্ষ, তাহা শ্রহা বা পাঠ্য। অথচ মানবজীবনের অতিসত্য ঐ রহস্তবোধকে প্রত্যক্ষ অফুভ্তির গোচর করিবার প্রয়াস-প্রচেষ্টা থাকিবে না কেন? ফলে সৃষ্টি হইল অভিনব এক দৃশ্যকাব্যের, অর্থাৎ নাটকের—যে নাটক সাংকেতিক। নামেই প্রকাশ, সাংকেতিক নাটক একটা-

মানবজীবনে রহস্তবোধ ও সাংকেতিক নাটক কিছু সংকেত করে, বাহা নাটকীয় ভাববস্ত এবং ভাষার প্রত্যক্ষ অর্থের মধ্যে সীমায়িত নয়। 'অর্থ দিয়ে বন্ধ চারি ধারে' যে ভাষা, তাহার উধ্বে অনথ অভীপ্যা প্রতিষ্ঠাই ইহার কামা। তাই সাংকেতিক নাটকে

একটা বহিরদ্ধ অর্থ থাকে, আর একটা ব্যঞ্জিত অর্ধ। নাট্যকার বিশেষ একটা বাহ্য ঘটনার আশ্রয়মাত্র গ্রহণ করেন, কিন্তু বাহাতিরিক্ত সংকেতই তাঁহার লক্ষ্য। সাংকেতিক নাটক অনেকটা ছায়াশরীরী।

সম্পূর্ণ ছায়াশরীরী হইলে অবশু চলে না। সাহিত্যের একটা form আছে,
সেটুকু বজার রাধিতে হয়। তথাপি formlessnessই যেন এই প্রকার নাটকের
form। লেখকের ইংগিতটিকে গোচর করিতে ষত্টুকু কাব্যশরীরের প্রয়োজন
তত্টুকু-মাত্র গ্রাহা। তাই সাংকেতিক নাটকের শরীর অতিশয় লঘুভার,
স্পর্শকাতর, অস্পষ্ট এবং অনেক ক্ষেত্রে অসমঞ্জস। একহিসাবে সাংকেতিক
নাটককে প্রতিপাত্ত ভাববস্তুর প্রতি একটা অসুলিনির্দেশ-মাত্র বলা চলে।

অপবা, সাংকেতিক নাটককে যদি একটা ক্ষীণ ধূপকাঠির সহিত তুলনা করি—যাহার প্রায় সবটুকুই দাহা, নিমের শীর্ণ কাঠিটুকু মাত্র আপ্রয়। সাংকেতিক নাটকে দৃষ্ঠের পর দৃষ্ঠ আগোইয়া চলে, যতই অগ্রসর হয়, ততই সেই অতীক্রিয়-ভাবসঞ্চার দর্শক-

চিত্তকে অধিকার করে। ধূপ পুড়িয়া যায়, ধূপের সৌরভ সাংক্তিক নাটকের রূপ ও স্কাপ পড়িয়া ধাকে তাহাই নাটকের বাস্তব অবলম্বন। কিংবা,

সাংকেতিক নাটককে যদি বলি আকাশপ্রদীপ-শ্রে ছলিয়া ছলিয়া, কাঁপিয়া কাঁপিয়া একটি ফাঁণ স্তকুমার আলোকশিখা আকাশের মহাশুন্ততার বুকে কোনো এক অবাক্ত আকৃতির শিহরণ রাধিয়া-গেল। আকাশপ্রদীপ মাটির সহিত যুক্ত বংশ্বত্তের মাধামে, সে-যোগ নিভাত্তই পূল। কিন্তু আকাশের সহিত তাহার নিগৃঢ় আত্মার সম্পর্ক। আবার, সাংকেতিক নাটককে যদি আঙ্গবাদ্ধীর হাউই বলি। একদা ভাহার সহিত এই পৃথিবীর সম্পর্ক ছিল। কিন্তু তাহার স্করার অন্তিবের সার্থকত। উৎসবরাত্তে আকাশপথে আলোকাভিসারে। ইন্দ্রিগ্রগ্রাহ প্রত্যক্ষণমা বস্তুর বন্ধন কাটাইয়া ভাবের রাজ্যে প্রয়াণ করাই সাংকেতিক নাটকের উদ্দেশ্য। সবশেষে এই শ্রেণীর নাটক সম্বন্ধে আর-একটি সাদৃশ্যকল্পনা মনে জাগিতেছে, — সাংকেতিক নাটক যেন নাটকের সংসারে পর্যহংস। রোল'। মর্ত্তোর যে-পরমধ্ংদের বর্ণনা করিয়াছেন, ঠিক তেমনি এই কাবোর পরমহংলও তথ্যের ধূলি-ঝড়-ঝঞ্চার উধের্ব অচঞ্চল তুই খেতপক্ষ প্রসারিত করিয়া ভাসিয়া বেড়ায়। পাখাত্তি গুটাইয়া এই পৃথিবীতে হয়ত ক্ষেব্কের জন্ত নামিয়া আসে. কিন্তু রূপের সাগরে নামিয়া অরূপের মধুণানই তাহার একমাত্র বিলাস। তাহার রক্তচক্ষুতে পরমের চরণকমলের আভা, তাহার শুত্র পক্ষযুগলে স্বর্গলোকের জ্যোতির উদ্ভাদন, তাহার ক্ষাভ কঠে নীলক্ষের রূপের ছোয়া, লীলায়িড গতিভঙ্গিতে অমরাবতীর আনন্দদংকেত।

এই প্রসঙ্গে সাংকেতিক নাটকের কাব্যোদেশ ও form-এর সহিত ভক্ত মানুষের আচরণের তুলনা করি। ভক্তের অধিষ্ঠান এই পৃথিবতৈ, কিন্তু সে সর্বতোভাবে পাথিব নয়। সাংসারিক কাজকর্মকোনোমতে একগতে চালাইয়া লয়, অন্তহাত ধরা থাকে ভক্তাবাদের শ্রীচরণে।

একটি তুলনা অন্তিমে সংসার হইতে হাত সরাইয় লইয়া তৃই হাতেই
তাহার দখবের চরণ চাপিয়া ধরে। সাংকেতিক নাটকও তাই। প্রারম্ভে
সে হয়তো একহাতে কাব্যশরীরের পরিচর্যা করিয়াছে, কিন্তু পরিণতিতে তাহার
দুইটি হাতই ভাবশরীরের চরণধরা। সাংকেতিক নাটকের কথাশরীর

এমনই বটে। কিন্তু ইহাকে 'ফ্জিয়া' তোলার বিশিষ্ট একটি রীতি আছে। সে কেমন ?

এই ধরণের নাটকে ঘটনা থাকে, কিন্তু ঘটনার ভার থাকে না। ঘটনা চথনই ভারস্বরূপ হয়, যথন তাহাকে বিখাস করিতে ব্যস্ত হই—তাহাকে স্বাংশে গ্রহণ করিবার আত্যন্তিক ব্যস্ততা অভ্তব করি। ঘটনা যদি সমস্তা জাগায়, 'প্রব্লেম'-এর স্টি করে, তবেই তাহার গুরুত্স্টি হয়। কিন্তু সাংকেতিক নাটকে

হটনার গুরুত্ব ততথানি নয়, যতথানি ঘটনা-উত্তর

সাংক্ষেত্রক নাটক

তাৎপর্য। ভারপ্রতার দিক দিয়া সাংক্তেক নাটক

অনেকটা রূপক্ষার সহিত তলনায়। নানা অসম্ভব-

অবিশ্বাস্ত ব্যাপার রূপকথায় দ্বিধাহীন সরলতায় ঘটিয়া যায়। রূপকথা শুনিতে হইলে সংগতিবৃদ্ধি চাপা দিয়া রাখিতে হয়। সাংকেতিক নাটকেও তাই। সামঞ্জস্ত সংগতিবোধ সকল সময় সাংকেতিক নাটকে যে পূর্ণ তৃপ্তি পাইবে, এমন নয়। তবে রূপকথায় সংগতিহীনতার যে-পরিমাণ অভিরেক. সাংকেতিক নাটকে ভতটা নয়, এবং পরিণভিতে সাংকেতিক নাটকে আপাত-অসামঞ্জ বৃহত্তর সামঞ্জপ্তের আলোকে উদ্ভাসিত হইয়। উঠে।

প্রশ্ন উঠিতে পারে, ঘটনার ভার নাই কেন ! ভারযুক্ত হইলে কি চলিত না ? বাস্তবিক চলিত না। সাংকেতিক নাটকে রূপকথার অনুরূপ অভ্তের সমাবেশ ইচ্ছাক্ত। লৌকিক বস্তু মনকে ব্রু করে। ব্রু মনকে উধাও করিবার জন্মই অতিলৌকিকের আশ্রয়গ্রহণ। সাংকেতিক-নাটক-

কেন লগুলার বচিরিতা তাই প্রথমেই অভিপ্রাক্তরে সমাবেশ ঘটাইয়া মাস্থ্যের বিচারচেতনায় আঘাত করেন। যুক্তিকে যেখানে সরাইয়া দেওয়া হয়, মন সেখানেই মুক্তি পায়। কেউ কেউ সেই কারবেই কি বাস্তব বৃদ্ধি ও বিস্তাকে বোধের পরিপন্থী বলিয়াছেন? সাংকেতিক নাটক 'রাজা'র মধ্যে এমন এক রাজাকে স্থাই করা গেল ঘিনি দেশের রাজা ইইয়াও কোনোদিন লোকলোচনে ধরা দিলেন না।

অতিপ্রাক্ত-সমাবেশের আরও একটি কারণ আছে। আমরা যধন কোনোকিছুকে নিজেদের সহিত একাল করিয়া লই, তথনই মনের উপর বাঁধন পড়ে পরিচিতের—মন তাহাতে বন্ধ হয়, নামিয়া আসে। আর, তাহা যদি করা না হয় তাহা হইলেই মনের স্বেচ্ছাবিহরণ সম্ভব। মহান্ প্রাকৃতিক দৃখাদি সাধকচিত্তে স্বাগ্রে ভাবস্ঞার করে। নীলাচলের সমূত্রে শ্রীটে হন্ত ঝাঁপাইয়া পড়িতেন,
নিবিড় মেবের কোলে বলাকাশ্রেণী দেধিয়া শ্রীবামকৃষ্টের প্রথম ভাবস্মাধি

ঘটিয়াছিল। অপর-একটি উদাহরণ লওয়: চলে —রসক্ত ও তত্ত্ত অধ্যাপক একটি ঘটনার উল্লেখ করিয়াছিলেন। এক বিখ্যাত ফরাসী চিত্রকর অশ্লীল চিত্র অঙ্গনের

অপরাধে অভিষ্কু স্থা বলিষাছিলেন, একেব'রে
মাংকেতিক নাটকে
অভিপ্রকৃত-সমবেশ
নিরাবরণ নারীচিত্র অশ্লীল নয়। কথন ভাগা অশ্লীল সম্প্র
স্থান্ত-সমবেশ
সেই নগ্ন নারীচিত্রের পায়ে একটি মোজা প্রাইয়া তিনি
ক্ষেইলেন, এখন এই ছবি অশ্লীল। প্রথম ক্ষেত্রে বিবসন নারীদের মনে কৃৎসিত্ত
ভাবের সঞ্চার করে না, কারণ ভাগার সহিত্য মানবচিত্রের এক'আতা নাই তাহার
আবস্ত পবিত্রতার জক্য। কিন্তু পদাবরণীটুকু পরিচিত্ত পৃথিবার, তাহাতে কদর্যতার
আবস্ত পবিত্রতার জক্য। কিন্তু পদাবরণীটুকু পরিচিত্ত পৃথিবার, তাহাতে কদর্যতার
আবস্ত ভাবিনী কি আশ্লীল প্রেজনা ইভ কি আশ্লীল প্রিদেহর মহাদেব
কি আশ্লীল প্রার কেন পৃথিবীর নয়, তাই।

সাংকেতিক নাটকে মান্তবের পরিমিত জ্ঞানচেতনার মূলে অবিশ্বাস্থ অসমগ্রসের দারা আঘাত করা হয় ঐ অপাধিবের সূর অন্তরণিত কবিতে। এখন সাংকেতিক নাটকের স্বরূপলকণ অংমরা চিনিয়া লইব রূপক নাটকের সহিত তুলনা করিয়া।

নিঃসংশয়ে বলা যায়, ৰূপক নাটক ও সাংকেতিক নাটক এক নয়। 'ৰূপক' ও 'সাংকেতিক'—এই চুইটি শব্দের ইংরাজী প্রতিশব্দ যণাক্রমে Allegorical ও Symbolical। একটির মূল্ধর্ম প্রতিৰূপ স্থি করিয়া ব্যাখ্যা করা, অক্টির সংকেত করা। একটি explain করে, অক্টি suggest করে। রবীক্রনাথের ভাষা উদ্ধার

সাংকেতিক নাটক ও স্থাপক নাট্য করিতে গেলে—একটি বোঝায়, অপরটি বাজায়।
Allegory বা রূপকের মূল কাজ যথন বোঝানে। তথন
তাহার মধ্যে অস্পষ্ট কিছু থাকিলে চলে না। রূপকের
মধ্যে আপাতভাবে যে-অর্থারা প্রবাহিত তাহা স্থকীস

কেতে স্বয়ংসম্পূর্ণ। কোনোপ্রকার ত্রোধ্যতা তাহার মধ্যে নাই। কিন্তু এই বাহ্য অর্থের সমান্তরাল আর-একটি আভান্তর অর্থ রূপকের পশ্চাতে বর্তমান থাকে। সেই আভান্তর অর্থের অনুরূপ করিয়া বাহ্য কাব্যরূপ গড়িষা তোলা হয়। সেই কারণে রূপকের মধ্যে বৃদ্ধির প্রাধান্ত, মননের প্রাচ্থ। প্রকান্তরে সাংকেতিক ব্রচনার প্রাণ্বন্থ সহজ স্বতঃ ফুর্ভি।

রূপক বুদ্ধিগ্রাহ্ন বলিয়া রূপকরচনায় সমান্তরাল যে-অক্সতর অর্থধারাটি ব্হমান থাকে, তাহা আবিফার করিতে বিলম্ব হয় না। একবার যদি রুচয়িতার যথার্থ উদ্দেশ্য অনুমান করা যায়, যে-তব্বকে তিনি সাহিত্যরূপ দান করিতে চাহিতেছেন তাহার স্বরূপ সম্পর্কে ধারণা জ্বন্মে, ভাহা হইলেই যেন আছিক উপায়ে বহিরুদ্ধ

ঘটনাবলীর অন্তরালবভী তথার্থ বাহির করা যায়। কারণ, 'আক্ষরিক'-ভাবে সেখানে বিশেষ একটি বস্তুকে শারণ করিয়া আর-একটি বস্তুর ব্যবহার করা হুইয়াছে।

এই কারনেই লেখের লাবনোর মতে। রূপক-এ বাহ্য অর্থ ও আভান্তর অর্থের সংযোগ অবিচ্ছেল নতে। অপচ সাংকেতিক রচনার কাবাদেহ অনিবার্থভাবে নিগৃত্ ভাবরসকে প্রকাশিত করে। সাংকেতিক রচনার মধ্যে suggestion-এর ভাব প্রবল। তাই লেখক suggestive আবহাওয়া অর্থাৎ ভাবাবহ স্টে করিয়া একটি বিশেব সভারে লোভনাট্কু-নাত্র প্রকাশ করিতে চান। অর্থের চাবি লাগাইয়া সেখানে তহু আবিকার করিতে হয় না বলিষ্য প্রত্যেকটি ঘটনার সর্বাঙ্গীণ তাৎপর্য

সাংকেতিক নাটকে পটভূমি-রচনার গুরুত্ব সকল সময় অন্তভ্য করিয়া ওঠা যায় না। সাংকেতিক রচনায় পটভূমিস্টিই আসল, সেই পটভূমিকায় স্থাপিত পাসকচিত কল্লনায় নিবিরোধ সঞ্চরণের অবসর পায়।

লেখাকের উদ্দিষ্ট সংকেত অন্তরে ক্রমাগত অঞ্ভব করিতে করিতে আমাদের অফ্ডবশক্তি এমন প্রথব লা ও অচ্ছতালাভ করে যে, লেখকের ঈপ্সিত [তদ্বিক্তিও হইতে পাবে] অধ্যাত্ম-তাংপর্ম বিত্যুংচমকের মতো অন্তরদেশে আলোর বিলিক দিয়া ধার। অরণ রাখিতে ইটবে, বিত্যুংচমক বিজলীবাতি নয়। বিত্যুংকে যদি সাংকেতিক বলি, বিজলীবাতিকে বলিব ক্ষণক। ক্ষণক-রচনার উদাহরণ চাওয়া ইইলে ক্রেন্স্নারের 'Fairy Queene' বা বুনিয়েনের 'Pilgrim's Progress'-এর নাম করা চলে। স্পেন্সার বে-নাইটদের কার্যকলাপের বিবরণ দিয়াছেন, বাজ অর্থ হিসাবে তাহার মধ্যে কোনো অস্পষ্টতা নাই, অব্দ অন্তন্ত আর্থও সহজে আবিদ্যার করা চলে। 'Pilgrim's Progress'-এর প্র্যাত্মনর মর্গ্য হইতে স্থাজিসার করা চলে। 'Pilgrim's Progress'-এর প্র্যাত্মনর মর্গ্য হইতে স্থাজিসার হইলেও ক্ষতি নাই। স্ট্রফট্ মানবজাতিকে নির্ম্ম গালা-গালি করিলেন ক্ষণকের আবেরনে। আবার, সত্যের ভীব্রতা তাকিতে দান্তে ক্ষণকের আপ্রান্ন লইলেন। 'ইশ্পিদ্ কেবল্দ্'কে আম্রা রপ্তক্রণা বলিতে পারি, সংস্কৃতে পঞ্চতন্তও ভাই।

কিন্তু সাংকেতিক রচনার বাহ্ অর্থের এই মূল্য নাই, অনেক সময়েই ভাহাতে বাহ্ অর্থ অতিশ্ব দীন, অপ্রচ্ব । আভ্যন্তর ভাবের আলোকেই তাহা দীপ্যমান।
নাংকেতিক নাটকে বিদেশী সাহিত্যে মেটারলিক্ষের 'Blue Bird', 'The আভান্তর অর্থেরই মূলা Sightless', আমাদের বাংলাসাহিত্যে রবীক্রনাথের 'ডাকঘর', 'রাজা' সাংকেতিক রচনার উৎক্ষণ্ড উলাহরণ। মেটারলিক্ষের 'The

Sightless' নাটকের মূল পাত্রপাত্রী অন্ধ অবচ বাক্শক্তিসম্পন্ন করেকটি নরনারী, এবং তাহাদের চালক চক্ষুনান অবচ নির্বাক একজন পুরোহিত। গল্পটির কাহিনী-মূল্য অতিঅল্প, সাংকেতিক মূল্যই প্রধান। তাহা হইল—নির্বাক নিয়তি অনিবার্ষ গতিতে অন্ধ্যানবশক্তিকে টানিয়া লইয়া ঘাইতেছে। 'ডাকঘর'-এর মূল লক্ষ্য বন্ধ-মানবাজ্যার অচিনাভিসার, সুদ্রত্ফার রূপান্ধন।

আবো কয়েকটি ঘরোয়া উদাহরণ লইলে রূপক ও সাংকৈতিক রচনার পার্থকা বোধগম্য হইবে। সমালোচকের উদাহরণ লইতেছি। বনের বাঘকে হিংমতার প্রতিমূতি যথন বলি তথন সেটি রূপক। দশপ্রহরণধারী দশভূজামূতি

সংকেত ও রাপকের পার্থকা শক্তির symbol নয়, allegory। কিন্তু শালগ্রামশিলা symbol। এতটুকু একটি ছোট মহল পাণর, অবচ তাহার সামনে মন্ত্রপাঠ হইতেছে—তুমি সহস্রনার্য, সহস্র-

পাদ। 'অচক্ সর্বত চান, অকর্ণ গুনিতে পান, অপদ সর্বত গতাগতি' যিনি তিনি symbol ছাড়া আর-কিছু নন। কালীমৃতি স্পষ্টত রূপক। তিনি সতাই মহাকালের রূপ, যখন : 'কালীকরালবদনা বিনিক্ষান্তাসিপাশিনী। বিচিত্রখট্টাঙ্গধরা নরমালাবিভূষণা। ঘীপিচর্মপরিধানা গুদ্ধমাংসাতিতৈরবা। অতিবিস্তারবদনা জিহবাললনাভীষণা॥ নিম্থারক্তনয়না নাদাপ্রিত দিঙ্মুধা', ইতাদি।

কালীমূতি এইরপ কল্পনা অনুসরণ করিয়াই নির্মিত। স্থতরাং তাহা রূপক।
কিন্তু যথন শ্রীরামরুঞ্জিপমা দিলেন—'কালী কি কালো! দূরে তাই
কালো, জানতে পারলে কালো নয়। আকাশ দূর থেকে নীলবর্ণ, কাছে
দেখো—কোনো রঙই নেই। সমুদ্রের জল দূর থেকে নীল, কাছে গিয়ে হাতে
তুলে দেখো—রঙ্নেই।' এইদিক হইতে দেখিলে কালীমতি symbol বই আরকিছু নয়।\*

## বৈষ্ণবক্তবিতার ধর্মনীতিক ও দার্শনিক ভিত্তিভূমি

[রচনার সংকেতস্থাত ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—বৈফবকাব্য বাংলা গীতিকবিতার আদি শ্লোত্রী—মহাপ্রভু জীচৈত্র ও বৈক্ষণদাহিত্য—বৈক্ষবক্ষিত্র উপজীব্য – বৈক্ষবক্ষিতা, বেক্ষণ্রম ও ভক্তিবাদ—ভ ক্রথ:র্মর স্বরূপ— শ্রীচৈতনে:র প্রচারিত ভক্তিবাদ—বৈষ্ণবভাবকতার দার্শনিক ভিত্তি— বৈঞ্চক-দর্শনের মূলকথা—ঈখরের দ্বিবিধ ভাব—বৈধিভত্তি ও রাগাফুগা ভত্তি—শ্বকীয়া ও পরকীয়া র:৩---পরকীয়ার লক্ষণ – বৈষ্ণবক্ষবিভাগ্ন মধুর রভিত্র স্ফ ভি—উপসংহার। ]

বৈষ্ণবক্ষবতা প্রাচীন বাংলাসাহিত্যের শ্রেষ্ঠ সম্পদ। ভাবের রূপাশ্রিত বাণীমূর্তিকেই যদি সাহিত্য বলি, তবে বৈঞ্বকবিতা যে উচ্চশ্রেণীর সাহিত্যস্প্র, সে বিষয়ে সংশয়প্রকাশের এতটুকু অবকাশ নেই। বৈষ্ণব্যুগের পূর্বেও বাংলাভাষায়

কাব্যক্ৰিতার অভাব দেখা যায়নি-শাক্ত্যাহিতা,

প্রারম্ভিক ভূমিকা শৈবসাহিত্য, নাথসাহিত্য কমবেণী আমাদের সকলেরই পরিচিত। কিন্তু ধর্মের মহিমাব্যাধ্যান ও কবিদের প্রচারধর্মি তার আতিশ্বাহেত্ উক্ত সাহিত্যের শিল্পরূপ তেমন রুসমণ্ডিত হয়ে উঠতে পারে নি। বৈফ্বসাহিত্য যে ধর্মের সংস্রবসূক্ত, একধা বলছি না। কিন্তু বৈষ্ণবকবিরা সাম্প্রবায়িক প্রচার-উদ্দেশ্য অনেকটা বিশ্বত হয়েই তাঁদের কাব্য রচনা করেছিলেন। বৈষ্ণবক্বিদের বুচনার মুম্পুলে মুম্মুস্থান্ত্রের এমন একটা রাগিণী ধ্বনিত হয়ে উঠেছে, যার আবেদন সার্বজনীন ও নিত্যকালীন।

বস্তুত বাংলাসাহিত্যের সভ্যকারের জাগরণ বৈষ্ণব্যুগাই হয়েছিল। বৈষ্ণবৃগণ শর্মকে শিল্পকলার রসান্তঃপুরে প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছেন, আবার শিল্পকে ধর্মের

চরণে গরপুষ্পরূপে নিবেদন করেছেন। বৈফবপদাবলী বৈক্ষবকাৰ্য বাংলা গীতি-ফলত জীবাত্মার সঙ্গে প্রমাত্মার প্রেম-আনন্দ-সৌন্দর্যের কবিতার আদিগঙ্গোত্রী লীলাবিভৃতি-ধারণার একটা স্বপ্লানন্দী উচ্চ্যাস—জীব-

হৃদয়ের দিক হতে অচিন্ত্যের সাহজিক প্রেমের একটা স্বপ্রবিলাস। কবি ও ভক্তের, ধর্ম ও কবিতার এমন প্রমাশ্চর্য সমন্বয় সাহিত্যের ক্ষেত্রে খুব কমই চোধে পড়ে। বাংলা গীতিকবি হার আদিগখোত্রী হচ্ছে বৈষ্ণবপদাবলী—চণ্ডীদাস আর বিভাপতি ৰাঙালীর প্রেমতত্ত্বের শ্বরণীয় কবি।

চণ্ডীদাস-প্রমুপ প্রেমিক কবির যে-ভাবম্বপ্র কাব্যের গোমুখীগুহায় অবরুদ্ধ হয়ে ছিল, প্রেমের সন্মাসী প্রীচৈতত্ত্বের আবির্ভাব তাকে বাংলার সমতল ভূমিতে

করেছিল।

সহস্রধারায় উৎসারিত করে দিল। তারপর কয়েক শত বংসর ধরে বাংলাদেশের উপর দিয়ে বয়ে গেল প্রেমসংগতের অজস্ত প্লাবন। এত আনন্দ, এতথানি রুস-

বিহলত। বাংলাদেশে এর পূর্বে আর কথনও দেখা
বংগ্রভু থাটেডনা ও
ব্যায়নি—প্রেমে, ভক্তিতে, বিশাসে, হনয়াবেণের প্রাচুর্বে
গাঁচিতন্ত বাঙালীর অন্তর একেবারে জয় করে
ক্রেমেছিলেন। একদিকে প্রেমিক ভাবুক, অন্তদিকে ভক্তকবি—এই তুইয়ের
মণিকাঞ্চনসংযোগ হয়েছিল বলেই বাংলার বৈফবসাহিত্য এতথানি পরিফুর্তি,
এতথানি ব্যাপ্তিলাভ করেছিল।

পরমপুরুষ শীর্মণ ও মহা চাবস্থরপিনী শ্রীরাধার নিতারুন্দাবনলালাকে কেন্দ্র করেট বিপুল বৈশ্ববিদ্যাবিদ্যাহিত্য গড়ে উঠেছে। স্টের আদিম লগ্ন থেকে

স্থাবি আরু ঈশবের মধ্যে যে-লীলা চলেছে, বৈশ্ববের রাধার্মণ তারই রূপক-আবরণ। সংগীতের ভিতর দিরে কণ্ণ ও রঙ্গের মাধ্যমে, বৈশ্ববির্ধি অক্ষয় ভূমানন্দের সঙ্গে আমাদের পরিচয় কার্মে দেবার প্রাস্থা প্রেছেন। বৈশ্বসাহিত্যের সঙ্গে বৈশ্বধর্মের সংযোগ শব্দেশ্যীকাশ। ভাই এ সাহিত্যের আলোচনা করতে গেলে এই ধর্মের স্থিভ বিস্টা পরিচয় থাকা প্রথাক্ষন।

ভক্তিবাদ নিখেই বৈশ্বধ্য। এই ভক্তিবাদ যে গুবই প্রাচীন, সে-বিষয়ে সংক্র নেই। আর্বাক ও উপনিষ্টের উপাসনাকাণ্ডের উপর ভক্তিমার্গ সংস্থাপিত। করে 'ভক্তি' শ্বটি নে পুব প্রাচীন তা নয়। গাঁভার পূবে স্পাইত ভক্তিত্ব সম্বন্ধে কেল্লাও উপদেশ করা হয়নি। ভক্তি গাঁভার একমাত্র ও জিলাল আলোচ্য বিষয় না হলেও এ বস্থটি গাঁভার বৈশিষ্ট্য। প্রকৃতপক্ষে গাঁভাই ভক্তিশাস্তের বেদ। ভারতে ভক্তিবাদ বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন ক্রপ্যার্থ করেছিল। ম্বাযুগ্রের বৈক্ষ্বধ্য ভারতের দক্ষিণে উৎপন্ন হয়ে রামাত্মজ ও মধ্বাচার্য কর্ত্ব পরিপুই হয়েছিল। আগোরাঙ্গদেবের সময়ে এই বৈক্ষ্বধ্য নতুন আকারে নিরক্ষর জনসাধারণের স্বন্ধে সহক্ষে প্রব্শলাভ

গীতার জানমার্গ ও কমমার্গ অপেক। ভক্তিমার্গেরই প্রাধান্ত প্রতিন্তিত হয়েছে।
ভক্তিধর্ম প্রেমের ধর্ম—মান্থ্যের ভূমানন্দপিপাত্ম হানরদেশই হল এর প্রতিন্তাভূমি।
এ ধর্মে জগবানের উপাসনার শ্রেষ্ঠ অর্য্য হল অন্তরের
ভক্তিধর্মের ধর্মপ প্রেম। ভক্তিধর্মের 'ভক্তি' কী? ঈশ্বরে প্রগাঢ়
অন্তর্বক্তি বা প্রেমই ভক্তি—'সা ভক্তি প্রাফ্রক্তিরীখরে'। জ্ঞানবোগী চাম্ন প্রাবিত্যার

নারা মৃক্তি, মোক্ষ, কৈবলালাভ করতে — বৈশ্বভক্তিবাদী চায় ক্রফালের ক্রফালের সাধ্যসাধনতত্ত্বে মৃক্তি বা মোক্ষের কোনও স্থান নেই।

বহুশত বংসর পূর্বে দক্ষিণভারতে ভক্তিখনের চরম বিকাশ ঘটেছিল। বেসব সাবু মহাত্ম এই ভক্তিবাদ প্রচার করেছিলেন ভারা 'আলওয়ার' নামে প্রসিদ্ধিসাভ করেছেন। ভগবানকে আমৌরপে উপাসনা করা আলওয়ারদের প্রচারিভ বামর একটি প্রধান বৈশিতা। শ্রীতেজ্পপ্রতিভ গৌডীয় বৈক্ষবধ্যের বিশিষ্টভা হছে কাজাভাবের ভজন এতে 'কাজাপ্রেম স্বস্থাসার'। অনেকেই মনে করেন, এই কাজাভাবের সাধ্যমত্ম টে ভ্রেদের দাক্ষিণাভা পেকেই লাভ করেছিলেন।

মহাপ্রভুর মতে শার্কটে একমার উপজে, তার ধাম শার্কাবন। সেই বৃন্ধা-বনবাসিনীরা ্য-মধুর ভাব নিয়ে তাকে ভজনা করেছিলেন, তাই শার্কাকর উপস্কেন। এই ধ্যের নিশ্ভিত প্রমণ শাম্মভাগ্রত, এবং

শ্রাচেতনোর **প্রচা**রিত ভঞ্জিবাদ তব প্রেছ প্রদাণ হল প্রেম। প্রেমমার্থে ভজন, রাগান্তপ্র ভারিবে প্রেম্বে প্রেম্যের বলে ধীক্তি ভারিক-

গমের কেনে মহাপ্রস্থ শাচে শবের গ্রন নান। মির্ভা দক্ষিনদেশের আশাল্ডয়ারদের প্রদিশিত ভক্তিরাদ যে তার উপর প্রদার বিজ্ঞার করেছিল স্পান্ধার অন্যান্ধার ক্রেডিল স্কর্মন প্রচারত ভক্তির প্রচারত ভক্তির স্বেডিল স্বেডিল কর্মন প্রচারত ভক্তির প্রচারত ভক্তির স্বেডিল সংঘটিত হয়। গোটার বিজ্ঞান্দের করেছে প্রমান্ধান সংঘটিত হয়। গোটার বিজ্ঞান্দের করেছে প্রমান্ধান নাম্বান্ধার সিধান সংঘটিত হয়। গোটার বিজ্ঞান্ধার করেছে প্রমান্ধান নাম্বান্ধার সিধান সংঘটিত হয়।

বৈষণকভাবক পার প্রভাব যে-সংশ্লিক মত্বাল বংষ্চে, এবালে ভার কিছুটা আলোচনা করা যেতে পারে। প্রে বলা হয়েছে, বৈক্ষবধ্য আরে বৈক্ষবক্ষিতার

্ক প্রতাল রমেতেন একফ ও শরাধা, এবং উভাগের বশবধাকের প্রজালি সংঘটিত হয়েতে অপ্রাক্ত বুলাবনধামে। সাশনিক ভিত্তি

আবিভাক। বৈষ্ণব-ধৰ্ম-দশন ও কংবোর এই কৃষ্ণ কে, আর রাধাই বা কে ? উভয়ের প্রপ্রাপ্ততিকৃতি কী ?

বৈষ্ণবদের কাছে কৃষ্ণ হচ্ছেন স্বাং ভগবান—'কৃষ্ণস্থ ভগবান স্থাং'। রাধিকং ভগবান জীক্ষণ্ডের 'হলাদিনী'-শক্তিরই প্রকাশ। স্তরাং তাবিক দৃষ্টিতে রাধাক্ষণ অভেদাত্ম।। ভগবান সচিদানল। তিনি প্রতাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেমের অনস্থ উৎস। উপনিষদে যিনি ব্রু, যোগাঁর নিকট বিনি প্রমাত্মা, বৈষ্ণবের দৃষ্টিতে তিনিই ভগবান। বৈষ্ণবক্তক ঈশ্বরের আনল্ময় সন্তার উপাসক। ভগবান হতেই যে নিখিল বিশ্বের দিকে দিকে আনল্ময়া উৎসাবিত হচ্ছে, উপনিষদের ঋষিরাও একথা উচ্চারণ করেছেন: 'রসো বৈ সং, রসং হোবায়ং লক্ষা আনন্দী' ভবতী···এষ এব আনন্দায়তি'। ঋষিকবিদের দৃষ্টিতে ব্রহ্ম প্রমাননশ্বরূপ।

আনক্ষয় ঈশ্ব লীলাবদ-আ্বাদনের জন্তই হিবাবিভক্ত হলেন—নিজেকে বছতে পরিণত করলেন: 'দ বৈ নৈব রেমে, তন্মাৎ একাকী ন রমতে। স্ব হিতীয়ম্ প্রচ্ছাং—দ অকাময়ত জায়া মে স্থাৎ'—দেই একমেবালৈত রমণ-ইচ্ছায় আপুনাকে বিধাবিভক্ত করে পতি ও পত্নীর রূপ পরিগ্রহ করলেন। বৈফবদের নিকট এই 'পতি'-ই পর্মপুক্ষ গ্রীকৃষ্ণ এবং এই 'পত্নী' হলেন প্রাপ্রকৃতি গ্রীয়াধিকা।

ব্রহ্ণবৈবর্তপুরাণেও বলা হয়েছে যে, শ্রীবাধং মূল প্রকৃতি-ঈশ্বরী, শ্রীকৃষ্ণের অর্ধাংশস্বরূপা—'মমার্ধাংশস্বরূপা অং মূল প্রকৃতিরীশ্বরী'। এই তব্টিকে বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়যে, শ্রীকৃষ্ণ ও রাধা—পরমাঝা ও জীবাঝার—মধ্যে স্বরূপত কোনে: পার্থক্য নেই, এদের এককে বাদ দিয়ে অপরের উপলব্ধি সন্তব নয়। যেহেতু লীলারস আস্বাদনের জন্মই দশ্বর আপনাকে বহুতে বিভক্ত করেছেন, সেহেতু জীবকে নিয়েই তাঁর শার্যত আনন্দ, আর পরমান্থাকে নিয়েই জীবাঝার অক্রম আনন্দের আস্বাদন।

বৈষ্ণবর্ধম ভক্তিধর্ম হলেও এর অন্তর্নিহিত দার্শনিক ভাবনার এমন কতকগুলি বিশিষ্টতা রয়েছে, যার জন্তে বৈষ্ণবের ভক্তিবাদ অন্তর্গত ধর্মদম্পান্তরে ভক্তিবাদ হতে ভিন্নতর হয়েছে। এর প্রথম তত্ত্ব হল : 'ঈরর পরম সম্পদ, পরমানদা। এ আনন্দ জগতের সকল নরনারীর জন্তই সমানভাবে অপেক্ষা করে রয়েছে, এ আনন্দ বিলিয়ে দেবার জন্তে ভগবান একান্ত ব্যাকুল হয়ে রয়েছেন। কারণ, এ পথেই 'ম্থাপে কৃষ্ণ করে মুধ আন্থাদন'। দিতীয় তত্ত্ব হচ্ছে: তিনি নরনারীর মর্মলোকে আপনাকে তিরপ্রকাশিত করে রেধেছেন, নরনারায়ণ্রপে নিত্য-বিরাজিত

রয়েছেন। তৃতীয় তত্ত্ব: জীবই যে কেবল সেই
বিক্রবদর্শনের
নৃত্যানন্দেক নিত্য চাইছে তা নয়, ওই নিত্যানন্দও
জীবকে ধরা দেবার জল্ঞে নিরন্তর ব্যাকুল। রসময় ঈশ্বর

ষধন প্রেমিক ঈশ্বর হলেন, তখন পৃথিবীর আনন্দণিপাদার্ভ নরনারীর মুখনী উজ্জ্বল হয়ে উঠল। তিনি আমাকে 'উদ্ধার' করে রুতার্থ করবেন, তা নয়,—আমাকে নিষ্ণেই যে তাঁর প্রেমানন্দলীলা, আমাকে কেলে তাঁর তো চলে না। চতুর্থ তব : তিনি যে কেবল মানবের বিশিষ্ট আঅবোধের নিভৃত দেবালয়ে আপনাকে প্রকাশ করেছেন তা নয়,—ক্রীরূপে, বন্ধুরূপে, পুত্ররূপে তিনি আমাদের প্রেম গ্রহণ করছেন এবং প্রেম বিলাছেন। পঞ্চম তব : ভগবান 'রসো বৈ সং—দ এব রদানাং বসতম:'—তিনি রস্থন, আনন্দ্ররূপ। মানবের স্কল সম্বন্ধের ভিতর দিয়ে, স্কল মাধুর্যের মধ্য দিয়ে তিনি আপনাকে রসরূপেই প্রকাশ করছেন।

বৈষ্ণবের প্রীকৃষ্ণ বৈদান্তিকের নির্প্তণ ব্রহ্ম নন, তিনি সবিশেষ ব্রহ্ম অর্থাৎ কথার বা ভগবান। তাঁর ভাব দ্বিবিধ—ঐশ্বর্য ও মাধুর্য। একদিকে ভিনি যেমন প্রভাপঘন,—অন্তদিকে ভিনি প্রেম্বন। এ ছটি ভাবের মধ্যে বৈষ্ণবেরা ভগবানের

ইম্মরের ছিবিধ ভাব মধুর-ভাবেরই সাধক। সমগ্র বৈফবকবিতার মধ্যে আমরা এই মধুর-ভাবের আত্যান্তিক অভিব্যক্তিই দেখতে পাই। বৈফবসাহিত্যের 'রসপঞ্চক' ঈশ্বরের মাধুর্য-

ভাবের উপরেই প্রতিন্তিত। মাধুর্যভাবে ভগবান আমাদের স্বা, আমাদের পুত্র, আমাদের প্রাণপ্রিয়তম।

গৌড়ীয় বৈষ্ণবধর্মে ঈথরভক্তিকে ছুভাগে ভাগ করা হয়েছে—বৈধি ভক্তি ও রাগাল্লগা ভক্তি। বিধিমার্গে-বেদমার্গে পদচারণ, শাস্ত্রের অন্তজ্ঞাপালন, সমত্ত

কম শ্রিভগবানে অর্পণ হল বৈধিভক্তির লক্ষণ। বৈধি

হবিধিভক্তিও

রাগান্ত্রগাভন্তি

— 'সর্বধনান্ পরিভাজ্য নামেকং শরণং ব্রজ'—'গুদ্ধং

ভক্তি'তে পরিণত হয়। এই শুদ্ধা ভক্তিরই অপর নাম প্রেম বা রাগান্ত্রগা ভক্তি।
বৈষ্ণবশাস্তে প্রেম আর রাগান্ত্রগ, ভক্তি সমার্থক শব্দ। এই শাস্তে রাগান্ত্রগ
ভক্তিকেই বলা হয় 'রভি'। রভি আবার পঞ্চিধি—শান্ত, দাস্ত, স্থা, বাৎসলা
ও মধুর।

রাগমার্নের ভক্তিই এটিচতর প্রচার করেছিলেন, এবং তাঁর প্রচারিত ধনই গৌড়ীয় বৈষ্ণবর্ধ নামে পরিচিত হয়েছে। উপরে কথিত পঞ্চবিধ রতির মধ্যে তার-তম্য রয়েছে। মধ্র-রতিই প্রেষ্ঠ। কান্তভাবে জগবানের উপাসনাই হল মধ্র-ভাবের লক্ষ্য। মধ্র-রতিকে আবার তু'ভাগে ভাগ করা হয়েছে—স্বকীয়া ও

পরকীয়া। মধুর-রদের উপাদনায় ভগবান 'কান্ত'—ভজ্
খকীয়াও পরকীয়ায়তি 'কান্তা'। ভগবানকে কান্তভাবে ভজনা করার রীতি
এদেশে বহু প্রাচীনকাল থেকেই চলে আসছে। স্বকীয়া আরাধনায় ভগবান
ভজ্তের পতি, আর পরকীয়া ভাবের সাধনায় তিনি ভজ্তের উপপতি। বৈশ্বরেয়
গ্রহণ করেছেন পরকীয়া ভাবের ভজন। তাঁরা বলেন, 'পরকীয়া ভাবে অভি
রদের উল্লাদ'। কিন্তু মনে রাথতে হবে যে, লৌকিক জগতে এর স্থিতি নয়।
কারণ—'ব্রেজ বিনা ইহার অন্তন্ত নাহি বাদ'।

প্রশ্ন হতে পারে, বৈঞ্বেরা পরকীয়া ভাবের উপাসনা করেন কেন? উত্তরে

বলা যায়—সহস্র বাধা, সহস্র নিষেধ আর প্রতিমুহুর্তে হারাবার আশকা ষেধানে, সেধানেই কান্তকালাপ্রেমের চরম ফুর্তি। পরকীয়া নায়িকা কে, তাহার লক্ষণ কী ? রূপগোষামী পরকীয়ার লক্ষণ নির্দেশ করতে গিয়ে পরকীয়ার লক্ষণ করেছেন, যে-নারী অন্তর্জ অন্তরাগবশে ইহলোক-পরলোক উপেক্ষা করে পরপুরুষে আঅসমর্পণ করে, যে বহির্দ্ধ বিবাহাদি লৌকিক ধর্মের অপেক্ষা রাখে না—সে-ই পরকীয়া। এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে, বুলাবনে একমাত্র পুরুষ হচ্ছেন শ্রীকৃষ্ণ, আর সকলেই নারী। নিজেকে রমণীতে রূপান্তরিত না করলে ভক্তিধমে ভগবানের পথে অগ্রসর হওয়া যায় না।

বৈষ্ণৰক্ষির প্রকীয়ারাগের প্রেক্ষাপটে শ্রীরাধার এক অপূর্ব মূর্ভি আন্ধিত করেছেন। ক্ষেত্র সন্ধে রাধিকার পূবরাগে মধুর-রতির প্রথম প্রকাশ। তারপর রাধারানীর জীবনে হয়েছে বিচিত্র ভাবপর্যায়ের হুচনা। অহ্বরাগ, আক্ষেপাহ্মরাগ, অভিসার, মিলন, মাথুর, ভাবসম্মেলন প্রভৃতি নানা অবস্থার ভিতর দিয়ে রাধাক্ষেত্র বুলাবনলীলার সমাপ্তি। পূর্বরাগময়ী শ্রীরাধা বানীর শব্দ শুনে যে-ক্ষেত্র চরণে নিজেকে সমর্পণ করেছেন, ভাবসম্মেলনে সেই অধিলরসাম্ত্রম্ভিকেই নিজের ক্ষমেদিরে প্রতিষ্ঠিত করেছেন।

'ভাবসম্মেলন' বস্তৃত্বক্ষে মহামিলন — 'Becoming one with God— 'Self-mergence in the principle of Love and Life'। এই ভাবসম্মেলনের জগতে বিরহ নেই, বিচ্ছেদ নেই, রয়েছে ভিপদংহার নিতাকালের মিলন। দৈতবাদে বে-প্রেমলীলার স্ফুনা আহৈততত্ত্বই তার সমাপ্তি। বৈঞ্চবের মতো আর কেউ ভগবানকে এমনভাবে নিজের আয়ার আত্মীয় করে নিতে পারে নি বাঙালী-বৈঞ্চবক্বির কাবেজ দেবতা আর প্রিয়তম একাকার হয়ে গিয়েছে।

# थाङ भगवलोभार्छत ভृ घिका

[রচনার সংকেতস্থা ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—শাক্তপদাবলীর জনপ্রিয়তা—বৈক্রপদাবলী ও শাব্রুপদাবলী—শাক্তসংগীতের বিষয়বস্তু ও রসরপতা-বিচার—তত্ত্বপ্রধান হইলেও শাব্রুপদাবলী জীবন-রসাত্রিত গীতিকবিতা—শক্তিতত্ব—সাধনতত্ব—শাব্রুপদাবলীর কবির সাধনা দিবাভাবের সাধনা—দেহতত্ব ও কুওলিনীযোগ—শাক্তপদাবলীর কবিসম্প্রদায়—রামপ্রনাদ—কমলাকান্ত—গোবিল্ল চৌধুরী—মহারাজ মহাতাবিচাদ—দাশর্থী রায়—মুকুল্দ দাস—উপসংজার ]

শাক্তপদাবলী বাংলাদাহিত্যের মূল্যবান দামগ্রী। এই অপূর্ব গানগুলি
এক অনির্বাচ্য ভাবামুভ্তির উদ্বোধক, ভক্তিরসসঞ্চারক, অনাবিল-আনন্দদায়ক।
বহুকাল ধরিয়া এই মহামূল্য ঐখর্য অধ্যাত্মজীবনের
অস্তরালে প্রচ্ছন ছিল। আঠারো শতকের শক্তিসাধক
কবিগণ আশ্চর্য সাধনশক্তিবলে 'ফদিরত্নকরের অগাধ জলে' ডুব দিয়া এই রত্ন
আহরণ করিয়াছেন। সংগীতের দেশ এই বঙ্গভ্মিতে ভক্তিরসাভিত শাক্তপদাবলী
এক ন্রতন আবিহার।

জন্মলগ্ন হইতে শাক্তপদাবলীর অশেষ জনপ্রিয়তা সকলেরই দৃষ্টি আকর্ষণ করে। কেবলমাত্র সাধক নয়, তৎকালীন রাজামহারাজা, জমিদার, সমাজের অভিজাতশ্রেণী, সাধারণ মান্ত্র সকলেই ইহার প্রতি আরুট হইয়াছিলেন। এমন কি, সেই অস্থলের কচিবিক্লতির বুগে কবিওয়ালা, ট্রগাগায়ক, পাঁচালিকার,

শাক্তপদাবলীর জনসাধারণের রস্থিপাসা পরিতৃপ্ত করিবার জনপ্রিয়ত। উনিশ শতকের ইংরেজী শিক্ষা এদেশের বহুতর সংস্কারকে অন্ধ-

কুসংস্থার বলিয়া গণ্য করিয়াছে। পাশ্চান্তা শিক্ষায় শিক্ষিত 'ইয়ং বেঙ্ল' এদেশে প্রচলিত যে-কোনো আচারকে কুৎসিত, যে-কোনোপ্রকার সাহিত্যকে প্রাম্য বলিয়া নাসিকাকুঞ্চন করিয়াছেন। কিন্তু এহেন সাংস্কৃতিক বিপর্যয়য় র্বেও শাক্তগানগুলি জনপ্রিয়তা হারায় নাই। মাইকেল মধুস্দন দত্ত, নবীনচন্দ্র দেন, গিরিশচন্দ্র ঘোষ প্রমুখ কবি ও নাট্যকার সাগ্রহে শক্তিবিয়য়ক কবিতা ও গান রচনা করিয়াছেন। স্বাধীনতা-আন্দোলনের পটভূমিকায় শাক্তসংগীতের নব-রূপান্তর বাঙালীর জাতীয় জীবনে বিপুল প্রেরণার সঞ্চার করিয়াছে। ক্ষীরোদ গাঙ্গুলীয় 'না হইতে মা প্রো বোধন তোমার ভেঙেছে রাক্ষস মঙ্গলঘট', অথবা চারণকবি মুকুলদাসের 'জাগো গো জাগো গো জননী' এদেশের সংখ্যাতীত নরনারীকে স্বদেশপ্রেমের পুণ্মত্রে দীক্ষিত করিয়াছে। অগ্নিমুগের কবিবিদ্যোহী নজকল ইসলাম পর্যন্ত এই জাতীয় গান রচনা করিয়াছেন।

শান্তপদাবলীর এতথানি জনপ্রিয়তার প্রধান কারণ, নুখাত ধর্মাশ্রমী হইলেও এই গানগুলি জীবনরসাথিত গীতিকবিতা। শৃঙ্গার বা আদিরসের রূপায়নহিদাবে বাংলাকাব্যসাতিতো বৈক্তবপদাবলীর পুলনা হয় না। কেবল শৃঙ্গার-রুদ কেন, দুখা বাংসলা প্রভৃতি রুদের প্রকাশহিদাবেও বৈক্তব্বতাকে সতাই অতুলনাম

देवस्वलपावनी ख माङ्गलपावनी বলা যাইতে পারে। বৈঞ্বকাব্যের ললিতমধুর ভাষা, সংগীতস্পলিত ছল ইহাকে সাহিত্যসংসারে চিরছের আসনে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে। সর্বোপরি, তত্ত্বকে প্রচ্ছর বাধিয়া, নিবিড় ইন্দ্রিয়াস্তৃতির মধ্য দিয়া, বৈঞ্বকবিতা

এমন একটি অতুপম সৌন্দর্যলোকে, কামস্পশ্বিরহিত অনাবিল প্রেমের রাজ্যে উঠিয়া নিয়াছে, যাতার আবেদন গুর্বিশেষ একটি ধ্যীয় নেজে বা গণ্ডীর মধ্যে সামাবদ্ধ পাকে নাই—সর্বস্তরের সাবারনো ব্যাপ্তিলাভ করিমাছে।

ভুলনায় শাক্তদংগীতের আবেদন হয় তো এতথানি ব্যাপক নয়। শাক্ত-পদাবলীতে তবের স্থরটি উভগ্রামে বাঁধা, সাধন হন্ত্রীয় ইংগিত গুলি অতিশ্ব স্থাপপ্ত —তবকে গোপন রাধিয়া কেবল বিশ্বন্ধ কাবাফ্টর প্রয়ামও ইহাতে নাই। শতিরঞ্জন ভাষার লালিতা কিংবা বিচিত্র ছন্দোভিধিমার অন্তরণনও শাক্তমংগীতে তমন সমূত্ত হইবে না। তথাপি এসকল পদের আবেদন চিত্তম্পর্শী—ধেহেতু মানবজীবনের বিশেষ একটি আকৃতি ইহাদের মধ্যে আন্তরিক তার সহিত বাণীবন্ধ হইয়াছে। অধ্যায়জীবনের বহবিচিত্র অভিজ্ঞতার সংবাদে, পারিবারিক আনলবেদনার কাব্যাগনে এই সংগীতগুলি নি সন্দেহে জীবনাত্মগ ও ঘ্রনয়গ্রাহী। শাক্তপদকভাগণ নিজেদের অন্তৃতির কথা বিবৃত্ত করিতে গিয়া স্থপ্রকলনার জগতে প্রচারণ করেন নাই, একান্ত বান্তব প্রিবীর হাসিঅশ্ব-আন্দোলিত জীবন, স্মাজকেন্দ্রিত সংসার আর গৃহপ্রান্ধণ লইয়া তাহারা মানবীয় তথা পারমার্থিক আশা-আকাজ্যার গান বচনা করিয়াছেন; প্রিত্র ভাব ও ভক্তির স্পর্শ দিয়া তাহারা মানবীয় বান্তব ব্রিয়াছেন। মান্তবের ব্লিব্রুর জীবনে অধ্যাত্মলোকের মনিত্যতি বিচ্ছুবিত করিয়াছেন।

শক্তিবিষয়ক গানগুলির বর্ণনীয় বিষয় মুখ্যত তিনটি —[১] জগবতীর লীলা; [২] শক্তিত্ব; এবং [৩] শক্তিদাধনার তব। ভগবতীর লীলামূলক

গান 'আগমনী' ও 'বিজয়া'। এগুলিতে প্রমেশ্বরীর
শান্তনংগীতের বিষয়বন্ধ
মান্ত্বীলীলার কাহিনী বিধৃত। সে কোন্ আদিম
বুগে পরাশক্তি ইচ্ছাপ্রকাশ করিয়াছিলেন—আমি মা

মেনকার কলা হইয়া হিমরাজগৃহে জন্ম লইব ; সেই অঙ্গীকারবশে দক্ষজ্বতমু ত্যাগ করিয়া তিনি হইলেন হিমরাজগৃহিতা উমা, মা হইলেন মেনকা। মুমতামুশ্লী জননী ও কন্তাসন্তানকে আশ্রম করিয়া ষে-মধুমান বাৎসল্যের প্রকাশ ঘটিল, 'আগমনা' ও 'বিজয়া'-অধ্যায়ের গানগুলি সেই রসে আগুন্ত অভিষক্ত । জননীর অগাধ স্নেছ ও বংসলস্বভাবপ্রস্থত উৎকর্চণ, পিতার ভালোবাস। আর প্রতিবাসীর নির্মণ মমত্রবোধের স্পর্শে অধিকাংশ গান সন্ধীবিত। স্নেহাতুর মাতৃহদয়ের নিপুণ বিশ্লেষণে, পারিবারিক চিত্রের উদ্ঘাটনে, সামাজিক রীতিনীতির উদ্মোচনে শাক্তকবির রচিত 'আগমনী' ও 'বিজয়া' গান বাঙালীর পর্ম-আস্থাদনীয় সামগ্রী গইয়া উঠিয়াছে। জীবনের চিত্র দেখিয়া কবিগণ জীবন-আলেখা অক্ষম করিয়াছেন। এই জীবনরসই শাক্তপনাবলীর স্বচেয়ে বড়ো আকর্ষণ। মামুষ এগানে নিজ সদ্বের প্রতিবিধন দেখিয়া মুগ্ধ হয়।

'আগমনী' ও 'বিজয়া'-সংগীতের ভাবের ত্রার অংক্রিম করিয়া শক্তিত্ব ও সাধনতঃরর রাজ্যে প্রবেশ করিলে কাব্যবোদ্ধা পাঠবের মনে প্রশ্ন জাগে—তব্ব এখানে রসোত্তীর্ব ইইয়া উঠিয়াছে কী? এখানে মেহাতুরা মাথের ক্রেন্দন নাই, আশ্রুক্ত কর্গপ্রনি নাই; আর্ত সন্তানের প্রতি অলক্ষ্যচারিণী নাতার মেহাত্তবের অভিব্যক্তি আছে কিনা, তাহাতেও সংশ্বর বিষাছে। সাধনার এই উচ্চতুমিতে শক্তীশ্বরী 'উমাই জননী, সাধক হইলেন ভক্তদল বা কবিদন্তান। সন্তান কাঁদিয়া সাবা হয়, মা সাড়া দেন না, ভাবলোকবিহারিণী হইয়া মূক ও বধিরের মতোই যেন তাহার রহস্তম্য অবহান। সাধনমঞ্চে প্রগত ভাবণের লাম ভক্তের সামাহীন আতি, 'অশান্ত ক্রন্দন একটি সক্রণ মূর্ছনা স্টে করে। কিন্তু ব্যাকুল হৃদয়ের অভিনাদে যে-বাণী ক্রিত হয় তাহা শিল্পসংগত কবিতা, না অবিনিশ্ধ তব্ ?

শাক্তপদাবলী যে তত্ত্প্রধান ইহাতে কোনো সন্দেহ নাই। বৈফবপদকর্তার মতো 'লীলাশুক' হইয়া রাধাক্ষ্ণকুঞ্জলীলাদর্শন ও আস্থাদন অথবা কেবল উপাস্থের নামকীর্তন করা শক্তিসাধকের লক্ষ্য নয়। শাক্ততন্ত্র সাধনশাস্ত্র, বিশেষ প্রণালীতে পূজা, জপ ও সংগ্রসাধন করাই শাক্তের উপাসনা। বাণীবিলাস নয়, সিদ্ধিলাভের

ভন্ত ক্রিয়াই তাহার আচরণীয়। অবশ্য পূজাঅন্তে হরপ্রধান হইলেও শক্তপদাবলী শুবস্তুতি আছে। কিন্তু পূজার মন্ত্র, ভূহগুদ্ধি, প্রাণায়াম, শ্বাবনরসান্ত্রিকবিতা শ্বাস, মুদ্রা প্রভৃতির তুলনায় ভাগা নিতান্তই গৌণ।

ক্রিয়াযোগসারে কবিত্বের স্থান নাই। ভবের আসা পাশা মাহাদের খেলিতে হয়, সাধনরূপ গ্রাব্থেলায় মাহাদের মন, চহুর্দলে ফাঁদ পাতিয়া তারাপাখী ধরিবার কৌশল শিক্ষা করাই মাহাদের কাজ, তাঁহাদের কবিত্ব করিবার অবসর কোথায় ? উপরম্ভ জীবন মাহাদের পিষ্ট, বেগার খাটিয়া, কলুর বলদের মতো পাক খাইয়া, থাজনার দায়ে গারদে আটক থাকিয়া মাহাদের অনম্ভ মন্ত্রণাভোগ করিতে হয়,

সৌন্দর্যবিলসিত কল্পঞ্জ তাঁহাদের জন্ম নহ। তাঁহারা বিপন্ন, আশ্রন্তিখারী: মাত্রপাপ্রার্থী-মাত্রেন্ড ও মাতার চরং তাঁহাদের শেষ আশ্রয়। কিন্তু এই ज्य, **এই कि**यारगण, এই रामनाचित्र कीवरन माउচतरण नातन लहेगात चाक्जित মধ্যেই শাক্তপদাবলীর কবিতা। রাচ বাস্তবের পটভামিকা, অতিপরিচিত দখাবলীর রূপক, প্রাত্যহিক জীবনের হাসিকারা –সমন্ত্রকিছু মিলিয়াই তর্গবেলিত এই ধর্মনক কবিতাগুলিকে রসমণ্ডিত করিয়াছে। কুদ্রাযতন পদগুলিতে কবিবাক্তির ক্রমতের উত্তাপ আমরা সর্বক্ষণ অনুভব করি। জননীর উদ্দেশ্যে কাতর স্কানের আতাগত ভাষণ, মাতার প্রতি সহস্র অনুযোগ-অভিযোগ, মায়ের উপর অবিচল নির্ভরশীলতা এসব কবিতায় চমৎকার বাণীমৃতি লাভ করিয়াছে। ভক্তের সকল ক্রপাই খেন অন্তরের গভীরতম প্রদেশ হইতে উৎসারিত। স্বদয়ের অক্লৃতিম আতি নিরলংকার ভাষাতেই প্রকাশিত হইয়াছে। শাক্তপদাবলীর অন্তর্নিহিত ভাবের আন্তরিকতা ও সহজ সরল প্রকাশভঙ্গি সভাই চিত্তাকর্ষক। একজন স্বধী সমালোচকের মতে: 'Its treatment of the facts of religious experience is not the less appealing, but all the more artistic. because it is so sincere and genuine, because it awakens a sense of conviction in ourselves. The temper is essentially that of a secular lyric.' [ ডক্টর স্থশীলকুমার দে ]

শক্তির সাধক জগতের মূল পরম-ক'রণকে মাতৃরূপে কল্পনা করিয়াছেন। পূক্ষ-কারণ-বাদিগণ যেখানে ইঁহাকে অবাক্ত, নিরূপাধি, গুণশ্লীত, অচিক্য ব্যার্কি ক্রানা করেন, এবং সেই ব্যাকেই স্টির মূল, দ্বিতির ধারক, প্রালয়ের অধিকির্তা

বলিয়া জ্ঞান করেন, শক্তিসাধকেরা দেখানে ইঁহাকে
শক্তিতথ
জননীরূপে সন্দর্শন করেন। পরাপ্তরুতিও তাঁহাদের
মতে অব্যক্ত অচিন্তা। এই অবস্থায় তিনি নাম ও রূপের অতীত, কেবল নিত্য,
চিৎস্বরূপা। আবার, এই নির্ভূণ পরাপ্তরুতি হইতেই স্পুণাবাক রূপজগতের সৃষ্টি:
'মহওবাদিভূতান্তঃ ব্রা স্টুমিদং জগং' [মহানির্বাণ্তন্ত্র]। তাই শাক্তপদাবলীর
কবি বলেনঃ

'কে জানে মা তব তত্ত্ব, মহৎ-তহ্ব-প্রস্থিনী,
মহতে ত্রিগুণ দিয়া নিগুণা হলে আপনি।
তুমি চিৎ-অভিমুখী কার্যহেতু চিৎ-বিমুখী
চিদানন্দে পিছে রাখি চিন্তানন্দে উন্মাদিনী।'—রসিকচক্র রায়
বিনি নিবিকার হইরাও স্বিকারে এই ক্লপ্ডগতের মধ্যে প্রকাশিত হন,

তিনিই আবার জীবদেহের মূলাধারে কুওলিনীশ জিরূপে বিরাজ করেন। এই কুওলিনী সাধ ত্রিবলয়ারুতি, ইনিই জাবের খাসোচছুলস, প্রাণশজি। আধার-কমলে ভুজিসনীর মতো তিনি স্থা রহিয়াছেন। অভ্ত তাঁহার দীপ্তি। এই কুওলিনীই নাদশজি, অতি মধুর নাদ তুলিয়া তিনি শরীর্থত্তে লীলা করিয়া চলিয়াছেনঃ

'শরীর শারীরযন্ত্রে স্বয়াদি অয়তন্ত্রে গুণভেদ মহামত্রে তিনগ্রাম-সঞ্চারিনী।'

—মহারাজ নলকুমার

নিও পি ব্রহ্মমনী মা সপ্তণ হইরা এই বিশ্বসংসারে লীলার মাতিরাছেন। সে-বেমন বিচিত্র তেমনি রহস্তসমাবৃত। তিনি কখনো পুরুষ সাজিতেছেন, কখনো প্রকৃতি হইতেছেন; কখনো দহজ্জদলনীরূপে মহিষমদিনী, চামুণ্ডা, বসলারূপে আবিভূতি হইতেছেন; কখনো বোড়ণী বা ভ্বনেখরী-রূপ-ধারণ করিয়া জননীর স্থায় বিশ্বপালন করিতেছেন; কখনো-বা 'কালভয়হারিণী'-মৃতিতে ভক্তকে বরাভর দান করিতেছেন। বিরাট বিশ্বে 'ইছ্যামন্ত্রী' 'লীলামনী' মহামায়ার কত থেলাই না চলিতেছে:

'রেপেছ নিধিল বিশ্ব আনন্দের বাজার সাজারে,
আবার আপনি পেল সে-বাজারে পুরুষ-প্রকৃতি হয়ে।…
আপনার মায়ায় আপনি ভূমি যাতায়াত কর বারস্বার,
আবার নিজে বুঝ না নিজের মায়া, এমনি তোমার মায়ার বিকার।

—গোবিল চৌধুরী

এই মহামায়া অবিভান্নপে জীবকে মোহগ্রন্থ করিতেছেন 'তিনিই আবার বিভান্নপে জীবের মোহবদ্ধ ছিন্ন করিতেছেন। আবার, তিনিই পরিতৃথ হইয়া জীবকে ভূক্তি ও মুক্তি প্রদান করিতেছেন:

তিয়ৈতৎ মোছতে বিশ্বং সৈব বিশ্বং প্রস্থাতে। সা যাচিতা বিজ্ঞানং তুষ্টা ঋদ্ধিং প্রয়েচ্ছতি॥…

অবোধিতা সৈব নৃণাং ভোগম্বগাপবর্গদা॥' — মার্কণ্ডেয় চণ্ডী
সাধক সাধনার মধ্য দিয়া এই শক্তির স্বরূপ ব্ঝিতে বা ইংলকে আয়ভ করিতে চেষ্টা করেন। সাধারণ ভক্ত দেবীর বিবিধ মৃতির পৃস্থা ও ধ্যান করিয়া তাঁহাকে ভুষ্ট করেন, মায়ের প্রসাদে ঐহিক ভুক্তি ও পারমাধিক মৃক্তি অর্জন করেন। কেং কেহ আবার

স্বভাবার্যারী বামাচারমতে শ্বসাধন, চিতাসাধন, পঞ্চ-মকার-সাধন করিয়া

দিদ্ধিলাভে সচেষ্ট হন। আবার, কেহ অতি কঠিন যো পহা-অবলম্বনে দেহত্ত্ কুণ্ডলিনীশক্তিকে উদ্বোধিত করিয়া ষ্ট্চক্রভেদপূর্বক সহস্রারে পরমন্ত্রির সহিত্ত আপনার যোগসাধন করেন। এই গুলিই তান্ত্রিক সাধনা—প্রভাব, বীরভাব বা দিব্যভাবে দাধকগণ এই সাধনা করিয়া থাকেন।

উক্ত ভাবত্ররের মধ্যে পপুভাবের সাধনা—বেদাদি আচারক্রমে সংযম, অভ্যাস ও ভগবদ্ধজিলাভের সাধনা। নির্মনিষ্ঠাপূর্বক দেবীর পূজা, নিতানৈমিভিক কর্মাদি সম্পাদন প্রভৃতি এইরূপ সাধনার অদ। বীরভাবের সাধনা আরো কঠিন এবং নিহিতার্থবাঞ্জক। বাঁহারা মহাবলশালী, নিতীক, স্বলহাদর তাঁহারাই এই সাধনার আক্রারী। পূল পঞ্চ-ম-কার [মহ্মত-মাংস-মহস্ত-মুদ্রা ও মৈথুন] এই সাধনার আক্রারী। পূল পঞ্চ-ম-কার [মহ্মত-মাংস-মহস্ত-মুদ্রা ও মৈথুন] এই সাধনার আক্রম অদ্ব। উপযুক্ত অধিকারী ব্যতীত ইহার অন্তনিহিত তাংপর্য কেহ উপলব্ধিতে পারেন না। ইহার ফলে তান্ত্রিক-বামাচার-সাধনার প্রকৃত আদর্শ বুঝিতে না পারিয়া অনেকেই উহার প্রতি কটাক্ষ করিয়া থাকেন। বীরভাবের সাধন-সোপান অভিক্রম করিয়া দিব্যভাবে পৌছিতে হয়। দিব্যভাবের শক্তিসাধনা এক মহৎ আদর্শে ক্রম্প্রাণিত, ইহা দিব্যগুণসম্পন্ন। তন্ত্রেও ইহার ভূয়্সী প্রশংসা পরিদৃষ্ট হয়—'অভিন্সান্ধং' দিব্যভাবন্ধ' [রুদ্রযামল]। ইহাই ভাবত্রের মধ্যে শ্রেষ্ঠ।

শাক্তপদাবলীতে যে শক্তিসাধনার পরিচয় পাওয়া যায় তাহা অতিস্থলর দিবাভাবের উপর প্রতিষ্ঠিত। তুল ইন্দ্রিরবিক্ষোভকে প্রশমিত করিয়া এক মহান ভাবের রাজ্যে সাধক উপস্থিত হন। এরপ অবস্থায় সাধক জিতেন্দ্রিয়, বীর্যশালী, স্বথেত্বধে সমজ্ঞানী। তাঁহার চোধে ভেদাভেদ লুপ্ত হইয়া যায়, কাহারো প্রতি

শান্তপদাবলীর কবির সাধনা দেবাভাবের দাধনা পূজা নয়, ধাতৃ-পাষাণ-মাটির তৈরী প্রতিমার পূজা নয়,

ঢাকের বান্তে, ডাকের গছনায় সাজাইয়া পূজা নয়—প্রকৃত পূজা নিভ্ত ছদয়ের ব্যাপার—মানসপ্লান, মানসধ্যান, মানসপৃত্বাই শ্রেষ্ঠ পূজা। আনন্দম্দিত সংধকের কর্বে তথন এই উপলব্ধির বাণী উচ্চারিত হয়:

'মন তোর এত তাবনা কেনে।

একবার কালী বলে বসরে ধাানে॥

জাঁকজমকে করলে পূজা অহংকার হয় মনে মনে।
তুমি লুকিয়ে তারে করবে পূজা জানবে না রে জগৎজনে॥

ধ'জু-পাধান-মাটির মৃতি কাজ কি রে তোর সে গঠনে।
তুমি মনোময় প্রতিমা গড়ি বসাও হদিপদাসনে।'

শাক্তপদাবলীর অন্তর্নিহিত সাধনতত্ত্বের কথা এই মহান দিব্যভাবের কথা।
তাই প্রতি-মুহুর্ত্তে কবি স্মরণ করাইরা দেন, হুল মৃতি মারের স্থলপ নর—'ওফারমূরতি রে মন জান না কি উহারে?' এখানে সাধকের দীক্ষা মনোদীক্ষা, সাধকের
তীর্থমান মনত্রিবেণীর সংগমমান, পূজা মানসপূজা। বাহ্যপূজা ও অসংখ্য বিধিনিষেধের গণ্ডী উত্তীর্ণ হইয়া দিব্যমন্ত্রী তখন মানসিক ধর্মান্তবের রাজ্যে
প্রবেশ করেন। দেহই তখন তাঁহার সাধনীয়। তিনি তখন এই সত্যটি অন্তভ্তৰ
করিতে থাকেন যে—'ত্রৈলোক্য যানি ভ্তানি তানি স্বাণি দেহতঃ'
[শৈবসংহিতা]। শক্তি এই দেহভাত্তেই রহিয়াছেন, মানবের পরম সত্য এই
দেহের অভ্যন্তরেই বিরাজ করিতেছে। শক্তিলাভ করিতে হইলে বাহিরে
যুরিয়া মরিতে হইবে না, দেহেই তাহার সন্ধান মিলিবেঃ

'আপনারে আগনি দের, যেও না মন কারো ঘরে, যা চাবে এইখানে পাবে, খোঁজ নিজ অন্তঃপুরে।'

—কমলাকান্ত

দেহকে সাধনীয় জ্ঞান করিয়া শক্তিসাধকগণ এই দেহধলটিকে সুক্ষভাবে বিশ্লেষণ করিয়াছেন। দেখিয়াছেন, দেগত বহুদংখ্যক নাড়ীর মধ্যে ইড়া, পিঞ্চলা ও স্বযুমা—এই তিনটি নাড়ীই প্রধান। তথাধ্যে আবার ইড়া-পিকলার মধ্যবর্তী স্বব্মাই সাধকজনের প্রধান লক্ষ্য এই সুষ্মা-নাড়ীতেই দেহের ষট্চক্র [মূলাধার, স্বাধিষ্টান, মণিপুর, অনাহত, বিশুদ্ধাধ্য ও আজা] দেহতৰ ও কুগুলিনীযোগ অবস্থিত। উক্ত ষটচক্রের উপরে ত্রহ্মরক্ষে একটি সহস্রদল পদ্ম অধামুধী হইয়। বিরাজ করিতেছে। এই পদ্মেই পর্ম রম্ণীয় শিবপুরী। পরম শিব শ্বাকারে এখানে অবস্থান করিতেছেন। কুগুলিনীশক্তি সাধীত্রবলয়াকারে নিদ্রিতাব্সায় রহিয়াছেন মূলাধারে। এই সুষ্পা কুওলিনীকে উলোধিত করিয়া বট্চকের মধ্য দিয়া স্থসারে প্রম-শিবের স্থিত যুক্ত করাই কুওলিনীযোগ। এই যোগক্রিয়াই দিবামন্ত্র'র সাধন। এত্বন ষোগের সিদ্ধিপ্রভা:ৰ জীব প্রকৃতপক্ষে শিবের সহিত মিলিত হন--এ যোগানন্দের তুলনা নাই। তথন জীববৃদ্ধি লোপ পায়, এক অনিবঁচনীয় আনন্দাগুভূতির মধ্যে সমন্ত কিছু একাকার হইয়া যায়। শিব ও শক্তির মিলনসঞ্জাত এই আনন্দরণ অমৃতকে শাক্তসাধকগণ বলেন 'সামরস্ত্র', এই সামরস্ত্র আরাদনের অন্তত্তি সীমাবদ্ধ ভাষার প্রকাশের অতীত। সাধক ওধু আভাদে-ইংগিতে ইগা ব্ৰাইতে চেষ্টা করেন:

মজিল মনভ্ৰমবা কলৌপদ নীলকমলে। যত বিষয়মধু হুচ্ছ হৈল কামাদি কুসুম সকলে॥

### চরণ কালো ভ্রমর কালো কালোয় কালো মিশে গেল। দেও, স্থতঃথ সমান হোল আনন্দ্রসাগর উথলে॥

-ক্ষলাকান্ত

শাক্তপদনিচ্যে এই শক্তিতত্ত্ব ও সাধনতত্ত্ব অতি সহজ সরল ভাষায়, অতি-পরিচিত দৃশ্যাব্লীর রূপকের মাধ্যমে বাণীবদ্ধ হইয়াছে। এখানে উপাস্থা আনন্দ্রময়ী জননী, উপাসক ভক্তসন্তান। লৌকিক বাৎসল্য ও প্রতিবাৎসল্য-রদের মধ্য দিয়া এই উপাসনা দিব্য ভক্তিরসের শুরে উন্নীত হইয়াছে। শাক্তসাধনা শুক वुमहीन छात्मत माधना नह, छात्रत माधना, त्रामत माधना — जानम हेशांत माधा, আনন্ত ইহার সিদি। সকল তব ছাপাইয়া শাক্তপদাবলীর মধ্যে এই আনন্ত্রেত্ গীতময় বাণীনৃতি লাভ কবিয়াছে। ইহাতে ভাব ও যোগের, ভত্ত ও রদের युक्तदनी त्रिष्ठ रहेशाहि।

কত কত কবি শাক্তসংগীত রচনা করিয়াছেন। অষ্টাদশ শতাব্দীতে প্রায় শতেক কবি এই গান রচনা করিয়া মায়ের চরণে ভক্তির নৈবেছ নিবেদন করিয়াছেন। সাধককবি রামপ্রসাদ, কমলাকান্ত, গোবিল চৌধুরী, মহারাজ

कृष्ण्डल, त्रामकृष्ण, त्राध्यान त्रधूनाथ त्राध, नन्तिरभात, শক্তিপদাবলীর क्विश्वाना इक ठीकूद, छेश्राशासक निध्वाद, हेजापि ক বিদল অনেকেই শক্তিবিষয়ক গানে প্রাণ ঢালিয়। দিয়াছেন। ইঁংশদের মধ্যে কেহ সিদ্ধ সাধক, কেহ মুমুক্লু, কেহ বদ্ধজীব, কেহ-বা কেবল কবি। এসকল কবির মধ্যে লোকবিশ্রুত শক্তিসাধক রামপ্রসাদের নাম স্বাগ্রে উল্লেখনীয়।

তান্ত্রিক সাধনতব্রের মহাভাবকে জনপ্তের রঙে অনুরঞ্জিত করিয়া রামপ্রসাদই সর্বপ্রথম অতি গোপনীয় শাংকরী বিভাকে ছন্দিত ভাষায় রূপদান করিয়াছেন। যে-তত্ত গুরুমুখী ছিল, সংস্কৃতের জটিল বন্ধনে আবন্ধ ছিল, তাহাকে সাঞ্সভবে রামপ্রসাদ বাংলাভাষায় সংগীতে প্রকাশ করিলেন। ভক্ত রামপ্রসাদের কুতিত্ব এইখানেই। তাই তাঁহাকে বলা হয় 'শাক্তসংগীতের বামপ্রদাদ

আদি-গঙ্গোত্রী'। পার্থিব লোকজীবনের মান-অভিমান মিশাইয়া, ভক্তিচন্দনের প্রলেপে তিনি যে-সংগীতগুলি রচনা করিয়াছেন ভাহার তুলনা নাই বলিলে অতিশয়োক্তি করা হয় না। মায়ের প্রতি গাঁহার মেমন 'টান', তেমনি জোর। মাকে তিনি সম্পূর্ণ জানিয়াছেন, তাঁহার স্বরূপ ধরিতে পারিয়াছেন। তাই রামপ্রসাদের শক্তি স্বতন্ত্র, ভাগবতী উপলব্ধির প্রকাশভঙ্গি স্বতন্ত্র। চিরাগত

পদ্ধতিতে মাতৃদ্ধপে তিনি বন্দনাধ্যান করেন নাই, ওই ক্লপের বর্ণনা করেন নাই। জগজ্জননী ক্লপে ও স্বরূপে তাঁহার অন্তর্লোকে যে-ভাবে মৃতিধারণ করিয়াছেন তাহাকেই নিজস্ব ভাব ও বাণীর মাধ্যমে রূপায়িত করিয়াছেন:

> 'চলিয়ে চলিয়ে কে আসে, গলিত চিকুর আসব-আবেশে।'

এতেন বিভাষাৰত মনোমোহিনী মাতৃষ্তি মাটি দিষা নির্মাণ করা সম্ভব নয়,—
'মনোময় প্রতিম' সাধকের মনের কঞ্চী। তাই তো তিনি বলেন:

'মারেব মৃতি গড়াতে চাই মনের ভ্রমে মাটি দিয়ে, মা বেটি কি ভেমন মেরে, মিছে ঘাটি মাটি নিয়ে।'

রামপ্রসাদের ভক্তিতে, সাধনপন্থায় সর্বএই আমরা লক্ষণীয় একটি স্বাতস্ত্র্য দেখিতে পাই। অন্তরঙ্গত ইহার প্রধান বিশিষ্ট্রতা। মাকে 'বেটি', 'সর্বনাশী' ব্লিভে তাঁহার মুখে বাধে নাই। কিন্তু গাঁহার উদ্দেশ্যে এই অপভাষণ তাঁহারই নামে কী অসীম আকুলতা:

> 'এমন দিন কি হবে তারা, যবে তারা তারা তারা বলে তারা বেরে পড়বে ধারা।'

একান্ত শরণাগতি হইতে রামপ্রদাদের শাক্তদংগীতের জন্ম। ভালার রঙ্চঙ্ একেবারে আলাদা। রামপ্রদাদের বিরচিত গানগুলি তাই প্রদাদী সংগীত', 'প্রদাদী সর' নামেই বিশেষভাবে চিহ্নিত। এগুলি সতাই খ্যামামায়ের প্রদাদ —মায়ের চরণে প্রদত্ত রক্তজ্বার মতোই হৃদ্ধশোণিতে রাঙা, ভুনিবামাত্রই চিত্তে মহৎ ভাব ও বিপুল উদ্দীপনার সঞ্চার হয়। প্রসাদী সংগীত অনুকরণের অভীত।

রামপ্রসাদের পরেই উল্লেখনীয় কমলাকান্তের নাম। কমলাকান্তও একজন প্রকৃত ভক্তসাধক। ইনি বর্ধমানাধিপতি মহারাজ তেজচল্লের পরম সন্মানিত গুরু —পঞ্চমুণ্ডির আসন করিয়া কঠিন কালীসাধনা করিতেন। কমলাকান্তের শাক্ত-সংগীতে একটি শিল্লীমানসের প্রতিবিদ্ধন দেখা যায়। তাঁহার রচনা কেবল সংগীত নয়, কবিতাও। শিল্লীমূলভ সংয্ম, প্রতিমধ্র শক্ত-

কমলাকান্ত নির্বাচনের কৌশল কমলাকান্তের আয়তে। স্থাদক্ষের সৌন্দর্যবাধ তাঁহার পদাবলীতে একটা স্বতন্ত্র শিল্পস্থমা সঞ্চারিত করিয়াছে। কী সাধনতত্বের কথার কী মাত্যুভিবর্ণনায়, কী 'আগমনী'-'বিজয়া'র গানে এই কাব্যকলা লক্ষণীয়। কমলাকান্তের 'মজিল মনভ্রমরা কালীপদ নীলকমলে' অথবা 'শুক্না তরু মুঞ্জরে না, ভয় লাগে মা ভাঙে পাছে' ইতাাদি গানগুলি সভাই অপূর্ব। কমলাকান্তকে শাক্তপদাবলীর 'গোবিন্দদাস' বলা ঘাইতে পারে।

সাধক-কবিগণের মধ্যে বগুড়া সেরপুরের গোবিন্দ চৌধুরীর ক্বত গানগুলি
আর-এক 'শিল্পশোভার সার'। বৈদগ্ধাকে কীভাবে
গোবিন্দ চৌধুরী
কবিত্বে মণ্ডিত করা সম্ভব, এ কৌশলটি চৌধুরী
মহাশয়ের বেশ জানা ছিল। আমাদের মনে হয়, গোবিন্দ চৌধুরীর:

নাই আভরণ এমন কথা মুখে এনো না মা আর, আমিই শুধু করতে পারি অলংকারের অহংকার। এ জগৎ বটে মা আমার অলংকার সাজানো থাল, প্রাতঃ-মধ্য-সায়ংকালে পরিয়ে দেন স্বয়ং কাল।

> নিশাকালে বদলে পরায় তাতে আলো-আধার হুইই দেখায়,

বল্. মা, ভবে কার বা আছে তেমন অলংকার।'
—শাক্তপদাবলীসাহিত্যের একটি অতি উৎকৃষ্টি পদ। গোবিন্দ চৌধুরীর পানে
পাণ্ডিত্য, কবিছ, আন্তরিকতা, অমুভূতির গভীরতা ও দিবাভাবের গোতনা
মুগ্রম্পূট। জগজ্জননীর 'বিশ্বরূপ' ও 'ওঁকার-মূরতি', প্রকৃতি ও পুরুষদ্ধপে
দেশদার সাকার ও নিরাকার দীলামাধুরী কবির নয়নসমক্ষে এক অলোকস্থানর
ভিজিরাজ্যের দার উদ্মোচিত করিয়াতে।

রাজামহারাজের মধ্যে অনেকেই শাক্তসংগীত রচনা করিয়াছেন। সংসার-বিম্থ মহারাজ রাম ক্ষ, ইতিহাস্থ্যাত মহারাজ নলকুমার ক্ষেক্টি স্লের শাক্তগানের রচয়িতা। বর্ধমানাধিপতি মহারাজ মহাতাবচাঁদ তল্পোক্ত বিভিন্ন মহাবিভার ধ্যান

ক্ষিতার আকারে বাংলাভাষায় রূপায়িত ক্রিয়াছেন।

অন্ধাদক্ষিতা-হিসাবে এগুনির মূল্য উপেক্ষণীয় নয়।

মহাতাবচাদ ক্মলাকান্তের সংগীতাবলীর সংগ্রহগ্রহ মুদ্তিত ক্রাইয়াছিলেন।

লোকসংগীতের পরিবেশকর্নের মধ্যে রামবস্থা, দাশরথী রায়, রিসিক রায়, নীলক ঠ মুখোপাধ্যায়, কালী মিজা ইত্যাদির শাক্তসংগীত উল্লেখযোগ্য। আবার, কবিওয়ালাদের মধ্যে কেহ কেহ কেবল 'আগমনী' ও 'বিজয়া'র গান রচনা

করিয়াছেন। সীলার রাজ্য অতিক্রম করিয়া যোগের সংগীতরচয়িতা বাজ্যে উত্তীর্ণ হইবার কোনো প্রয়াস তাঁহারা পান নাই। তাঁহাদের অব্ধিত পরিধারকেন্দ্রিক ক্ষুদ্রছোট চিত্রগুলি অনেকস্থলেই মনোজ্ঞ। এ সকল সংগীতকারের রচনায় গৃহস্থবরের আনিকবেদনামিপ্রিত কলধ্বনি শুনিতে পাওয়া যায়। দাওর'য়ের গানে মুমুক্ জীবের দীনতার গ্লানিরই প্রকাশ-মাধিকা ফুটয়াছে:

> দোষ কারে। নয় গো, মা, আমি স্বধাত সলিলে ডুবে মরি খামা'…

—গানটির মধো আত্মধিকার ও শরণাগতির স্থরটি অভিশয় স্পষ্ট।

শাক্তসংগীতের লক্ষণীয় বিশেষত্ব এই যে, এগুলির মধ্যে একটা সার্বজনীনতাদ ভোক বিভিমান। 'জননী' এ সকল গানের প্রধান অবলম্বন হওয়ায় এখানে বৈচিত্র্য-স্পৃথির প্রচুর সম্ভাবনা রহিয়াছে। শাক্তের কথিত 'জননী' কেবল জগজ্জননী নহনে,

তিনি দেশমাত্কাও ইইতে পারেন। এই কারণে শাজচারণকবি মৃকুলদাস
সংগীতের সাধারণ পটভূমিকায় এদেশে অদেশীসংগীত,
নারীজাতির জাগরণসংগীতও রচিত ইইয়াছে। অশ্বিনীকুমার দত্ত, চারণকবি
মৃকুলদাস দেশপ্রেমমূলক শাক্তগান রচনা করিয়াছেন। মৃকুলদাসের নিমোদ্ধত
শ্বানটি সর্বজনপরিচিত:

'জাগো গো জাগো গো জননী, ভূই না জাগিলে ভামা, কেউ জাগিবে না গো, ভূই না নাচালে ভামা, নাচিবে না ধমনী।'

বৈষ্ণবপদাবলীর মতে। শাক্তপদাবলীও বাংশাসাহিত্যের অতি মূলাবাদ সম্পদ। উভয় শ্রেণীর পদাবলীই প্রচুর রচিত হইরাছে। কিন্তু বৈষ্ণবগানগুলির সংগ্রহ ও প্রচারের যতথানি চেষ্টা ইইয়াছে, শশ্কুসংগীতের ক্ষেত্রে উক্ত বিষয়ে ততথানি চেষ্টা হয় নাই। বাংলার গ্রামে গ্রামে বহু শাক্তসাধক ছিলেন, তাঁহারা

অজ্ঞ গান রচনা করিয়া গিয়াছেন। কিন্তু সংরক্ষণউপসংহার
উপ্তমের অভাবে সেগুলি লোকচকুর অন্তরালে সরিয়া

শাইতেছে। ইহা আমাদের পক্ষে খুব গৌরবের কথানহে, এ ক্ষতির পরিমাণ্ড সামান্ত নয়। সভ্যকার সাহিত্যসেবীদের কর্তব্য, এগুলিকে যথাসাধ্য উদ্ধার করা।
'শক্তি'-র প্রসাদকে উপেক্ষা করিলে আমাদের অধ্যাত্মজীবন ও সাহিত্যজীবন অবশ্যই তুর্বল হইয়া পড়িবে। \*

<sup>[ \*</sup> অধ্যাপক জাহুবীকুমার চক্রবর্তীর লিখিত i ]

## শ্বাঘাসংগীত ও বামপ্রসাদ

রিচনার সংক্রেজ্পর ৪ কীঙ্ম ও ভাষাদংগীতের অমর প্রভাব--সাম্প্রতিক কালে পটপরিবর্তন - ছার্ডন-বাইন-ভাষাসংগীত চ্ছানিতে বাহালীপ্রাণের পরিচয়--ভাষাসংগীত ও তৎকালীন
নামানিক পরিবেশ - মাত্তগালোচনার অহীত ও বর্জমান ইত্যেই অর্ডনা - বামপ্রমানের আবিভাবের
পটিভূমিবচার--তামপ্রমানের মাতৃতগ্রুতা - ভালি বর্জনার উত্যেই অর্ডনা - বামপ্রমানের আবিভাবের
বিচরবের তেওঁ ভাষাসংগীতের বাপেক থীকু তর ব্রুটি কারণ - বামপ্রমানের অনুবর্তা পাক্তকবি-রামপ্রমান ও চ্টানাস ভাষাসংগীতের কারোহকর্ষ ক্রপানি প্রসাদী সংগীতের ক্লপ ও ভালি--রামপ্রমানের কার্কলা - উপসংস্থায় ।

্বককালে কীতান ও সামাসংগতে বাহালার মনের ঐশ্ব শতধারায় উৎসারিত হমেছিল। সেকাল প্রেক আমরা বর্তমানে একালে এসে পড়েছি। এখন মানাম্টি রবীলকাবা ও রবীলসংগতের বৃগ চলছে। নিস্গত্রেরণা থেকে এক আজিনব ভাবুকভাগ্র বাড়ালীর রসভ্ঞা চারভাগ হছে। কিল ভুল বলা হল যেন।

কীউন ও ভাষাসংগীতের কর্বান্দনাথ শৃতর্বাসা ও শিক্ষিত বা চালীর চিত্ত বিহরল করে প্রত্থান প্রাথেকালার অন্তবস্থা ব্বীক্রকারা অভাবিধি অপ'ব্যিত। সেকানে এখনো চণ্ডাদা-রামপ্রসাদ,

দাশবপি-নালকণ্ঠ ভাকণ্ঠে জান্তবে একভাব। নিমে গান করছেন। উচ্চতর সাহিত্যের রসধাবাধ বঞ্চিং গ্রামীণু বাংলার ভববতা শোচনীয়, সন্দেহ নাই। কিছু ধুব প্রাচীন কালের কথা নম, ত'লভাকীর কিছু আগেও ভার অন্তরের শ্রিটীন ভা ছিলানা। ভ্রসমাজ জভ্রান্তা প্রীবাংলার জাল্ডে আনেকেই আক্ষেপ প্রকাশ করেছেন।

আবার, প্র সম্প্রতি পট পরিবতি ত হতে শুরু করেছে। ভারতীয় জীবনের শব্দে বার্গলীর জীবনেও এক অভিনর চঞ্চলতা দেখা দিয়েছে। সংস্কৃতিতে না টোক, জীবনে আমরণ বোধ চয় অবস্থান্ত্র উত্তীর্গতিতে চলেছি। আজ গ্রামের

পাশ দিয়ে বিধানে। সড়ক শহরে চলে যাচ্ছে। লড়ি পটপরিবতন ভূটাচ, বাস গর্জন করে চলেছে ধুলো উড়িষে; পাশেই নদীর বৃকের ওপর কংক্রীটের বাধ ও প্রকাও সেতৃ বিশায়

বাগিষে দাঁড়িয়ে আছে; কোণাও নীববভার মধ্যে চাঞ্জান্তর সৃষ্টি করছে সিমেন্ট-ইস্পাত-চিনির কার্থানা, ধান-গম-ভাঙা কল। পল্লীবাদী যন্ত্রপাতির সকে শ্রিচিত হচ্ছে, ভোট নিয়ে ব্চদা করছে, উৎস্ব মনে করে রবীল্রজ্ম-অঞ্চানে যোগ দিছে, শিশুদের পাঠাছে বিভালরে। পাড়াগা এখন আরে প্রেকার সেই সংলার-সংশ্য-ভয়ে আছের পাক্তে নং, অপচ শহরের জীবনের কালচারের টোযাচ লাগেনি এমন এক অন্তর অবস্তার মধোন কুন জীবনে ,স পদক্ষেপ করতে আরম্ভ করেছে। অবজ্ঞ শহরজীবন পেকে গ্রামজীবনে রূপান্ধরের কাজ আসার শংকের শেষ থেকেই জুরু হয়েছে, গ্রামীণ মানুগের পারবর্তন হয়েছে ধীরে ধারে ও পারশেরে ছিলীয় মহাযুদ্ধের অজারধালতে মসালিক্ষ হয়েছে পানীবাসীর মন, মানুস চিলাক্সিত হয়েছে, সারলা হার্যেছে। লালের অলার সালকে লাগের কাল পারবর্তন। তারপর রুসেরে শ্রুবার্যাত লালিক্স কালি দিন্দ্র হাত্ত পানীবাসীর মন, মানুস চিলাক্সিত হয়েছে, সারলা হার্যেছে। লালের অলার সালক লাবার্যার লিভিন্ন বিভালের সাল্লাক্স কালি সালক কালি সাল্লাক্স বলবার আলাক্ষ বলবার আলাক্ষ বলবার আলাক্ষ বলবার সালিক্স পারবর্তনের মধ্যে দার্গিয়ের আলাক্ষ বলবার সালিক্স কালিক্স কালিক সালিক্স আলাক্ষ ক্ষ আলাক্ষ করতেই হয়।

অধুনাপ্র সাংগতিক দের লোক প্রিয়তা বিঅফকর। বাংলার সমাজ্জীবনের প্রায় স্বাথরেট কীউন-বাউল-ভামাসংগতির প্রবেশাদিকার ও অনুনালন ছিল। স্বরং স্থীকার করতেই হয়, এই ভোলার সংগতির মধ্যে বাছালীর বিশিষ্ট আশো ও আক্ষেপের দিকটি রূপায়িত হয়ে উঠেছিল, এবং বাছালিয়ে বলে যদি কিছু পাকে, ওই ভোলার রচনার মধ্যেই বিভ্যান ছিল। এমনো বলা অস্কত হবে

কীঠন-বাউল-ভাষাসংগীত ইত্যাদিতে বাঙালীআবের পরিচয় না (ম, বাখালীর জাতীয়ণার সাপ্তিরণমল উলাদান-জাল প্রচৌন সাতিত্য ও সংগণিত বচন করে আসচে। ইশ্রেপ্ত সংহত্ত আলোধনায় বলিমচন্দ্র বাখালীর মানস্প্রতির সাগ্রেশ করেচেন। বলিম

একালের আধুনিক সাহিছে। সেকালের প্রকৃতির পরিবর্তনন্ত পকা করতে ভোলেননি। এবং পাশ্চান্তা সংস্পাক্ষণ কলাজ্বের আনোধণা ও কুলালা লক্ষাক্রের মার্ল্য করেছেন যে, প্রাচীনভাবের করির প্রক্রেজন্য ভিদুনা করা হরে পড়েছে। আধুনিকভার অধুত্রের মধ্যে সর্বাপেন্য লাজিমান সাহিছিল্যকর এই মহ্মব্রের সারেবজা উপলব্ধি করেও একলা আনায়াসে বলা সাহ যে একমান্ত সাম্প্রতিক করিগোলির কণ বাদ দিয়ে কাবো আপুনিকভার মুক্তর রবীন্দাপের রচনাও প্রাচীন-বাভালির-ব্জিভ নম। বরক প্রাচীন বাংলার মানবিকভা ও অক্সাধনার সঙ্গে উনিল শভকের জীবনবিপ্রের সমন্ত্রাপনের জানেই রবীন্দ্রকারা কালজ্যী হয়ে বেচে থাকরে। অক্সেল নয়—স্টিকোনের পরিবর্তনিচ্ছ্রভানই রবীন্দ্রকার্য আধুনিক এবং ঠিক এই কার্ণে ভা আলিক্ষিত প্রম্বাস্থার অবোধা। নতুবা সভ্তেক্তনাথের উল্লিখিত 'যে-ভার উঠে প্রাণের মারে, ভোমার সানে

সে-ভাব আছে'—এর চেয়ে সার্থক প্রশন্তি রবীক্রনাথের আর হতে পারে না।
সম্প্রতি বাংলার হারানো প্রাচীন সম্পদগুলিকে পল্লীগাথা, লোকসংগীত ইত্যাদি
নাম দিয়ে অরণ করার ফ্যাদান এদেছে রাজধানীতে অফুটিত 'সাংস্কৃতিক'
বিশেষণযুক্ত বিভিন্ন অফুগানে। একদিকে দেশীয় কাবাধারার সঙ্গে সম্পর্কহীন
সাম্প্রতিক কবিতার 'অয়মহং ভো'-ধ্বনি, অফুদিকে প্রাচীন-অফুরাগীদের পুরাতনের
অমুবৃত্তির নিফল প্রয়স—এরই মধ্যে বিশ শতকের দিতীয়ার্ধে বাঙালীর
কলামুরাগের পরীক্ষা চলছে।

শ্রামাসংগীত গুলির আলোচনার সময় এই ধরণের রচনার প্রারম্ভকালের সামাজিক মনোবিপর্যয়ের কথা চিন্তা করতে হবে, এবং সেই সঙ্গে আফাদের মনোধর্মের স্বাতস্ক্রোর দিক্টির বিবেচনা করতে হবে। শ্রামাসংগীতে ভীত ও বিপর্যন্ত

শ্যামাদংগীত ও **তৎ**কালীন দামাজিক পরিবেশ বাঙালীর আশ্রয় অবলম্বনের ইতিহাস রয়েছে। অ'ঠার
শতকে মোগলশাসনের অবসানকালে ভূমিবাবস্থা
বিশৃত্থাল হয়ে পড়ল, সাধারণ প্রজারা মোগলরাজত্বের
প্রোরম্ভিক সময়ের মতোই হাতসর্বস্থ ও নিঃস্ব হয়ে পড়ল,

পক্ষান্তরে ভূমাধিকারী ও তালুকদারেরা সর্বেসর্বা হয়ে উঠলেন। এমন অবস্থায় 
ফুর্বিপাকগ্রন্ত মাফুষের চিত্তে আপদনিবারিণী শক্তির প্রতি করণাভয়চকিত
আবেদনের প্রেরণা জাগা স্বাভাবিক। স্বর্গত আচার্য দীনেশচন্দ্র সেন তাঁর 'বঙ্গভাষা
ও সাহিত্য' গ্রন্থে খ্যামাসংগীত রচনার এইরকম ইতিবৃত্তই লিপিবন্ধ করেছেন। কিন্তু
এ বিষয়ে একটু বিভিন্ন দৃষ্টিভঙ্গিরও অবকাশ আছে।

খ্যানাসংগীতের প্রেরণা ঠিক ভয় থেকে উৎপন্ন হয়নি। এর পিছনে ভক্তহাদয়ের অকপট অয়্রাগ বা আহৈত্ক প্রীতির পরিচন্নও পরিস্কৃট। ভয়মিশ্রা ভক্তির লক্ষণ খ্যানাসংগীতে নেই, আছে পূর্বেকার মঙ্গলকাব্যগুলিতে। ওই মঙ্গলকাব্যগুলির উত্তবের পশ্চাতে সামাজিক ও রাষ্ট্রিক উপদ্রবের ভূমিকা স্পষ্টত উপলব্ধি করা যায়। কিন্তু, যেহেত্ আঠার শতকেও আর্থনীতিক ও সামাজিক অনিশ্চয়তা প্রকট হঙ্গে উঠেছিল, দেহেত্ তাকেই প্রীতিরস্দিক্ত শ্যামাবিষয়ক পদাবলী রচনার একমাত্র কারণ বললে ভূল করা হবে। অবশ্য শ্যামাসংগীতের প্রবর্তক রামপ্রসাদের রচনাম হংখবোধের ছায়া বিখ্যান। 'আমি কি হংখেরে ভরাই', 'মা গো তারা, ও শংকরী' প্রভৃতি কয়েকটি পদে প্রত্যক্ষভাবে ও ব্যক্তনার জীবনধারণের হংখের প্রতিইন্ধিত করা হয়েছে। কিন্তু ধে-কবি অনায়াসেই বলতে পারেন 'চাকি কেবল ফাকিমাত্র শ্যামা-মা মোর হেমের ঘড়া' এবং মাতার বাৎসল্যের জক্ত কাতর করে আক্ষেপ করতে পারেন, তাঁর বাস্তব-হংখ-সচেত্রনতা কতকটা সংশ্বের বিষয়।

বস্তত খ্যামাসংগীতের ত্ব:খ আধ্যাত্মিক—সর্ববিধ প্রাপ্তির মধ্যেও যে অপ্রাপ্তিজনিত বেদনা সর্বদা মনকে বিক্ষুক্ত করে, তা-ই।

সাহিত্যালোচনার অনেক সময় আমরা এককোটিক দৃষ্টিভিদ্নির ছারা প্রভাবিত হয়ে উঠি এবং সাহিত্যবস্তুর প্রকৃতি ও প্রেরণা সম্পর্কে যৌক্তিক ধারণার আশ্রয় গ্রহণ করতে চাই না। বিশেষত একালে সুগচেতনার গুরুত্ব স্পর্কে অবহিত

সাহিত্যালোচনার **অতীত** ও ব্রুমান উভয়েই **মুর্ব**র্য হতে গিষে, যুগোতীর্ণ জাতীয় ভাবধারার অফুবর্তনের প্রিমাপ করতে ভুলে যাই। এই কারণে আমরা কেউ কেউ রবীক্রনাথকে পশ্চিমা ভাবের প্রতিমিধি বলে মনে

করি এবং তাঁর পিতার ধর্মভাব্ক শর ওপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করি। অথচ রবীন্দ্রনাথ যে অতীন্দ্রিয় ভাবপ্রবণ প্রাচীন বাঙালীর বা ভারতীয়ের পরিবর্তিত আধুনিক প্রতিকৃতি অর্থাৎ উনিশ শতকের পাশ্চান্তা-উদ্বোধিত জাবনবাধের সঙ্গে পূর্বপ্রচলিত অন্ধণভাব সমন্বয়সাধকদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, একথা অনুধাবন করতে পারি না। মোট কথা এই সত্যে বিশ্বাস করতে হবে যে. বাত্তব দেশ ও কালের দক্ষে কবিমানসের যে ঘান্দিক সম্পর্ক, তেমনি অতীতের সঙ্গেও, এবং এ দুয়ের কোনোটিই কারো চেয়ে কম প্রভাবশালী নয়।

রামপ্রসাদের আবির্ভাব ও প্রকাশ সম্পর্কে এই মস্তব্যের যথাতথা অবশু-স্বীকার্য হয়ে পড়ে। রামপ্রসাদ কেবল অষ্টাদশ শতকের ক্ষয়িত সমাজসাম্যের প্রতিরূপ নন, তিনি জয়দেব থেকে সমারত্ত এবং জ্রীচৈতত্তে সম্পূর্ণ বাংলার ভাব-

রামপ্রনাদের আবির্ভাবের পটভূমিবিচার সংস্কৃতির তৎকালীন ধারক ও প্রশারকও বটেন। রাগাঞ্জিত বৈষ্ণবভক্তি অপদেবতাভীতি-প্রভাবিত বাংলা দেশে বিপ্লবের স্ষ্টি করেছিল এবং আথ্যায়িকা-কাব্যের

হানে গীতিকবিতাকেই বসভাবৃক্তার শ্রেষ্ঠ বাহনরূপে অঙ্গীকার করেছিল। বস্তুত রামান্ত্রজ ও রামানন্দ-প্রবর্তিত সাকার উপাসনারীতি এবং মর্ম্মী ক্ষেধ্য ভারতীয় জনমানসে যে-স্থায়ী নতুনের আবির্ভাব ঘটিয়েছিল তা মোটামুটি সমন্ত ভারতীয় সাহিত্যেরই দিকপরিবর্তন স্চিত করে এবং ভাষাকারা ও দেশী সংগীতের পথ উন্মুক্ত করে দেয়। বাংলায় জয়দের পেকে এই দেশীয়তার প্রবল প্রায়ন্ত এবং নানা আকারে তা আজো চলেছে। উপাশ্র দেবতাকে প্রবাশসদরূপে কল্পনা করা এবং ভদন্যায়ী তার সঙ্গে প্রেমসম্পর্ক স্থাপন করা—এ মনোভাব যেমন দেবতাকে তেমনি কার্যকে মানবঅভিমুখী করে ভুলেছিল। ফলত দেশব্যাপী আত্মভাবৃক্তার সাড়াও জেগেছিল। শ্রীচৈতক্তের আবির্ভাবে রাগমার্গে বা আত্মপ্রীতিরসে সহজ্বে ক্রার-আরাধনার ভিত্তি স্থাপিত হওয়াতে যেমন ধর্মে অহৈতৃক ভক্তিই দ্বিরদর্শনের

উদ্দেশ্য ও উপায়রপে ভিরীক্ষত হল, তেমনি বাইরের দিক থেকে সাহিত্যেও কলাকৈবলা প্রতিষ্ঠিত হল। ধর্মের দলে প্রেমের, দ্বারের দলে মামুষের দলেকিক্লাকেবলা প্রতিষ্ঠিত হল। ধর্মের দলে প্রেমের, দ্বারের দলে মামুষের দলেকিক্লাতেই বৈশ্বকারা অভ্যন্তরে ধর্মীর সাহিত্য অওচ বাহিরে মানবীয় প্রেমকারার রূপে প্রেম্ভ স্থানলাভ করেছে। বস্তুত বৈশ্বকাশাতে থেমন বুগচিন্তা অতিক্রম করে অতিব্যাপক মানবীয় হৃদরভাবের আলোড়ন প্রকাশ পেয়েছে, শামাদংগীতেও তাই। বৈশ্বকাশীতের বিশ্বজনীন আর্তি শামাদংগীতেও অনায়াদে সংক্রমিত হয়েছে। অন্তাদশ শতকের দিকে এই ভাবপ্লাবন অবস্থাগতিকে মনশীভূত হয়ে পড়েছিল। ভিন্ন আধারে এর পুনক্জনীবন ঘটালেন রামপ্রসাদ।

বৈষ্ণবীয় বাৎসল্যবসের দিকটি রামপ্রসাদের কল্পনাম বিপরীতভাবে উপস্থাপিত হয়েছে। রামপ্রসাদের পূত্র মাতার স্নেংলাভের জন্ত অভিমানে-রোষে ক্ষুক্র-অ'ক্ষেপে তার বাসগৃহ মুখর করে তুলেছে। রামপ্রসাদের এই বিপরীত বাৎসল্যকে কেউ কেউ দিব্যরস আখ্যায় অভিহিত করতে চান। কিন্তু নামে কোনো প্রয়োজন নেই, একে বিশিষ্ট মাতৃভাবৃক্তা বলে মনে রাখলেই চলবে। খ্যামাবিষয়ক পদাবলীর মূল্য কোনো কোনো আধুনিক আলোচক এই মাতৃভাবৃক্তার পশ্চাতে বাঙালী পরিবারের মাতৃত্বেহ ও মাতৃভক্তির আলোক লক্ষ্য করেছেন। সে যাই হোক, ভক্তিই যে খ্যামাসংগীতের মূল উৎস এ স্থকে কোনো সন্দেহ নেই। খ্যামাসংগীতের প্রবর্তিয়তা রামপ্রসাদের বহু পদেই খ্যামাকে লাভ করার উপায় সম্বন্ধ ভক্তিভাবের উপর জোর দিয়ে কথা বলা হয়েছে। যেমন, একটি পদে তিনি শুক্ব জ্ঞানীদের তিরস্কার করে বল্পছেন:

মন কি কর তত্ত্ব জাঁবে। ওরে উন্মন্ত আঁধার ধরে। সে যে ভাবের বিষয়, ভাব ব্যতীত অভাবে কি ধরতে পারে॥

আর-একটি পদে তিনি বৈষ্ণব্দাধকের মতোই মোক্ষবাঞ্ছা ও ধর্মাধর্মের বিচার পরিত্যাগ করে শুঃমাকেই সর্বস্বরূপে গ্রহণ করেছেন:

প্রসাদ বলে ভৃক্তি মুক্তি উভয়ে মাধায় রেখেছি। আমি কালী ব্রহ্ম জেনে মর্ম ধর্মাধর্ম সব ছেড়েছি॥

একটি পদে স্পষ্টভাবেই তিনি বলছেন: 'সাকারে সাযুজ্য হবে নিও'ণে কী গুণ বল না ?'

রামপ্রসাদ ভক্তিপথের একজন শ্রেষ্ঠ পথিক এবং ভক্তিধর্মের নবজন্মদাতা।

সপ্তদশ শতকের শেষভাগ থেকেই বৈফবধর্ম সিদ্ধান্তসম্বল হয়ে পড়েছিল এবং বৈফব্পদাবলীসংগীত তার পূর্বেকার সাবলীলতা হারিয়ে ফেলেছিল। রামপ্রসাদ ধারাবাহিক রাধাক্ষলীলা পরিত্যাগ করে প্রত্যক্ষ ইশ্বরোপাসনারীতি প্রবর্তিত করলেন এ বং বৈফবসিদ্ধান্তমত থেকে ভিন্নপথে বিচরণ করে যেন মুক্ত ভাবধর্মেরই

ভক্তিপথের পথিক রামপ্রসাদ পুনরুজ্জীবন ঘটালেন। তাঁর এই অভিনব পদ্ধতি বাহত বৈফ্লাচারবিরোধী হয়েও অভান্তরে ভক্তিমতের সঙ্গে অভিন্ন ছিল। প্রসাদের ক্ষেক্টি গানে শ্রাম ও শ্রামার

অভেদ সম্পর্কে জোর দিয়ে বলা হয়েছে। তিনি একটি পদে বলছেন: 'কালী-কৃষ্ণশিব-রাম সকল আমার এলোকেশী।' শুণু তাই নয়, বাংলাদেশে প্রচলিত তৎকালীন বিভিন্ন উপাসনাপদ্ধতির সমধ্য়ত্ত রামপ্রসাদের প্রতিভার একটি বিশেষ
দান। বল্লভধর্মতে বিভক্ত বাংলাদেশে রামপ্রসাদের সমধ্য়াত্মক ভাবাকুল বলিঠ
বাণী তৎকালে মাহায়কে আত্মপ্রতিঠ করেছিল। উনিশ শতকের শেষভাগে ধমজগতে
শ্রীরামকৃষ্ণ যা করতে চেষ্টিত হয়েছিলেন তার ভূমিকা রামপ্রসাদের সংগীতের
মধ্যেই দেখতে পাওয়া যায়। শ্রীরামকৃষ্ণ প্রবল ভক্তিবাদী ও সমন্বর্গাদী ছিলেন
এবং তাঁর ধর্মকথার মধ্যে রামপ্রসাদের পদাবলীব্যাধ্যান একটি বিশেষ অংশ
অধিকার করে রয়েছে।

প্রাহতে পারে, রামপ্রদাদ ভক্তিভাবৃক্তার যে-নবজন্ম দিয়েছিলেন. ভাতে তিনি রাধাক্ষলীলার ধারা পরিত্যাগ করলেন কেন? এর উত্তর সহজ। শক্তিসাধনার এবং ক্রমতে সাধনার একটি ধারা বাংলাদেশে বৈফ্বভাবৃক্তার আরস্তের পূর্ব থেকেই বিভামান ছিল—যার বিরুদ্ধে বৈফ্বধ্নের প্রবল বিদ্রোহ।

নতুন ভক্তিমার্গে রামপ্রসাদের বিচরণের হেতু চর্যাপদের সহজ্ব-সাধকদের কণাই ধরা যাক, অথবা নাণপছী যোগিদের কথাই ধরা যাক,এরা সকলেই অঙ্ক-বিশুর ভ্রমতপ্রভাবিত। মঙ্গলকাবাশুলির মূলে যে-ধ্যীয়

সাধনা বিভয়ান ছিল তারও কিছু-পরিমাণে তন্ত্রাপ্রিত হওয়া আশ্চর্য নয়। অবনত বৌদ্ধধ্পের তারা, মামকা, লোচনা প্রভৃতি দেবভার, তন্ত্রমতের শাঁপিনী, হাকিনী, ডামরী প্রভৃতি শক্তিস্থিনীদের, এবং অভাপি জীবিত পল্লীবাংলার বৃক্ষতলাপ্রিত জিনাসিনী, রংকিনী, মাদানা, পঞ্চানল প্রভৃতি অপদেবভার কথা অনেকেই হয়তো জানেন। তন্ত্রমতে শক্তিসাধনার একটি বড়ো সম্প্রদায় বরেন্দ্র, কামরূপ ও বঙ্গে বিভ্যান ছিল। মঙ্গলদেবতার পূজা যথন বেশ প্রচলিত হয়ে পড়েছিল তথন লৌকিক [ অনার্য ] ও পৌরাণিক সম্প্রিলত রীতি এদেশে বিভৃতিলাভ করেছিল। বৈঞ্বীয় ভাবপ্রাবনে কিছুকালের জন্ত সব একাকার হয়ে পড়লেও,

বেগ মন্দীভূত হলে কালিক। বা খ্যামারূপে শক্তি-আরাধনা পুন: আত্মপ্রকাশ করল। এই সময়কার রচনা হল কালিকামন্তল, অন্নদামন্তল এবং রামপ্রসাদ প্রমুধ বহু খ্যামাসংগীত-রচিয়িতার পদ। কিন্তু একালে শক্তিপূজায় তে। পূর্বেকার লোকিক, তান্ত্রিক ও পৌরাণিক রীতি অবিক্তভাবে অফুস্ত হতে পারে না। কারণ, বৈক্ষরীয় রাগাত্মিকা ভক্তি ইতোমধ্যে সমস্ত ধর্মসাধনাকেই অল্লবিশুর ভাবাত্মক করে তুলেছে। খ্যামাসংগীত প্রধানভাবে এই ভক্তির আশ্রয়েই পুষ্ট হয়েছে। কিন্তু যেহেতু পূর্বতন ভক্তিসাধনা বৈরাগাভাবমিশ্রিত যোগাচার এবং ভল্তমতের উপরেই গড়ে উঠেছিল, সেইহেতু খ্যামাসংগীত-রচিয়তাদের ধারণায় বিবেক-বৈরাগ্য, যোগারেরহণ, ষউ, চক্র, কুলকু ওলিনীশক্তির জাগরণ প্রভৃতি বিষয় ভক্তিবাদের সঙ্গে একাধারে স্থান লাভ করেছে। বৈক্ষবপদাবলী থেকে শাক্ত-পদাবলীর এইখানে পার্থক্য, এবং এই বিভিন্ন সাধনপন্থার সমন্বয়ের বীতিটি শাক্তপদাবলীর বিশিপ্ত লক্ষণ। রামপ্রসাদের:

আর মন বেড়াতে যাবি।
কালীকল্পতরুম্লে চারি ফল কুড়ায়ে থাবি।
প্রার্তি-নিবৃত্তি জায়া নিবৃত্তিরে সঙ্গে লবি।

অথবা,

ভূব দে রে মন কালী বলে। হদি-রত্বাকরের অগাধ জলে॥

অথবা,

কালী কালী বলু রগনা রে। ষট্চক্ররথমধ্যে ভাষা মা মোর বিরাজ করে॥

ইত্যাদি পদে যেমন তীর্থগমন, শাস্ত্রপাঠ প্রভৃতি নিশিত হয়েছে, তেমনি নামমাহান্যপ্রচার ও অন্তরাগ-কীর্তনের সঙ্গে হোগমার্গ অবলম্বনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এইভাবে নানা ধর্মতের সমন্বয় এবং উপাশু উপাসকের প্রভাক সম্পর্কের উপর জাের দেওয়ার কলে শ্রুমানংগীত বাংলাদেশের একপ্রান্ত থেকে অপর প্রান্ত পর্যন্ত ছতিয়ে পড়েছে।

শ্রামাদংগীতের ব্যাপক স্বাকৃতির আর-একটি কারণ হল রামপ্রদাদী স্থর। অবশ্য রামপ্রদাদের বিরচিত সব শ্যামাদংগীতেই এই স্থর প্রযুক্ত হয়নি; আরু, রাম-

শ্রামপ্রসাদের পরবর্তা অকান্ত কবিদের রচনাতেও এই সূর ব্যাকৃতির একটি কারণ কোথাও কোথাও প্রবৃক্ত হলেও তেমন সার্থক হয়নি। রামপ্রসাদের অনেক গান রয়েছে যা রাগসংগীতের

নানা স্থারে বাঁধা। কিন্তু তাঁর জনপ্রিয় অনুবাগময় গীতগুলি প্রসাদী স্থারেই রচিত।

আংগাদ এই নতুন হার কী ভাবে হজন করলেন তা বলা সহজ নয়। মনে হার, বাগিসংগীতে নিপুণ রামপ্রাদাদ রাগান্ত্র ভজনসংগীতের কোনো একটি হারবৈচিত্র্য়ে এইণ করে দেশীয় কাব্যাঙ্গ সংগীতের সঙ্গে তার মিপ্রাণ ঘটিয়েছিলেন। কীর্তন-সংগীতের মূলেও এরকম মিপ্রাণ থাকা বিচিত্র নয়। সংগীতে আবার কীর্তনকে কতকটা রাগসংগীতের প্যায়ে নিয়ে যাওয়ার চেষ্টা চলছে। যাই হোক, ভজনসংগীতের মতো রামপ্রশাদীতেও ভাব ও হারের 'সাহিত্য' বা পরশার-প্রতিম্পাদী একান্ত মিলন এই হারকে অমরত দিয়েছে।

সাধক-কবি রামপ্রসাদের শ্রামাসংগীতের ধারা অন্ত্রসরণ করেছিলেন কমলাকান্ত, দাশর্থি, নরচন্দ্র রায়, ফ্কির্চাদ, নবাই ময়রা, ত্রৈলোকানাথ সান্তাল,

রামপ্রসাদের অন্ধবর্তী শাক্তকার

মহতবঢ়াঁদ প্রভৃতি। এঁদের প্রত্যেকের রচনায় কিছু-না-কিছু নিজস্বতা আছে, বিশেষত কমলাকান্তের ভাবের প্রগাঢ়তা ও রচনাভঙ্গির সৌঠব লক্ষণীয়। কিন্তু এঁরা

কেউ রামপ্রসাদের মতে। জনপ্রিয়তার অধিকারী নন। রামপ্রসাদের মতে।
এ দের গাঁহরচনাও অত বিচিত্র ও ব্যাপক নয়। রামপ্রসাদ মাতৃভাবব্যাকুলতাকে
এমন একটি প্রত্যক্ষ রূপ দিয়েছেন এবং এর মধ্যে এত সুন্ধ বৈচিত্র্য দেখিয়েছেন
যে, তাঁর প্রতিভা অন্ত-সকলকে ছাড়িয়ে বহুদ্রে চলে গেছে। রামপ্রসাদকমলাকান্ত্রে পর ভামাসংগীত উদার অনুরাগের পছা ত্যাগ করে তবুমূলক ও
কুত্রিম হয়ে পড়ে। এই সময় লৌকিক প্রণ্যসংগীত [ট্রা] এবং ক্বিগান,
আধিড়াই ও চপকীর্তনে কলকাতাঅঞ্চল মেতে ওঠে।

রামপ্রসাদের সঙ্গে কেউ কেউ চণ্ডীদাসের তুলনা করেছেন। এর মধ্যে
আংশিক সত্য আছে। চণ্ডীদাসের সারল্যের সঙ্গে ব্যাকুলতার সংমিশ্রণ
রামপ্রসাদেও লক্ষ্য করা যায়, এবং হয়তো বৈষ্ণবরামপ্রশাদও চণ্ডাদাস
সাহিত্যের প্রথমকবিনা হলেও চণ্ডীদাসকে প্রারম্ভের
একজন অক্সতম শ্রেষ্ঠ কবি বলা যায়। কিন্তু চণ্ডীদাসকে বাদ দিয়েও বিভিন্ন দিকে
বৈষ্ণবসাহিত্যে কয়েকজন প্রথমশ্রেণীর কবি রয়েছেন, অথচ রামপ্রসাদকে বাদ
দিলে শাক্তপদ বলীর বিশেষ কিছুই থাকে না।

শ্রামাদংগীতে তথা প্রাচীন অক্তান্ত ধর্মীয় সংগী গণ্ডলিতে অধ্যাত্মভাবৃকতা ব্যেছে বলে কাবা নেই, এমন অপবাদ কেউ কেউ দিয়ে থাকেন। বিশেষত অবাচীন কোনো কোনো সম্প্রদায়ের অভিমতে মধ্তুদন ও রবীন্দ্রনাথের কবিত্ব সম্পর্কেই সংশাধ দেখানো হয়েছে—প্রাচীন সাহিত্যের তো কথাই নেই। কিন্তু বিচার করে দেখলে মাহুষের অধ্যাত্মভাবনা—স্ববিধ পাথিব প্রাপ্তির মধ্যেও

অপ্রাপ্তির বেদনা—যদি একটি স্থায়ী মনোভাব বলে পরিগণিত হয় [ ঘাদশ শ এক পেকে আরম্ভ করে অপ্তাদশ শতক পর্যন্ত দীর্ঘ সাতশ' বছরের রচনায় যার প্রমাণ ],

তাহলে শ্রামাসংগীতে পরিব্যক্ত আতির সার্বজনীনতা
শ্রামাসংগীতের
সম্পর্কে তর্ক করা উচিত হবে না। যেমন, একটি পদে
কাব্যোৎকর্ম করখানি
ব্যেছে: 'আমার আসার আশা ভবে আসা আশা
মাত্র হোলো'—এটি বিড়ম্বিভজীবন হতভাগ্যের দীর্ঘ্যাস বলে একান্ত সহজেই
স্থামান্তর চিত্র অধিকার করে বসে। কার্যকারণের মধ্যে মান্ত্রম মধ্য নিজের

মাত্র হোলো?—এটি বিভাষতজ্ঞাবন ইতভাগ্যের দাখ্যাস বলে একান্ত সংজ্ঞ আমাদের চিত্ত অধিকার করে বসে। কার্যকারণের মধ্যে মামুধ যথন নিজের ত্বিপাকের হত খুঁজে পায় না, তথন ঠিক নিম্নে ব্রিত ভাষাতেই সে তার কাতরত।
ব্যক্ত করতে চায়ঃ

কে বুঝে মা তোমার লীলে।
তুমি কী নিলে কী ফিরিয়ে দিলে।
তুমি দিয়ে নিচ্ছ তুমি বাছ রাখ না সাঁঝসকালে।
তোমার বিষম কার্য অনিবার্য মাপাও যেমন যার কপালে॥
অথবা, অমুসন্ধিংস্থ ব্যক্তি কারণের স্বরূপনির্ণয়ে অক্ষম হয়ে পরিশেষে
নিয়োক্তভাবেই নিজের উপর কটাক্ষপাত করে এবং আব্যুসমর্পণে বাধ্য হয়:

প্রসাদ ভাষে লোকে হাসে সম্ভরণে সিন্ধুতরণ। আমার মন ব্ঝেছে প্রাণ ব্ঝে না, ধরবে শনী হয়ে বামন্॥

ভাবের কথা ছেড়ে দিলেও, কীর্তন আর রামপ্রসাদী সুরে মন গলে না, বাঙালীসমাজে এমন মান্তব জন্ম নিয়েছে, একথা ভাবলেও কট হয়।

রামপ্রদাদের পদর্চনার একটি স্থপরিকল্পিত রূপ ও ভঙ্গি আছে। তাঁর পদের প্রথম কলিতে বা প্রথম হুই কলিতে মূল আবেগটি ব্যক্ত হয়। প্রথর কয় কলিতে অর্থবৈচিত্রাসহকারে সেই বিশিষ্ট আবেগটিকে পূর্ণরূপ দেওয়া হয় এবং উপসংহারে শেষ হুই কলিতে ভাষা ও অর্থের অধিকতর চমৎকারিজের সহযোগে

সেই বিশিষ্ট ভাবাবেগের সমাপ্তিসাধন করা হয়। পদটি প্রদানী দংগীতের ৰূপ শেষ হলে যেন আর কিছু বক্তব্য পেকে যায় না, ও ভাগি
প্রোভার মনও শ্যে এসে অথও ভাবরসে নিমগ্ন হয়ে

পড়ে। রামপ্রসাদের লেখা পদের প্রারম্ভের দক্ষে চণ্ডীদাদের পদাবলীর প্রারম্ভাংশের প্রকার তুলনার যোগ্য। যেনন, চণ্ডীদাদের—'কে বা শুনাইল আম-নাম', 'রাধার কা হৈল অন্তরে ব্যথা', 'সই, কে বলে পিরীতি ভালো' প্রভৃতি। এর পরে দীর্ঘ পঙ্কির দার। সংক্ষিপ্ত প্রশ্বক্ষটির অর্থপূর্ণ করা হয়েছে। রামপ্রসাদের— 'এমন দিন কি হবে তারা', 'কে জানে রে কালী কেমন', 'এবার আমি ব্যব হরে' প্রতৃতি প্রায় সমস্ত পদের এই ধারা। তথাপি বলতেই হয় যে, চণ্ডীদাসের পদের বাধুনি রামপ্রসাদের মতো এত আটিসাট এবং আরম্ভ সমাপ্তির স্থপরিক লিছ কৌশলে নিয়মিত নয়।

বামপ্রসাদ সহজ ভাষায় সহজ অন্নভূতির কবি। কিন্তু তাই বলে তাঁর ভাষাভাঙ্গ চাতুর্যহীন নয়। তিনি থুব সংষ্মের সঙ্গে অন্ধ্রাস-শ্লেষ-উপমা-রূপক-বিরোধ প্রভৃতি অলংকারগুলি ব্যবহার করেছেন। সেগুলির প্রয়োগ খুবই অনায়াস এবং সেগুলি পদের ভাষতে উদ্দীপ্ত করতে বিশেষভাবেসহায়তা করেছে। ধ্যেন. প্রসাদ হাসিছে সরসে ভাষিছে, 'ভারা আমার নিরাকারা, 'ও পদের মত পদ পাই তো সে-পদ লয়ে বিপদ সারি, 'থেয়ে

রামপ্রদাদের কাবাকলা গরল হয়নি মরণ, (শিব) ছল করে মুদেছে নয়ন,' 'মে যে ভাবলোকে পরম যোগী যোগ করে যুগমৃগান্তরে', 'হলে ভাবের উদয় লয় स्य रामन लोशास्क हम्परक धरत', 'आमात्र किवा निवा किवा मन्ना मन्नारक वन्ना क्रांचि, 'अमान ভाष्टि लाएक शाम मस्द्राप मिन्न ठनव', 'माकारत मायुष्ठा श्रद নির্প্তবে কি গুণ বল না' ইত্যাদি। পদাবলীর ঐশর্যের যুগে অলংকারসমৃদ্ধ ব্রজবুলি-ভাষাপ্রয়োপে বাংলাভাষায় অপূর্ব দৌন্দর্গের সঞ্চার হয়েছিল। খ্যামাদ শংগীতে সে সৌন্দর্যরচনার প্রয়োজন নেই—ভাব ও রূপকল্লনার অত বৈচিত্র্যেরও অবকাশ নেই। কিন্তু একথা বলা যায় যে, শ্রানাসংগীতে রচ্ধিতার আভিপ্রায় मण्युर्वकर्ति मिक श्राह । प्रमादलीय मधुत जावार्यम बन्धात-मूचत्र उप आह श्रा পরিশেষে বিরাম লাভ করলে স্থামাদংগীতকে আশ্রয় করেই ঘরোয়া বাংলা ভাষার পুনকজীবন ঘটে। একালের নবভাষাশিল্লী ভারতচন্দ্র শংস্কৃতের বাগ বৈদগ্ধ অর্থ করেছিলেন লোকিক বাংলাকে। ভাষার অলংকারিকতা, ঋতু ল ও ভীক্তা বহুকোত্রে ঘরোষা ভদ্তা শক্ষকে আশ্রেষ করে নিজ্ঞা বংগ্রে ভার রচনায়। প্রথমে বৈষ্ণবক্বিরা, পরে রামপ্রদাদ ও ভারতচন্দ্র থাটি বংলার প্রকাশশাক্ত আশ্র্যরূপে বাড়িয়ে তুলেছিলেন। কয়েকটি বাংলা ক্রিয়াপদকে আশ্রয় করে রামপ্রসাদ তার গাঁডভাবৃকতাকে কী চমৎকার বাণীরূপ দান করেছেন তার উদাহরণ নিমের পদটিতে মিলবে:

আর ভূলালে ভূলব না গো।
আমি অভয় পদ সার করেছি, ভয়ে হেলব তুলব না গো॥
বিষয়ে আসক্ত হয়ে বিষের কূপে উলব না গো।
স্থাতঃখ ভেবে সমান মনের আগুন তুলব না গো॥

ধনলোভে মত হয়ে বাবে বাবে ব্লব না গো।
আশাবাযুগ্ৰন্থ হয়ে মনের কপাট খুলব না গো।
নায়াপাশে বদ্ধ হয়ে প্রেমের পাশে ঝুলব না গো।
প্রসাদ বলে ত্থ খেয়েছি, ঘোলে মিশে ঘুলব না গো।

শ্যামাসংগীতের মতন একই মনোভাবের রচনা আগমনী ও বিজয়ার গান এক সমধ বাংলার সর্বত ছড়িয়ে পড়েছিল। এগুলিও ধোল আনা কারা, এবং তদানীস্তন বাংলার সমাজের সঙ্গে এগুলির গোগ ছিল তিপনংহার প্রতাক্ষ। কালক্রমে কার্যধর্মের পরিবর্তন ঘটেছে স্তা, কিন্তু একথা ভূললে চলবে না যে—দেবতাকে মাগুষ করে, বীজরূপা উগ্রা শক্তির সঙ্গে মাতা বা করুবি সম্পর্কস্থাপন করে, কঠোরকে কোমলতায় আবৃহ করে

वाक्षानी कवि मधायरगत कांवा ও मन्त्रीर टमानविक जात हत्रम महोख त्ररथ गिराहरून।\*

#### त्वोक्रवारशत 'व्यवज्ञलक'

বিচনার সংকেতস্ত্রে: প্রারম্ভিক ভূমিকা—রবীন্ত্রনাথের অনির্বাপ প্রজনীপ্রতিভা—
'শেনসপ্তক' কবিগুকর 'অধ্যাস্থা-জিজ্ঞাপার কাব্যায়ন—কবিজীবনের বিভিন্ন পর্বে রবীন্ত্রনাথের আধ্যান্ত্রিক
উপলব্বির সরলে—কবির আদক্তিশৃন্ত মনের নিলিপ্তঙা—কবির আন্ত্রোপলব্বির আমান্ত্র্যুক্তির আকাজ্ঞা—
নহাকাল-সন্নাসীর কাচে কবির বৈরাগামন্ত্রে দীক্ষা—কবির অনাবিল প্রজাদৃষ্টি—নিজের কবিকীঠি সম্পর্কে
কবি আন্ত সম্পূর্ব মোহমৃত্তে—আনন্দতীর্থের ঘাত্রী রবীন্ত্রনাথ—সৌন্দবের সন্নাসীকবি রবীন্ত্রনাথ—অপাথ
নতামমতাই রবীন্ত্রনাথের কবিজীবনের চরম সত্য—রবীন্ত্রনাথের কাব্যজীবনের মূলমন্ত্র—আন্তার রহস্তসকানী
রবীন্ত্রনাথ—কবির উপলব্ব সভা—মানবসর। মৃত্যুগ্রন্থল—সন্তার অন্তিত্বের ক্রণ্ড-বিষয়ে কবি আজ্
নিঃসংশন্ত্র—কবির মৃত্যুগ্রন্থনের সরপ—'শেষসপ্তক' কাব্যে রবীন্তনাথের প্রেমান্ত্তি—কবি রবীন্তের
প্রোমান্তবের ব্যক্তিত্বের চেউনা—'শেষসপ্তক' কাব্যের ভন্মোরীতি—কবির বাত্তবচেতনা ও
প্রভিন্ন — চেটিছোট জন্মনৃত্যুর সীমানার নানা রবীন্ত্রনাথের ছবি ]

অথববৈদের ঋষিকবি বলিয়াছেন: 'পরি ছাবা পৃথিবী সন্থ আয়ম্ উপতিটে প্রথমজামৃতস্ত'—'ঘুরলেন তিনি আকাশ-পৃথিবী, শেষকালে এসে দাঁড়ালেন প্রথমজাত অমৃতের সন্থা।' শুল পরিণত বার্ধক্যের প্রান্তিক ভূমিক। প্রান্তিদেশে দাঁড়াইয়া সভাদশী স্থিতপ্রজ্ঞ কবি রবীল্রনাথও উচ্চারণ করিলেন অভ্রমণ কথা: 'দিন এগোলো। চলল জীবনযাত্রার রুথ এ-পথে

<sup>[ \*</sup> অধ্যাপক কুদিরাম দাস-রচিত্ত ]

ও-পাৰে। তে আকাশে-পৃথিবীতে এ জন্মের ভ্রমণ হোলো সারা পথে-বিপথে, আজ এসে দাড়ালেম প্রথমজাত অমৃতের সন্মুখে।

বিশ্বজীবনের বহুবিচিত্র রূপপ্রকাশে, আপন অন্তর্গতম সন্তার গভীরে জ্যোতিন্য সতা ও অক্ষয় আনন্দের যে-অমৃতরূপ কবি রবীন্দ্র প্রত্যক্ষ করিয়াছেন, আমাদের আলোচ্য শেষসপ্তক গ্রন্থানি সেই আনন্দময় সত্যের অমৃতরূপেরই কাব্য—জীবনরহন্তের নিগৃড় ইংগিতে প্রোজ্জন, ধাানদৃষ্টির তন্মগ্রতার পন্তীর, মানবসতার অপরাজের মহিমান দীপ্রিমান, মর্ত্য-পৃথিবীর প্রতি অমের ভালোবাসার মাধুর্যে রমণীয়।

গ্রন্থগনি কবিওরুর কাব্যজীবনের অন্তিম পর্বে রচিত। ইংগর রচনাকাল উনিশ শ' প্রব্রিশ সাল—কবি তথন সন্তর বংসর অতিক্রম করিয়াছেন। কিন্তু পরম বিস্থায়ের বিষয়, পরিপূর্ণ বার্থক্যকবলিত রবীন্দ্রনাথের রবীন্দ্রনাথের অনির্বাণ স্থানীপ্রতিভা এখনে। অপরিয়ান—নব নব ভাবচিস্তার

রূপায়ণে কাবো ও শিল্পকলার ইহার সাবলীল আব্যপ্রকাশ। বৃদ্ধ কবির চিত্ত তারুণো এখনো সতেজ, কর্মাদৃষ্টি স্বচ্ছ ও দ্রপ্রসামী, মননশক্তি তীক্ত, অমূভূতি প্রথম ও গভীর। এ-যুগে রবীক্তনাথ শিল্পরচনক্ষমতার ষেশ্পরিচয় দিলেন, তাহা সতাই বিশায়কর। কবির প্রতিভা ধাপে ধাপে পরিণতির দিকে অগ্রসর ১ইখাছে, এবং এই সহজ পরিণতির স্বাভাবিক অভিব্যক্তির চিহ্ন মুদ্ভিত রহিয়াছে গ্রহার শেষ দশবৎসরের কাব্যে—'পরিশেষ' হইতে আরম্ভ করিয়া 'শেষ্লেশ'য়। কবিগুরুর সার্থক গছকবিতা এ-যুগেরই স্প্রি।

শেষসপ্তক রবীল্রনাথের অধ্যা মজিজ্ঞাসার কাব্যায়ন। মহাবিশ্বজীবনের
-প্রেক্ষাপটে নিজেকে তুলিয়া ধরিয়া কবির আঅসন্ধান ও আঅদর্শনই শেষসপ্তক-এর
ন্সস্তর। দার্শনিক কণাটি একটি বিশেষ অর্থে প্রয়ক্ত হয়। রবীল্রনাণ ঠিক সেই

অর্থে দার্শনিক না হইলেও, দার্শনিকতা রবীক্রকাব্যের নেন্দপ্তক কবিশুক্রর
ক্ষার্থার-জিজ্ঞাদার কাবাাখন

স্থে-অর্থে দার্শনিক, রবীক্রনাথকেও সেই অর্থে দার্শনিক

বলিতে কোনো বাধা নাই। উপনিষদের চিম্বাধারার উত্তরাধিকার কবিগুরুকে আত্মজ্জিলানার প্রেরণা জোগাইয়াছে, আধ্যাত্মিক দৃষ্টির অধিকারী করিয়াছে। বোধকরি, সেজন্তই শেষজীবনের কাবাগুলিতে এমন নির্ভূলিবাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে তাঁহার মুমননশীল তবজিজ্ঞাস্থ কবিমনের উজ্জ্লল পরিচয়। রবীন্দ্রনাথ যতই বার্ধকোর দিকে অগ্রসর হইয়াছেন ততই তাঁহার চিত্তে জাগিয়াছে আপনার সত্যপরিচয়টিকে জানিবার জন্ত অশেষ আগ্রহ ও আকাজ্ঞা। তাই কবি এখন আ্যুবিল্লেষবে

নিরত, দৃষ্টি তাঁহার আপন প্রাণ্মতার নিভূতে প্রমারিত—আত্মার রহস্ত-আবরণ উন্মোচনই এখন কবির কাম্য। নবতন মানসিক পটভূমি ও চল্মান সংসারের নৃতন পরিবেইনীতে অবহান করিয়া কবিজ্ঞী রবীক্রনাথ জীবনসভ্যের প্রগাঙ্ উপলব্ধির ষে-সম্পদ আহরণ করিয়াছেন, তাহার কিছুটা তিনি পাঠককে বিতরণ ক্রিয়াছেন শেষসপ্তক-এর মাধ্যমে।

শেষসপ্তক গ্রহুথানিকে আমরা রবীক্রনাথের অধ্যাত্ম-উপলব্ধির কাবাসম্মত ৰূপায়ণ বলিয়াছি। এই প্ৰসঙ্গে এখানে একটি কথা শুৱণ রাধা প্রয়োজন। আধ্যাত্মিকতার ক্ষেত্রে ববীন্দ্রনাথ এই-যে প্রথম পদ্চারণ করিলেন, তাহা নয়।

কবিজীবনের বিভিন্ন পরে বুবীক্রনাথের আধ্যাত্মিক উপলব্বির সক্রপ

পূর্ববর্তী নৈবেগ্য-থেয়া-গীতাঞ্জলি-গীতিমাল্য-গীতালির যুগেও আধ্যাত্মিক উপলব্ধির জগতে তিনি প্রবেশ করিয়াছেন। কিন্তু পূর্বতন আধ্যাত্মিক অমুভৃতির সঞ্চে বর্তমান অধ্যাত্মজিজাসার পার্থকাটুকু সবিশেষ লক্ষণীয়

পূর্বতন অধ্যায়ে প্রকৃতির সংসার আর মানবসংসারের মধ্যে, আপনার অন্তর্মাদরে কবি খুঁজিয়া ফিরিয়াছেন অরূপস্থলর লীলাচঞ্চল দিখরকে। ওই পরে তিতি অন্ধপদন্ধানী, অসীমের বার্তাবহ। এ-বুগে কিন্তু কবির আধ্যাত্মিক জিজাসার প্রকৃতি ভিন্ন রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে। কবি এখন মানবসভার স্বন্ধপ উপলবি করিবার জন্ম উৎস্কক—আত্মার সত্যমূল্যনিধারণের প্রথাসী।

ममाला । अध्यानित मधा व्यवन कतिया कि कृत्त अधमत कहेल (य-জিনিস্টি স্বপ্রথম সকলের চোবে পড়ে, তাংগ ইইল কবির আসক্তিশ্র মনের নির্নিপ্ততা। কবি এখন সম্পূর্ণ নিরাসক্ত, শান্তিনিকে তনের গেরুয়া প্রান্তরের সংখ

কবির আসন্তিশুন্ত মনের নির্নিগুডা

তিনি মিলাইয়। লইয়াছেন নিজের মনের স্বরট। এই অনাসক্ত বৈরাগা চিত্তের দৃষ্টি দিয়া কবি তাকাইতেছেন প্রকৃতির দিকে, জাবনের দিকে। বিশ্বপ্রকৃতির ক্ষুদ্রভূচ্ছ,

সামাত সাধারণ বস্ত ও দৃত্যপটের দিকে তাকাইয়া অঞ্ভব কারতেছেন সীমাহীন বিশাস, অপার আনন। মহাপথিক রবীক্রনাথের কবিচিত চিরকালই একরণ আসজিশূর। পরিপূর্ব বার্ধকোর দারপ্রাম্ভে পৌছিয়া তাহার এই চিভ সর্বপ্রকার আসজির হাত হইতে নিজেকে সম্পূর্ণ মুক্ত করিয়া লইয়াছে। এই নিম্পৃণ্ডার চর্ম প্রকাশ আমরা দেবিতে পাই তাঁহার অন্তিম পর্বের কাব্যগুলিতে। কাবর মন নিরাস্ক্ত ও আবেগবজিত বটে, কিন্ত তাঁথার অন্তর্ভি প্রথর, ইংার তাঁএতা এতটুকু হ্রাস পায় নাই। তাই প্রকৃতির অতিসাধারণ দৃখগুলি তাঁহার দূষ্টর সন্মুধে মেলিয়া ধরে অন্তংীন বিশ্বয়ের আনন্দপূর্ণ পসর।।

রবীক্রকাব্যের পাঠকমাত্রেই জানেন, নিসর্গপ্রকৃতির সহিত কবিচিত্তের যোগ কৃতথানি নিগূচ, কৃতথানি ব্যাপক। এই নিগূচ সংযোগের স্থ্রে প্রকৃতির সহিত কবি নিজের একাত্মতা অমুভব করিয়াছেন। মানসী-দোনার তরী-চিত্রার কাব্য-জীবনে কবি প্রকৃতির রূপলোকে আত্মনিমজ্জন করিয়াছেন প্রধানত সৌন্দর্যসন্তোগের ক্ষন্ত। এখন কিন্তু মোহময় স্তোগের পালা শেষ হইয়াছে—আজ কবি প্রকৃতির

কৰির আস্মোণলব্ধি তথা আঅম্ভির আকাজন বৃক্তে আশ্রয় ইইয়াছেন আত্মোপলন্ধি তথা আত্মমৃক্তির আকাজ্ঞায়। যৌবনের অবসানকাল হইতে স্মৃতি-বিস্মৃতি, স্বধহংবের বিচিত্র বর্ণে বৃক্তিত বাপ্পদিমা কবির

চিত্তে যে-মোহাবেশের স্পষ্ট করিয়াছে, চেতনাকে আচ্ছন্ন করিয়াছে যে-অম্পষ্টতার আবরণ, সেই মোহজড়িমাকে, দেই আবরণকে অপদারিত করিবার জন্ম করি নিদগ অবগাংন করিবেন, ডুব দিবেন চতুর্দিকের অন্তিত্তের ধারার গভীরে। নিদগপ্রকৃতির এই একান্ত সহজ্ব প্রাণপ্রবাহের মধ্যে ডুব দিতে পারিলে তাঁহার মন 'ছায়ার বেড়ায় বদ্ধ দিনগুলো থেকে' বাহির হইয়া আদিবে 'শুভ আলোকের প্রাঞ্জলতায়'। জাবনের চঞ্চল বসন্তকে কবি আজ্ব বহুদূর পিছনে ফেলিয়া মাসিয়াছেন, এবন তাঁহার মোহমুক্তি ঘটিয়াছে। স্কতরাং স্বপ্লাবেশে জড়িত মন লইয়া সোন্ত্রের মধ্যে তিনি আর ডুব দিবেন না—নির্লিপ্ত দৃষ্টিতে সহজ্ব দেধাই বর্তমানে তাঁহার কাম্য। নিজেকে তিনি মিলাইয়া লইবেন 'শভ্যশেষ প্রান্তবের স্ব্রবিত্তীণ বৈরাগ্যে।

বিশ্বজীবনের নিতাপ্রবহ্মাণ শ্রেণতোধারায় আপনার জীবনধারাকে শ্নলাইয়া দিয়া, জন্মত্যু, স্থতঃখ, হারানো ও প্রাপ্তির দকল দল্ব উত্তীর্ণ হইয়া, কবি আত্মার নিবিরোধ আনন্দলোকে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করিতে চাহেন। আত্মার

মহাকাল-সন্ন্যামীর কাডে কবির বৈরাগ্যমন্ত্রে দীক্ষাগ্রহণ প্রকৃত সরুণ উপলব্ধি করিবার জন্ত পার্থিব আবিলতামুক্ত স্বচ্চ্ ষ্টিই কবির আজ আকাজ্জিত। ইহার জন্ত প্রয়োজন অকম্পিত চিত্তপ্রশান্তি, নির্মম নির্মল বৈরাগ্য। তাই কবি মহাকাল-সন্ন্যাধীর কাছে নিরাসক্তির মত্ত্রে

নীকা লইবার বাসনা জ্ঞাপন করিয়াছেন। বিশ্বরন্ধমঞ্চের অন্তরালে, স্ঞ্জন ও প্রলয়ের নেপথ্যে আত্মগোপন করিয়া রিংয়াছেন উদাসীন মহাকাল। সেই নিরাসক্ত মহাকালের সম্যাসীচিত্তের বৈরাগ্যের স্থর ধ্বনিত হইয়া উঠুক কবির অন্তর্বীণায়। নির্লিপ্ত দর্শকের ভূমিকায় অবতীর্ণ হইয়া তিনি বিশ্বরহন্তের মধ্যে নিমগ্র হইবেন—করিবেন আত্মবিশ্লেষণ ও আত্মদর্শন, করিবেন চতুপার্শ্বের প্রাণচঞ্চল বিপুল অন্তিত্বের স্তাস্ক্য-নিরূপণ। গতিছেন্দের স্থতীর অনুভূতির প্রেরণায় 'বলাকা'র যুগে কবি নিধিল সৃষ্টির মধ্যে দেখিতে পাইয়াছিলেন মহাকালের অবারণ চলার উন্মন্ত আবেগ, এবং কলেপ্রবাহের, সই দুবস্ত চলার মন্ততার মধ্যে কবি সেদিন নিজেকেও চুবাইয়া দিয়াছিলেন। আজ অনাসক্ত বৃদ্ধ কবির চোখে গতির মন্ততাই একমান সভা বস্ত বলিষা প্রভিভাত হইতেছে না—বিশ্ব্যাপী কালচক্রের কেল্রুলে তিনি প্রভাক করিছেছেন সভোব ভিন্নতর একটি রূপ—মহাকালের ধ্যানপ্রশান্ত গান্তীর্য।

এই মহাকাল-সন্ন্যাদীর বৈরাগোর মন্ত্র কবিচিত্তকে উদ্বোধিত করিয়ালে, কবির দৃষ্টির মধ্যে আনিয়া দিয়াছে আশ্চর্য স্বছত।। মহাকালের ধাবমান প্রবাহের প্রেক্ষাপটে কবি স্থাপন করিলেন পাধিব স্থান্তি ও কীতিকে, বিশ্বের বিশালভাব

কবির অনাবিল প্রজ্ঞাদৃষ্টি পটভূমিকাষ স্থাপন করিলেন নিজেকে। কী দেখিলেন তিনি? দেখিলেন, নৃতন কল্লে স্প্তীর আবস্থে অসাম আকাশে কত অষ্ত জ্যোতিশ্ব গুলের আবিতার ঘটিল,

অব্যক্তের প্রচ্ছিন্নতা হইতে তাহার। আব্যপ্রকাশ করিল ব্যক্তের বড়ো সামাধ।
কিন্তু মহাকাশের ওই লক্ষকেটি নক্ষ্ত্রপুঞ্জের পরিণাম কী ? পরিণাম বিরাট
শূল্পতা। অন্তাদকে ধরার ভূমিকার মানবইতিহাদের রগভূমি, দেখানেও চলিতেছে
নিত্য-ভাঙাগড়ার লীলা। অরণাতীত কাল হইতে আজ পর্যন্ন কত সভাতার জন্ম
হইল, কত সভাতার ঘটিল বিলয়—মতাপ্রিবাতে কিছুই পাইল না চিরকালীন
প্রতিষ্ঠা। এই উদয়বিলয়ের চক্রন্তা হইতে কবি উপলব্ধিকরিলেন —কীতির মধামে
মান্তবের অমরতালাভের সকল আব্যোজন নির্গক, অমর্থের আশানিক্ষন। সূত্রাণ
কবিও নিজের মনের কোণে অক্ষয় কীতির কোনো গুরাশা পোষণ করিবেন না,—
মহাকালের পদ্পাত্তে নিংশেষে সম্পণ করিবেন আপ্নার সম্ভ পাথিব সঞ্চ্যকে।

ষে-মহাকালের নিকট কবি লইয়াছেন নিরাস্তির দীকা,—'আমার লতা-বিতানে বসে নুম্বার করি [সেই] মহাকালকে'। এই অনিতা বস্তবিধ্যোগতির অহংকার, নামের অহংকার মরীচিকার মতে ই মিধা মৃচ্ছা মার। তুলু ভাতা মহ,

নিজের কবিকীতি সম্পর্বে কবি আজ সম্পূর্ণ মোহমুক্ত 'সকল অহংকারই বন্ধন'। 'নামের পূজার অহা ভাবী-কালের খ্যাতি' যে ',ভাগশক্তিইন নির্থকের কাছে উৎসগ-করা প্রেভের অন্ন', এই নিশ্চিত সভাটি একদিন উপলব্যি করিয়াছিলেন অজকপগুহার রূপদক্ষের'—যাহার

প্রতার ভিত্তিতে বিচিত্র রঙের রেখায় চিহ্নিত করিয়া গিয়াছেন আপনার ৯৮য়ায়-ভূতির নিবিড় আনন্দকে। অজস্তার গুহাগাত্রে ওইসব অজ্ঞাতনামা রূপের তাপস মূর্ত করিয়া ভূলিয়াছেন নিজেদের সৌন্দর্যপ্রতে। রূপফ্টির আনন্দনুহূর্তে ভাহারা বিশ্বত হইয়াছিলেন আপন আপন নাম। তাই তাঁহারা রাধিয়া যান নাই নিজের কোনো পরিচয়, নামকে করিয়াছেন সম্পূর্ণ উপেক্ষা। তাঁহাদের বুপোত্তীর্ণ শিল্প-রচনার যথার্থ মূল্য প্রকাশের আনন্দে—'তার বেশী আর বাড়বে না একটুও নামের পিঠে চড়ে'। এই উপলবি হইতেই মোহমুক্ত কবি পরম শ্রন্ধাভরে প্রণাম জানাইয়াল্ছন অজ্ঞার অনামা রূপের তাপসদলকে, তাঁহাদের রচিত যুগান্তরের কীতিতে তিনি পাইয়াছেন 'নামের বন্ধন থেকে মুক্তির স্থাদ'। যদি ইছাই সত্য হয় য়ে, কবির কীতিক্লিই জীবনের অবসানের পর লক্ষ লক্ষ নামের ঠেলাঠেলির সঙ্গে: 'দৈবক্রমে চলতে থাকবে বেদনাহীন চেতনাহীন ছায়ামাত্রসার আমার নামটা', তবে 'বিক্ থাক্ সেই কাঙাল কল্পনার মরীচিকায়। জীবনের অল্প কয়দিনে বিশ্বব্যাপী নামহান আনল দিক আমাকে নিরহংকার মুক্তি'।

যে-নামত্থালন পবিত্র অন্ধকারের মধ্যে ডুব দিয়া অজকাগুহার চিত্রীদল শিল্পদাধনায় আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন, কবি আজ সেই অন্ধকারেরই বন্দন। করিভেছেন।

কবি আজ আনন্দতীথের ষাত্রী, তাঁহার বৈরাগী চিত্তে বাজিয়াছে চলার স্তর
—নিজেকে নিরাসক্ত সজনাননের মধ্যে তুবাইয়া দিয়া খিনি সভার গুল্লভাস
আলোকতীর্থে উত্তীর্ণ হইতে চাহেন। বীতনাম সজনের ক্ষেত্রে তিনি বিশ্বস্তার
সমানধর্মা। কবিচিত্ত আজ সম্পূর্ণ আসক্তিশৃত্য নিলিপ্ত নিম্পৃথ বলিয়াই মর্ত্যমাধুরী

আস্বাদনের পথটি তাঁহার কাছে স্বপ্রকার বাধাবিমূক।

আসাদনের পথটি তাঁহার কাছে স্বপ্রকার বাধাবিমূক।

চলা ও থামাকে, ভোগ ও সন্মাসকে রবীক্রনাথ যেমন

ববীক্রনাথ

কাব্যজীবনে, কেমনই ব্যক্তিজীবনে একস্তে গ্রথিত

করিয়াছেন। এই সমন্বের মধ্যেই তাঁহার জীবনসাধনার পূর্ণতা। মোহমুক্ত মনো-ভলিই কবিকে অনিত্যের মধ্যে নিত্যবস্তার সন্ধান দিয়াছে-- বিখের স্টেধারা ও নিজের জীবনধারাকে সমাক্রপে দেখিবার ও ব্রিয়া লইবার হযোগ দিয়াছে।

রবীন্দ্রনাথকে আমরা সন্ন্যাসী-কবি বলিষা আখ্যাত করিরাছি। জীবনসারাহে উপনীত রবীন্দ্রনাথের সম্পর্কে এ-কথা অক্ষরে অক্ষরে সত্য। কিন্দু এ-কথাও মনে বাথিতে হইবে যে, গোধুলিক্ষণের বৈরাগী মনোভাব তাঁহাকে জগৎ ও জীবনবিমুখ

করিয়া তোলে নাই, মর্ভাপ্রীতির সঙ্গে তাহার কোনোদৌল্যের সন্নাগীকবি
দিন বিচ্ছেদ ঘটে নাই। বরংচ কবির মহাপ্রথাণের লগ্ন
রবীক্রনাথ
যতই আসন্ন হইয়াছে, ততই তিনি মর্তোর মাটির

কাছাকাছি থাকিবার জন্ম সমধিক ব্যাকুলতা প্রকাশ করিয়াছেন। তাঁহার ক্ত্র প্রকাঢ় সৌন্দর্যামূভূতির, রুসাবিষ্ট চিত্তের আনন্দচেতনার চমৎকার পরিপ্রকাশ দেখা ষায় শেষদপ্তক-এর কতকগুলি কবিতার। কবি কতভাবেই-না আমাদের সকলকে कानाहरण हाश्विराहन-यमवाणि, निकालि, প्रशाक्तात मध्य मन्किल्हे चानि ग्र- এक दिन महा का त्वाव विभनी छन न्याः में हेशा पा खिख विनुष रहेश याहेत । কিন্তু চতুদিকের এই নশ্বতার মধ্যে তাঁহার মর্তামমতার—কবিম্পপুত আনন্দময় মুহুও গুলির - অভিত্যের সভাতা সম্বন্ধে তিনি সম্পূর্ণ নিঃসংশ্রঃ 'আমি পেয়েছি ক্ষণে ক্ষণে অমূতভ্রা মুহূর্তগুলিকে, তার সীমা কে বিচার করিবে ?'

वरी खनाय, भ्यमश्रक-ध, छाहाव कित्र की रातव अखिम भर्दव कारा खिलाक. এই कथां वित्मवं जात व्यामात्मव अनारेट ठारिया एन त्य, नित्मव कविकोर्डिव প্রতি তিনি খুব বেশী আন্থে রাথেন না—একদিন উহার বিলুপ্তি অনিবার্থ। তবে,

তিনি যে প্রকৃতিকে ভালোবাসিয়াছিলেন, মামুষকে অগাধ মহ্যমমভাই রবীশ্রনাথের ভালোবা দিয়া ছিলেন, এবং কাব্যসংগীতে সেই অগাধ ममजादकरे वानीवक कतियाहिन, देशरे श्रेन ठाँशांत

পার্থিব জীবনের চরন সতা। এই ভালোবাদা তাঁহার অক্সতম কবিসত্তারই প্রকাশ। এই সন্তাটি কবির সংগ্ৰহামি, নিংগ্ৰহামি। রবীক্রনাথ উপলব্ধি করিয়াছেন--কবিসত্তা আনন্দ্ররপ, অমৃত্ত্ররূপ। কবির মধ্যে যাহাকিছু পাখিব, দিনে দিনে শাহা বিনষ্ট হইবে, কিন্তু তাঁহার অমৃতন্তরূপ আনন্দ্রন সন্তার বিনাশ নাই। দেশ-কালের সীমাকে, মৃহাকে, অতিক্রম করিয়া উহা অক্ষয় প্রবত্তে টিকিয়া থাকিবে। দেহের দীমার আবর পাকিলেও তাঁহার কবিদত্তা অদেহী—মানুষের প্রতি প্রেমে, প্রফতির প্রতি সীমাহীন অন্তরাপে এই অশ্রীরী সভার আনলক্তিই সতত প্রকাশিত হইতেছে। যাহা আনন্দ তাহা মৃত্যুর অতীত, তাহাই ষধার্থ সত্য।

कवि आभनात्र मर्पा य-अनिवंहनीरव्य मक्षान भारेबार्हन, स्मरे अनिवंहनीरव्य আর-একটি অভিব্যক্তি তিনি দেখিয়াছেন মানবের প্রে:ম, প্রকৃতির অপরূপ শোভা-সৌলর্বে। পৃথিবীকে কবি ছইচোধ ভবিয়া দেখিয়াছেন, পৃথিবীকে চিব্নকাল ভালোবাসিয়াছেন, এই জগৎ-সংসারকে তাঁহার ভালো লাগিয়াছে—ইহাই রবীশ্র-

कावाकोवरनत मवरहाइ वर्षा कथा। कवित स्रभीर्थ হবীন্দ্রনাথের কাবাজীবনের काताङोतरमद म्लमहि इहेल-'डालावामा'। এहे মূলমন্ত্র মন্ত্রটির প্রতিধ্বনি তিনি গুনিতে পাইয়াছেন বিশ্বস্তুদয়ের

श्वरुएल। एष्ट्रित आमिम नश्च भृषितीत मर्मलारक स्थिन इहेता हिल अस्ट्रीन ভালোবাসার বাণী। সমস্ত বিশ্ব জুড়িয়া নিত্যকাল ধরিয়া বে-আেতটি অনবচ্ছিত্র थोतात्र **ध**राहिक इहेश हिनशहि, लाश खानस्मादिन (श्राप्तत । मीमार्क देननिस्न জীবনের কলকোলাহল হইতে নিজেকে মুক্ত করিয়া লইয়া প্রকৃতিলোকের

আন্তঃপুরে দৃষ্টিকে প্রসারিত করিতে পারিলে বিশ্বছদরের অনাদি কালের সেই আনন্দমন্ত—ভালোবাদি'-দংগীত—ভনিতে পাওয়া যায়। দ্রের যাত্রী রবীক্রনাধ গোধুলির ঘাটে বিসিয়া বিশ্বলোকের সেই শাশ্বত বাণীটি গুনিয়া লইতে উৎক্রক।

শেষপথক ববীক্রনাধের আত্মদর্শননিরত স্বচ্চ কবিমনের স্থি। এখানে তিনি আত্মাব রুচস্তদকানী, জগুরাপারের নিগৃচ তাৎপর্য উদ্ঘাটনের প্রয়াসী। নিজেকে নি শেষে জানিবেন এবং জানাইবেন, ইংলই কবির একান্ত ইচ্ছা। এই গ্রন্থানিতে কবি-ভাত্মিক রবীক্রনাথের নির্ভুল পরিচয় স্কুস্প্রভাবে চিহ্নিত দেখিতে পাওয়া

আত্মার রহস্তদ্বানী রবীন্দ্রনাথ যাইবে। আত্মবিচারণার পথে অগ্রসর হইয়া কবি অন্তত্তব করিতেছেন, অদৃখলোকচারী মহাশিল্পী বিশাল বিশ্বজীবনের প্রেকাপটে তাঁহার অন্তরতর যে-স্তাটিকে

বৃহবিচিত্র কারুকলায় গড়িয়া তুলিতেছেন, বে-সন্তার গোপন ভাণ্ডারে দিনে দিনে দিনে দিনে দিনে হইষাছে অজন্ম রদদম্পদ, উহার রহস্ত তুর্বগাহ—দন্তার দামগ্রিক পরিচয়টি জানা কবির দাধ্যাতীত। অথচ কবি তাঁহার দত্য-তপস্থায় চাহিয়াছেন নিজের গোচরতাকে। তাই, এই বলিয়া তিনি আকৃতি জানাইতেছেন —'কবে প্রকাশ হবে পূর্ণ, আগনি প্রত্যক্ষ হব আপনার আলোতে?' কিন্তু আজ তিনি ইহাই উপলব্ধি করিতেছেন যে, সমগ্র সন্তার রহস্ত কোনোদিনই সম্পূর্ণরূপে তাঁহার দৃষ্টির সন্মুখে অনাবৃত হইবে না। জীবনরহস্তের কত্টুকুই বা আমরা ধরিতে পারি? আমাদের ব্যক্ত জীবনের চারিদিকে বিরাজ করিতেছে 'অব্যক্তের বিরাট প্লাবন'। কবির আত্মদর্মাকা ও আত্মবিতৃতিকে বিলেশ্বণ করিলে বৃশ্বিতে পারা যায়, সন্তার প্রকৃত স্বরূপটি ধরিবার জন্ম তাঁহার আগ্রহ ও আকাজ্জার শেব নাই। কিন্তু আত্মার রহস্তে ডুব দিয়া বারেবারেই তাঁহাকে আক্ষেপের স্বরে বলিতে হইয়াছে': 'এ যেন অসমা গ্রহু আমার সত্তা, বাহ্প-আবরবে ফাক পড়েছে কোণে কোণে, দূরবীনের সন্ধান সেইটুকুতেই। অসই অদৃশ্বের চঞ্চল লীলা কার কাছেই বা স্পন্ত হোলো, ভাষার অঞ্বলিতে কে ধরতে পারে তাকে প্

তবে আত্মবিচারণার ক্ষেত্রে পাদচারণ করিয়া কবি এই সত্যটি অন্তব্ করিতেছেন যে, তিনি দেশকালের অতাত, বর্তমানের সীমিত পরিধি অতিক্রম করিয়া তাঁহার আত্মা ধাবিত হইতেছে অসীমতার পথে। কবির উপলব্ধ সত্য প্রের পথিক তিনি, তিনি 'আলোর প্রেমিক'। চলার পথের বাকে বাঁকে তাঁহার বিস্থিত চোধের দৃষ্টির সমূপে ক্ষণে ক্ষণে ধরা পড়িতেছে চিবকালের রহস্ত—সভাের আনন্দক্ষপ, অমৃতক্ষপ। বিশ্বসংসার যে-জ্যোতির্ময় মহাসভার প্রকাশ, কবির 'নিতা আমি' তাহারই অংশ—আনন্দতৈতত্তে উদ্ভাসিত। কেন আমরা নিজেদের জরাহীন মৃত্যুহীন অমান স্বরূপটিকে চিনিতে পারি না? উত্তরে কবি বলিতেছেন, ক্ষয়িষ্ঠ্ ভঙ্গুর দেহের সঙ্গে, লৌকিক মনের সঙ্গে চিরন্থন সভাকে অভিমন্ধপে দেখি বলিয়াই আমরাজরাজীণ দেহের মৃত্যুকে আরোপ করি সভার উপর। আমাদের যাত্রা অনেক কালের। বহু বিশ্বত যুগের অনেক ক্ষা, অনেক তৃষ্ণা, অনেক তৃষ্ণা আমাদের দেহের রক্তের অনুপ্রমাণ্র সহিত জডিত-মিশ্রিত রহিষাছে। ওই পার্থিব তুলতা আমাদের শুলবাস আত্মার চারিদিকে রচনা করে মোহকুহেলিকার ঘন আন্তরণ, আচ্চাদিত করে নির্লিপ্ত আত্মার জ্যোতির্ময়তাকে—দেহেব প্রতি আমাদের আসত্তির অন্ত নাই।

পরম নিরাদক্তি ও প্রজ্ঞাদৃষ্টির সহাযতায় যখন আমর। দেংমনের বন্ধন হইতে আত্মাকে বিমৃক্ত করিয়। লইতে সমর্থ হই, তখন অঞ্জব করি, আমাদের সত্তা জরামৃত্যুর উপ্রেচারী—তাংগর ক্ষয় নাই, নাই কোনো তঃখবেদনা। সে চিরজ্ঞাতির্ময় চৈতক্তস্বরূপ — সর্বপ্রানিমৃক্ত শাখত আনন্দলোকে লাভার প্রতিষ্ঠা। দেহের যত্উস্থর্ত্তি 'জন্মমরণের মাঝখানটাতে যে-আলবাধা ক্ষেত্টুকু আছে, সেইখানে'— ভোগলোল্পতায় সে পদ্ধিল। নিলিপ্ত আত্মার কিন্তু কোনো বন্ধন নাই, আস্কিকি নাই, নাই সঞ্চয়ের কোনো গ্রানিভার।

কবিরধ্যানদৃষ্টিতে ধরা পড়িয়াছে মানবসতার প্রাকৃত স্বরূপ—সে প্রথমজাত অমৃত, সে নবীন, সে নিত্যকালের। 'বল দেহমনের নানা পথের বাকে বাকে মৃত্যুর নানা থেয়া পার হয়ে' ঐ দ্রের পথিক আসিয়া পৌছিষাছে বর্তমানের ঘাটে। আবার সে যাত্রা করিবে অনাগতের অভিমুখে। কত জ্রা, কত

মানকলে মৃত্যুঞ্জয় ব্যাধি, কত বিনাশ যুগে যুগে ভাষাকে কুক্ষিগত করিছে জিলত হইয়াছে। কিন্তু মৃত্যুঞ্জয় সন্তা বারে বারে সেই আক্রমণ প্রতিহত করিয়াছে। মহামরণের কুয়াশার মধ্য হইতে 'বারে বারে সেবেরিমে এল, প্রতিদিন ভোরবেলার আলোতে ধ্বনিতহল ভার বাণী,—এই আমি প্রথমজাত অমৃত।' নিরাসক্ত জীবনদৃষ্টির আলোয় কবি আজ বুঝিতে পারিতেছেন, সত্য মেমন এই সংসারকে ভাঁহার ভালোলায়, তেমনি সত্য জাবনের সমস্ত স্থল সঞ্চয়কে ধূলির হাতে উজাড় করিয়া দিয়াদূরের যাতাপথে অগ্রসর হইয়া চলা— ওপারের পথিকের কাছে এপারের পাথেয় মূলাহীন। গোধূলির ঘাটে উত্তার্ণ কবি ভালোমলের কোনো জঞ্জাল জন্মাইয়ারাথিবেন না, পিছনে ফোলায় ঘাইবেন না দার্ঘনিখাসের বাণীহারা মলিন একটা ছায়া। মাটির উপর আমাদের অধিকারের দাবী কণকালের। পৃথিবীর বুক হইতে শেষবিদায়ের মৃহুর্তে সেই দাবীকে নিঃশেষে ছাড়িতে হইবে, অগুচি সঞ্চয়পাতটিকে থালি করিতে হইবে,

জ্ঞালের ভিক্ষামৃষ্টিকে ফিরাইয়া দিতে হইবে ধূলায়। স্নতরাং নিরাসক্ত কবি জীবনভোজের শেষ উচ্ছিষ্টের দিকে আর্তচোথে আর ফিরিয়া তাকাইবেন না। কবি এখন কামনা করেন সর্বভারমুক্ত চিত্তের প্রমা শান্তি।

শেষসপ্তক কাৰ্য এছে যে-ন্তন অন্ত্তি ওযে-বলিষ্ঠ জীবনদ্দন বাণীবৃদ্ধ হইরংছে, কবিচিত্রের আসজিশ্রতাই ভাহার মূলে। তবে এখানে একটি জিনিদ বিশেষভাবে লক্ষা করিবার। মহাকালের বিপুল স্রোভাপ্রবাহে কবি নিজের পার্থিব জীবনের দকল সঞ্জের ডালি বিনাকুঠার ভাসাইয়া দিয়াছেন, কিত্ত আপনার স্থপ্নের অন্তত্তির সঞ্চকে ওই স্রোতের মূখে ভাসাইয়া দিলে তিনি স্থান্তন নহেন। লৌকিক জীবনের আর আর বস্থু মিথা। ইইলেও, তাঁহার কবিসভার সঙ্গে অন্তর্মভাবে জড়িত বিচিত্র অন্তবের মূহ্র গুলি চির্থন স্তোরই আলোকবিত্ব।—বিশ্বপ্রাণের স্থাননে সেগুলি স্পলিত। তাই তাহারা মুহার অতীত।

ক্ৰির স্কুল ভীর দৃষ্টির সন্মুণে জীবনরহল্য, সৃষ্টিরহল্য আজ ক্ষণে ক্ষণে ভাহার আববণ উন্মোচন করিতেছে, ক্রমেই প্রিক্ষুট হইয়া উঠিতেছে অন্তর্গুচ় সন্তার অনিধাণ দীপি। জীবনসন্তাব অভিজের প্রবিদ্ধান্ত করি আছে নিংসংশয়। আক স্থিক চেতনার নিবিচিতায় দেহের সীমান তিনি অন্তর্ভব করিতেছেন দেহাতী তের অনিব্চনীয় অভিজ্ব। এই রহল্যমন্তা যথন ক্রিকে বিশ্বিত করে, তথন দেহের অতীতকে ধরিবাব জন্ম তাঁহার সকল প্রাণ চঞ্চল হইয়া উঠে। মাটির তলাম যে-বীজ আজ্ব-গোণন করিয়া থাকে, বাহিরের আলোকাবাতাসের মধ্যে উহার প্রাণের পূর্ণপ্রকাশ না দটিলেও তাহার অভিজ্বটা তে। অন্থিকাব করা যায় না। তমনি 'অদের বাধনে বাধা পড়া' করির প্রাণ্সন্ত। প্রতাক্ষভাবে গোচরীভূত না হইলেও উহার প্রবৃত্ত সংশ্যাতীত।

প্রাতাহিক সহস্র ভূছত। ও অর্থহীন কোলাহলের মধ্যে যখন নিজেদের ভুবাইয়া রাখি, তখন আমরা সভার অন্তির্টুকু ধরিতে পারিনা। কিন্তু কোনো

ক্রিবে কবি আজু নিঃসংশ্য প্রকৃতির প্রশান্ত রহস্তামযুক্তার মধ্যে যুখন নিজেদের

বিলীন করিয়া দিই, তথন সন্তার অন্থিজের বোধ আমাদের কাছে সুম্পষ্ট হইয়া উঠে,—আমরা শুনিতে পাই, "বিশ্বমর্মের নিতাকালের দেই বাণী – 'আমি আছি'।" অনির্বচনায়ের উপলব্ধির জন্ম চাই অসামান্ততার স্পর্ণ।

চিত্তকে একেবারে নগ্ন করিয়া লইয়াসমন্তের প্রাণকেল্রে নিজেকে মগ্নকরিতে না পারিলেজীবনসভার অভিত্বের বোধ আমাদের অগোচর থাকিয়া যায়। অভিত্বের পূর্ণ মূল্য তথনই দিই, ষথন আমরা অভ্যন্ত পরিচয়ের সকল গণ্ডী ভাঙিয়া বিদেশীর উৎস্কক চোখে তাকাইয়া থাকি দ্রপ্রমারিত বস্তুসংসারের বিচিত্র রূপলোকের দিকে—যখন আপনাকে দেখি আপনার বাইরে। এরূপভাবে দেখিতে জানিলেই আধুনিকের ছিন্ন ভার ফাঁকে ফাঁকে দেখা দেয় চিরকালের রহস্ত।

শুধু জীবনরহস্ত, স্টিরহস্ত নয়—মৃত্যুরহস্তও কবিব চোধে আজ স্বন্দাই ধরা পড়িতেছে। সভর বৎসরোভার্ব কবি যেন মৃত্যুর মুখোমুখী দাঁভাইয়। মহামরণের প্রকৃত অন্ধণটি চিনিয়া লইয়াছেন। রবক্রনাথের জীবনদর্শন তাঁহার মৃথ্যদর্শনের সঙ্গে অভেন্তরপে জড়িত। মুতার আলোকেই তিনি পাইষা-কবির মৃত্যুদর্শনের খরূপ ছেন জীবনের মত্য পরিচয়। জীবনপ্রোমক কবির পক্ষে ষ্কুতাবনা অনিবাৰ্ধ। এতদিন কৰি মৃত্যুকে দেখিবাছেন দুৱ হইতে—আজ কৰি নিজ ব্যক্তিজীবনের প্রান্ধণে শুনিতেছেন আসন্ন মরণের নিঃশন্ব পদন্যনি। জীবন-मङ्ग्रात मशामक्षमण्यल माँ एष्ट्रा कवि अनु मृङ्ग्रात्त्वर छ छ त्याहन कति लगं ना, छेरात আলোকে অনন্তজীবনের রহস্ততিও তাঁহার ধাননৃষ্টর সন্মুপে সম্পূর্ণ উদ্।াটিত হইল। মরণ্দমুদ্রে ডুব দিয়া কবি যে-মহার্থবত্ব লাভ করিলেন— গাঁগা সভার শাখত অভিত্নে বিশ্বাস, আত্মার অবিনশ্বরতা-বিষয়ে অঞ্চলিত আত্ম। এই অবিচল বিশ্বাস একদিকে কবির চিত্তকে বিশ্বস্থার অভিমুখী করিয়া ভূলিয়াছে, অগুদিকে কবিকে টানিয়া আনিধাছে একেবারে ধূলার পৃথিবীর কাছাকাছি - জগাধ মঠ্যমমতা ও মানবপ্রেমের পুণাতার্থে। পর্বভারমুক্ত, নিরাপক্ত কবির চিত্তমুকুরে স্ষ্টের রহস্তমযভা ও অপূর্ব মহিমা আজ ষত্থানি গভার অছ ায় ধরা পড়িতেছে, পূর্বতন কবিদ্বীবনে ততথানি কখনও ধরা পড়ে নাই। দুব্বানী প্রজানৃষ্টি কবিকে এখন ঋষির পর্যায়ে উমীত করিয়াছে।

অনাবিল প্রজার আলোকে ববীক্রনাথ মৃত্যুকে নানারূপে দেবিয়াছেন, মৃত্যুর ভর্টি গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়াছেন। ফলে মৃত্যু তাঁহার কাছে দহজ হইয়া উঠিয়াছিল। মৃত্যুভীতি কবির একেবারেই ছিল না। জীবনকে কবি দেবিয়াছেন তাঁহার অন্তহীনতায়—জীবন রূপক্ষণান্তর, জন্মজ্মান্তরের স্ত্রে গাঁথা। মৃত্যু জীবনের শেষ নয়, পরিপূর্ণতা। জীবনের এক-পর্যায়ের সমাপ্তি ও আর-এক পর্যায়ের স্চনার মাঝখানে মৃত্যু ক্রণকালের বিরতি। কবির প্রজাদীপ্ত উপলব্ধিতে এই সত্যাটি ধরা পড়িয়াছে যে, মানবদ্ভা মহাপ্রাণের অংশ বলিয়া তাহার ক্ষয় নাই, শেষ নাই—মৃত্যুর তোরণদ্বারের মধ্য দিয়া মরণবিজয়ী অব্যয় দভা নবতন জীবনের পরে নিত্যকাল অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। তাই কবি নিজেকে কল্পনা করিয়াছেন

চিরঅগ্রসরমান পথিকরূপে, ভাঁহার যাত্রাপথ অনন্ত। মৃত্যুর শূন্ততা কবি স্বীকার করেন না। অন্তিম পর্বের কাব্যগুলিতে রবীন্দ্রনাথ আত্মার মৃগুঞ্জয়তার কথাই বারংবার উদার কঠে ঘোষণা করিয়াত্তেন।

শেষসপ্তক-এর একটি কবিভার রবীন্দ্রনাথের এই মৃত্যুদর্শনের বাণী রসস্পানিত মৃতি পরিগ্রহ করিয়াছে -কবিভাটিকে মৃত্যুপ্রশন্তি বলা ঘাইতে পারে।
কবি নিজের ৯ৎস্পানি, রক্তের চঞ্চল প্রবাহে ভানিতে পাইয়াছেন মরনের
মহাসংগীত। দেই সংগীতের মমার্থ কী গু 'বল্ছে সে চলো, চলো—চলো বোঝা
ফেল্তে ফেল্তে, চলো মরতে মরতে নিমেবে নিমেবে— আমারি বেগে।' জগৎ
ভ জীবনের আশীত গভিকে অবাহত রাগে মৃত্যু। যাগাকিছু জীগ প্রাতন,
মানিপন্থিল, তাহাকে ধ্বংস করিয়া মৃত্যু স্টিকে নবনব জীবনের ক্ষেত্রে চালাইয়া
লুইয়া ঘাইতেচে —মানবদভাকে অগ্রসর করিয়া দিভেছে অমৃতলোকের পথে।
মৃত্যুর সমুদ্রে অবস্থানন করিয়া বিশ্বজীবন নিতা ভাচিন্দ্রন্থ হইয়া উঠিতেছে, লাভ
করিতেচে অপুর্ব নবীন গা। অচঞ্চল বৃত্তু বর্তমান সমগ্র স্টেকে চায় গ্রাস
করিতে। সেই প্রলাহের গা গ হইতে মৃত্যুই স্টিকে পরিয়াণ করে, তাহাকে
মৃত্রি দেয় অন্তর্গন নবনব অনগেতে'। মৃত্যু মহাস্ত্রতা নয়, ব্লর মৃত্যুকে পার
হইয়া অমৃত্যু মানবসতা এই প্রেপ্ন মাত অমৃত—মর্গের স্পর্ণে নি গানবায়্মান।

শেষসপ্তক প্রধানত আত্মবিলোধন ও অধ্যাত্মজিজাসার কাব্য হইলেও

শেষসপ্তক ক্ষেত্রি কবি লা বাহিয়াছে বাহার মধ্যে কোনোরূপ হরের স্পর্শ নাই।
প্রেমার্ভ্তিমূলক কবি লাঙলি এই পর্যাধের। নারীপ্রেম রবীক্রনাথের কাব্যের
একটি বড়ো পোরণা। প্রমাজনের অমেয় সৌন্দর্য ও রহজ্মন হাকে রবীক্রনাথ
আশ্চর্যস্থলর বাণীন্তি দান করিয়াছেন। 'প্রর্থী'-'মছ্যা'র যুগেও নিগুঁত প্রমের
কবিতা লিখিয়া হবি শামাদেব চিত্রে অপার বিঅবের স্থার করিষাছেন।
শারীরিক জরার আক্রমণ রবীক্রনাথের মনের ঘৌরনকে যে বিন্তু করিতে পারে
নাই, তাহার অক্স প্রমাণ্পরিচয় ভাহার প্রেটিক ও বার্ধকো রচিত বহুতর কাব্যকবিতায় স্থপত্তি চিহ্নিত আছে।

শেষসপ্তক-এর কবি আজ বসিগা আছেন গোধুলির ঘাটে, অন্তসিন্ধুপারে ভাঁহার উদাসীন দৃষ্টি প্রসারিত। ব্যানের এই প্রগাড় পরিপূর্ণতার মধ্যেও কবি অন্তরের গভীরে,ব্যক্তিরের নির্জনতায় ক্ষণে ক্ষণে অন্তর

অপ্তরের গভারে, ব্যক্তিরের নিজনতার করে করে অন্তর্জন শ্বদণ্ডক কালে করিতেছেন পিছনে-ফেলিয়া-আদা প্রেমজীবনের স্বৃতি-রবীন্দ্রনাথের প্রেমারুভব সৌরভ। এই স্কুম্ম স্বুকুমার প্রেমায়ভূতির মৃত্কস্পনের স্পর্শ লাগিয়াছে শেষসপ্তক-এর কয়েকটি কবিতায়। প্রেমের উচ্ছলতা-উত্তেজনা- উন্মাদনা নয়, বাঁধনহারা হ্লয়াবেগের অভিশায়ন নয়—নক্ষ্ ্রোজ্জল সন্ধার মতো বিশ্বশাল প্রেমান্তবের কতকগুলি অবিনশ্বর মূহূর্ত এই কবিতাগুলিতে অনির্বচনীয় মাধুর্য লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। এগুলি ব্যানাবিষ্ট চেতনার দারা উপলব্ধি করিবার সামগ্রী,—নেহসীমার উপ্র্বচারী আত্মার অবারি হ কক্ষে ইহাদের শ্বস্থীন সঞ্জবণ। এগুলিতে ভাষণের প্রগল্ভতা নাই, শালসমাহিত চিত্তের সংযুদ্ধে ইহারা শাসিত। এই পর্যায়ের প্রত্যেকটি কবিতা ব্যঞ্জন্য সমৃদ্ধ, প্রেমের বহস্তময় হায় স্থলর, অভ্তৃতির গভীরতায় চিত্তস্পশা।

কবি আমাদিগকে ব্ঝাইতে চাহিয়াছেন, প্রেমের বহিয়া ে এক পুর্মাশ্চর্ষ শক্তি। ব্যক্তিজের পূর্ব-পরিচয়টিকে প্রেম দেমন করিয়। উদ্বাটিত করে, তেমনটি অন্ত কিছু নয়। লৌকিক পরিচয়ের ছল্পবেশ থসাইস। প্রেম্ গাল্পের ভিতিব্রশ্ব 'চির-অচেনাটি'কে বাহির করিষা আনে। এ সংসারে মাল্ডকে আমারা কতটুক্ট

কৰি ৰবীক্ৰেৰ আবিরণে আচ্ছাদিত — 'আপনি একাকী, সেন্ধানে তার •
শোসর নাই।' মানুষ নিজেও বেমন নিজের নিঃশোস

পরিচয় জানিতে পারে না, তেমনি অন্তর্গু নাগালের বাইরে সে। .লা কিছি পরিচয় মান্ত্রের সত্যতম পরিচয় নয়। নামের দীমায় আসল মান্ত্রিটিকে দামান্ত্রই ধরা যায়। কিন্তু আমরা নিজের ও অপরের অন্তর্গুত্র পাই প্রায়ন দিব্যালোকবিচ্ছুরণে। যথন কাহাকেও আমরা ভালোবাসি, সেই নিবিড় ভালোবাসার দক্ষিণা-বাহাসের স্পর্শে আমাদেব সীমার আড়ালটি মুহুর্গ্রেই অপসারিত হয়।

আমাদের ভালোবাসার মানুষটি দেহাশ্রিত সীমিত রূপের মধ্যে আবদ পাকে। তথাপি প্রেমের বহিষাছে দেহাতিশারী দীমাহীন একটা ব্যাপ্তি। নেতের রূপের সীমায় ষতক্ষণ নিজেকে অগলিত বাধি, ততক্ষণ আমরা ওই ব্যাপ্তির দিকটিকে চিনিতে পারি না। কিন্তু বিবহের মুহূর্তে আমবা সন্ধান পাই বিদেহী প্রেমসৌন্ধের অনিবিচনীয় নিশীমতার।

প্রেমান্তভৃতির স্বর্ণজ্টার উদ্বাসিত ক্ষণমূহ্রগুলি কবির দৃষ্টিতে অবিনশ্বর, উহাদের প্রতিটা অনন্ত স্থতির ভূমিকায়। মাতৃর আপন অন্তিবের সত্যতম পরিচয় পাব নিবিড় ভালোবাসার মৃহুর্তে, তাহার মপার্থ বাঁচিয়া থাকা ওই মূহুর্তগুলির মণ্যেই—'এই নিমেষটুকুর বাইরে আর-যা-কিছু সে সৌণ।' চতুর্দিকের মহামরবের মাঝখানে কেবল প্রেমের কুঠেই ঘোষিত হয় অমরতার বাণী—'আমি আছি।' কালে কালে সবকিছুই সরিষা যায় বিশ্বরণের নেপণো, থাকে শুধু নিবিড়

ভালোবাসার মুহূর্তগুলি, যাহা দেশকালে আব্দ্ধ মানুষকে মনে করাইয়া দেয় তাহার স্ভার অসীমতার কথা।

यक्कर প্রতি সংখাধিত কবিতাটির মধ্য দিয়। কবি আসক্তির কালিমাশ্স বিবছদীপ্ত প্রেমের প্রশন্তি উচ্চারণ কবিষাছেন। রবীক্রকাব্যে প্রেমের ক্ষেত্রে দেহ্বাদের বিরোধিতা থুব স্পষ্ট হইয়া চোধে পড়ে। তিনি পরিপূর্ণভাবে ইক্রিয়াতীত পালোবাসায় বিশ্বাসী। দেহগত প্রেমের মধ্যে কামনার কলুর আছে, তাহাকে .मिन्ध्यमसानी कवि चीकांत कविका नहें एक शादिन नाहे। हे खिराव माविएक, নিকটতম পারিংধার জালিতে চিরন্থলর প্রেম বার্থ ও মিপা। ইইয়া যায়। **এইজ**ক্ত ক্ৰি ফ্লিন অপেক। বিৱছকে কাম্য মনে কৰিয়াছেন, বাস্তৰ অপেক। মানসিক অভিসারতে টু প্রার্থনীয় বোধ করিয়াছেন। . দহকেন্দ্রিক মিলন 'যাকে চায় ভাকে ক্ষম করেছে ব্রেনে, ভুলে দায় আসন্তি নই করে প্রেমকে, আগাছা বেমন ফসলকে মারে তেপে। ক্লেইব গুল আলিগ্ধনের মধ্যে আমাদের প্রিয়জনকে আমরা সম্পূর্ণ পাই না। 'কন-না, স্থানে বহিষাছে মোহের আড়াল, ইক্রিয়ের দস্থাতা। . সঁই পুল মিলামের :ক্ষত্র চইতে বহিলোক তিরস্কৃত বলিয়া উহা সংকীর্ণ, উহাতে পরিপ্ণতার ফাদ নাই। তাই 'মেঘদ্ত'-এর যক্ষ মতদিন ভাহার প্রিয়াকে আমস্তি দিল্ল ছিৰিয়া বাধিষাছিল ভতদিন তাছাকে পূৰ্ণ কৰিল। পাল্ল নাই। যক চিত্রবাঞ্চিত প্রিয়তমাকে যথার্থ পাইল বিচ্ছেদের ত্ংস্থ বেদনার মধ্য দিয়া—যেদিন অপসারিত হইল সীমার সংকীণতা, দূর হইল ভোগাসক্তির শেষ চিহ্টুকু—ধুগল উৎস্বের নির্জনতা হইতে যেদিন সে বাহির হইয়া আসিল বিশ্বলোকের অবারিত মন্দিরপ্রাঙ্গণে।

রবীক্রনাথের বত কবিতায় রহস্তময় দ্রের প্রতি একটা স্থগভীর আর্তি ফুটিয়া উঠিয়াছে। দ্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন তাঁগার স্থলরকে,—যে-স্থলর স্পাশের অগম্য, বস্তুর মধ্যে ধরা দিয়াও যাহা বস্তুর অতীত কিছু। কবির সৌন্ধায়-

রহগুনর দ্বের প্রতি কবিচিত্তের আতি ভৃতির সঙ্গে দ্রবের একটি অচ্চেম্ম সম্পর্ক রহিরাছে।
অজ্ঞাত স্বদূরের জন্ম কবিচিত্তের এই যে ব্যাকুলতা, ইহা
অসীমের জন্ম সীমার বিরহ ছাড়া অন্যকিছু নম্ব। ধে-

মহাসভাব প্রানম্পন্দনধার। জগতের সমস্ত স্থান্দর বস্তার মধ্য দিয়া নিরস্তার প্রবাহিত হইয়া ঘাইতেছে—সীমার মধ্য দিয়া তাহার আত্মপ্রকাশ ঘটিলেও, সে চলিয়াছে দকল সীমাকে অভিক্রম করিয়া। এজন্ম স্থানর বস্তা, স্থানর দ্যা, স্থান আমাদের মনকে অজ্ঞাত স্থানুরের দিকে আকর্ষণ করে।

এই গ্রন্থের ত্ব-একটি কবিভাষ কবি ছন্দ ও হ্রনের অর্থাৎ সংগীতের মর্মরহস্তের

উপর কথঞিং আলোকপাত করিয়াছেন। মান্ত্যের জ্ঞানের কথাকে প্রকাশ করিবার জন্তই অর্থময় ভাষার সৃষ্টি। ভাষা অর্থের সীমায় আবদ্ধ, সে যাগ বলে তাহা একান্ত সুস্পষ্ট—জ্ঞানের ভাষা অর্থের সীমা কর্বনো লভ্যন করে না। কিন্তু

ছন্দ ও সুরের মর্মরহস্ত-উদ্ঘাটন মানুষ শুধু বৃদ্ধিজীবী নয়, কেবল পাণ্ডিতাই তাহার দর্বন্ধ নয়। বৃদ্ধির বাইবে বোধের এলাকাতেও মানুষের নিত্য-বাওয়াআসা। স্থাপুঃখ, আনন্দবেদনার আন্দোলনে

প্রতিটি মানব্যানবীর চিত্তদেশ নিরন্তর আন্দোলিত হইতেছে। তাহার এই নিবিড় অন্ত্তিকে, গতিস্পলিত হুদ্যাবেগকে প্রকাশ করিবার জন্মই প্রয়োজন চল ও স্থারের। কথাকে বহন করিয়া মানুষ কিছুনুর অগ্রসর চইতে পারে, নির্দিই একটা দীমার পর কথা কিন্তু অচল। তথন কথাকে ছাড়িয়া মানুষ থ্যে ই জিত্ত খোঁজে বাজনা, খোঁজে ছল আর স্থর—ভাষা এখলে একেবারে নির্বাক। বুলির জগতের মানুষ বলে কথা, ভাবের জগতের মানুষ করে গান। এই গানের ছলের মধ্য দিয়াই সংসারের নরনারী বিশ্বনাচের ছলের সঙ্গে স্থর মেলায়—'মানুষ কাইব্যুরচে বোবার বাণী।'

আচাশ-সংখ্যক কবিতার মূল বক্তব্য হইল, নিখিল স্টের সার্থক অন্তিত্ব মান্তবের ব্যক্তিত্বের চেতনার উপর একান্তভাবে নির্ভর্নীল। মান্ত্র্যু যদি তাহাশ্ব নিগৃঢ় উপলব্বির মধ্য দিয়া বস্তবিশ্বের সঙ্গে তাহার হদয়ের সংখোগভাপন না

**ণ্**ষ্টির অন্তিত্ব ও মানুবের ব্যক্তিবের চেতনা করিত, তাহা হইলে জগৎসংসারের সমস্ত রূপসৌন্দর্য মৃহুর্তেই মিখ্যা হইয়া যাইত। বিশ্বদ্ধণ ঈশ্বরের রচনা ২ইলেও তাহার যথার্থ সভা নিচিত রহিয়াছে

মায়্ষের নিবিড় অনুভৃতির মধ্যে। জোতিবিজ্ঞানীর কাছে শুক্তারার বে-সভাতা ভাহা আংশিক, অসম্পূর্ণ। বিজ্ঞানীর আবিস্কৃত গ্রহটিকে সাধারণ মানুষ যেদিন তাহার হৃদ্যামুভ্তির সহিত জড়াইয়া লইল, সেইদিনই শুক্তারার পরিচারে অসম্পূর্ণতা দ্ব হইল —সার্থক হইয়া উঠিল তাহার অন্তিত্ব।

ত্-একটি কবিতায় কবি তাঁহার কতকগুলি আনন্দচঞ্চল ক্ষণমূহুর্তকে বাণীরূপের বন্ধনে বাধিয়াছেন। এগুলিকে কবির অতীতস্থতিপরিক্রম। বলা যাইতে পারে। এগুলি মুহুর্তের আনন্দোচ্ছ্যুাসের লীলাচপল উর্মি, কাংলের স্ববিধ্বংদী স্রোত যাহাকে ভাদাইয়া লইয়া হাইতে পারে নাই।

আলোচ্যমান 'শেষসপ্তক' গ্রন্থানি গ্রন্থানে রচিত অভিনব কারা। গ্রন্থান বিতা ববীক্রনাথের নৃতন স্প্রে। এই জাতের কবিতার মাধামে ভাষা ও ছন্দোরীতির ক্ষেত্রে যে-পরিবর্তন তিনি আনিয়াছেন, তাহা যুগান্তকারী বাললে

অত্যক্তি হইবে না। গভকবিতার স্টি করিয়া রবীক্রনাথ পভের সীমারেথাটি অনেকথানি বাড়াইয়া দিয়াছে । ছন্দের ঐক্তজালিক রবীক্রনাথ কাব্য রচনা করিতে বাসিয়া, বিভন্ধ পভারীতিকে পারহার করিয়া, কেন গভভূমিতে পদচারণায় অবতীর্ণ হইলেন, তাহা ভাবিয়া দোখবার বিষয়। আমাদের মনে হয়, কতকটা

শেষসপ্তক কাব্যের ছন্দোরীতি বৈচিত্র্যাধনের প্রয়াদী হইয়া, কতকটা কোতৃহলবশে,
এবং কতকটা প্রয়োজনবোধেই কবিতায় তিনি গ্রছদের
আশ্র লইয়াছেন। 'পুনশ্চ'-এর যুগ হইতে দেখা যায়,

কবির দৃষ্টিভিন্নর মধ্যে পরিবর্তন আসিরাছে, তাঁহার ভাবজগতে দেখা দিয়াছে অফ্রভৃতির নৃতন্ত। এতদিন কবি ছিলেন নিজম্ব ভাবদর্শ ও ম্পুরুষনারাজ্যের অধিবাসী। এখন কিন্তু কবি নামিয়া আসিয়াছেন একেবারে মাটির পৃথিবীর বাত্তব বৈচিত্রোর মধ্যে। বিষয়বস্তুর আভিজাত্য বর্তমানে কবির দৃষ্টি আকর্ষণ করিতেছে না—ধূলার জগতের সামান্ত সাধারণ বস্তু, অকিঞ্চিৎকর ঘটনার মধ্যে তিনি দেখিতেছেন অনির্বর্তনীয় সৌন্দর্যস্থেষমা, ধারণাতীত মাহাত্ম্য। অবহেলিত, উপেকিত বাস্তবের মধ্যেও যে কত বিশ্বয়, কত আনন্দ আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে, তাহা বুঝি এই প্রথম কবির চোধে ধরা পড়িল। স্বব্যাপী সামান্তের স্পর্শলাভের জন্ম কবি আকুলতা অন্তভ্ব করিলেন,—বাত্তব সংসার কবিকে যোগাইল কাব্যরচনার প্রেরণা। এখন সেইজ্মাই বোধ করি কবি গভছন্দকে করিলেন তাঁহার কাব্যলক্ষীর বাহন।

পৃথিবীর ক্ষুদ্রভূচ্ছ বাস্তবকে লইয়াই এখন কবির কারবার। তাই তাঁহার কাব্যও বর্জন করিয়াছে ভাষার অলংকরণসজ্জা, ছন্দের ললিতমধুর ঝংকার— পছরীতি আসিয়া পৌছিয়াছে গছরীতির কাছাকাছি। কবি আশ্চর্য কুশলতার

ক্ৰির ৰাস্তবচেতনা ও গঞ্চন্য সহিত 'ভাষার গান আর ভাষার গৃহস্থালি'র মধ্যে সেতু রচনা করিলেন। গভকাব্যে তিনি যে-ছন্দ প্রয়োগ করিলেন 'সেই ছন্দের আপস হয়ে গেল ভাষার স্থলে-জলে'।

কবি আজ ভাঙিয়া ফেলিয়াছেন 'ছন্দের সেই পুরাণো পেয়ালাখানা'। কেন? 'ছন্দের আভিজাত্যের স্থাসনে বাঁধা' প্রক্বিতায় নাই আপন-ধেয়ালে-ছুটিয়াচল। ঝর্ণার 'ত্রস্ত নাচের ছন্দ'। কবি আজ আর 'ফুলবাগানের ফুলগুলিকে তোড়ায়' বাঁধিবেন না, 'গাছের ফুলে-ডালে-পালায় সব মিলিয়ে' মাহা পাওয়া যায়, সেদিকেই তাঁহার ঝেঁকে।

এই যে বান্তবের মধ্যে পদক্ষেপণের প্রয়াস, তাহার সঙ্গে সংগতি রহিয়াছে গছের। 'পুনশ্ব'-এর যুগে কবি তাই কাব্যে গগুরীতিকে বরণ করিয়া লইলেন। শেষসপ্তক-এও কবি 'পুনশ্চ'-এর গছবীতিকে অনুসরণ করিয়াছেন। রবীক্তনাথ একদিন নামগোত্রগীন, আভিজাত্যের গরিমাশৃছ কোপাই নদীর গতিছেন্দের মধ্যে আবিকার করিয়াছিলেন তাঁগার গছেন্দের সাদৃষ্ঠ। আজ সেই অনভিজাত কোপাই-এর চতুম্পার্শের অবজ্ঞাত ব্স্তানিচয়ের মধ্যে দেখিতেছেন নব-আবিদ্ধৃত গছেন্দের ঐক্য।

কবি বে-উদ্দেশ্যপ্রণোদিত ইইয়া গগছনে কবিতা-রচনায় হস্তক্ষেপ করিয়াছেন, তাহা কতথানি সার্থক ইইয়াছে, বর্তমান নিবন্ধের স্বল্প আয়তনের মধ্যে তাহার আলোচনা সম্ভব নয়। তবে গগুকবিতায় ছন্দোশিলী রবীক্রনাথ যে অসামান্ত স্ঞ্নী-প্রতিভাবে পরিচয় দিয়াছেন, সে সত্যটি অবিসংবাদিত।

শেষসপ্তক-এর তেতাল্লিশ-সংখ্যক কবিতাটি স্বিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই কবিতাটিতে কবি 'ছোট ছোট জন্মমূত্যুর সীমানায়নানা রবীক্রনাথের একখানা মালা' রচনা করিয়াছেন। ইহাতে মিলিবে শৈশব, কৈশোর, ছোটছোট জন্মত্যুর নানা মানায় রবীক্রনাথের ছবি যৌবন ও প্রোচ্ছ-অভিক্রান্ত কবি রবীক্রনাথের বিচিত্র মূর্তির স্থানর সংক্ষিপ্ত পরিচয়। এই কবিতায় রবি-কবির অতীত-বর্তথান-ভবিশ্বৎ একস্ত্রে গ্রথিত হইয়াছে, তাঁহার কাব্যজীবনের স্থাকল্পনা ও আদর্শের স্থাপত পরিচয় লিপিব্দ হইয়াছে:

বার্থ-চরিতার্থের জটিল সংমিশ্রনের মধ্য থেকে যে আমার মৃতি তোমাদের শ্রনায়, তোমাদের ভালবাসায়, তোমাদের ক্ষমায় আজ প্রতিফলিত, তাকেই আমার পঁচিশে বৈশাথের শেষ বেলাকার পরিচয় বলে নিলেম স্থাকার করে।

পরিণত বাধকের এই মৃতিটিই রবীজনাথের 'মানসম্তি'। গুণমুগ্ধ ভক্তবৃদ্ধের সন্মুখে এই মৃতিটি উপস্থাপিত করিবার পর কবিগুরু বলিলেন:

দাও আমাকে ছুটি—
জীবনের কালোসাদা স্বরেগাঁণা
সকল পরিচয়ের অন্তরালে,
নির্জন নামহীন নিভৃতে;

নানা হুরের নানা তারের কস্তে হুর মিলিয়ে নিতে দাও এক চরম সংগীতের গভারতায়।

হয়তে। কবি মনে করিয়াছেন শেষসপ্তক-এ তাঁহার কারাজীবনের 'চরম দংগীত' ধ্বনিত হইরাছে —ইগার পর তাঁহার সংগীতের পালা শেষ। বোধকরি সেজক্তই বার্ধক্যের সামান্তবতা কবি বর্তমান গ্রন্থানির নামকরণ করিয়াছেন—
\*শেষসপ্তক'।

## ৱবীক্ষনাথের 'ছিন্নপত্র'

্রচনার সংক্তেন্ত্র ৪ ছিল্লর এক আশ্চর গ্রন্থ—রবীল্রনাথের প্রসাহিতা বিপুলায়ত্র—ছিল্লপত্র একথানি অভিনয় মূলাবান গ্রন্থ—দ ত্যুকার চিঠিও গুণধ্য—ছিল্লপত্রে ব্যক্তিগভ রদ কংখানি রয়েছে—রবীল্রনাথের চিঠিওতা দশ্দকে প্রচলত ব্যক্তিগভ রদ কংখানি রয়েছে—রবীল্রনাথের চিঠিওতা দশ্দকে প্রচলত বিদ্যালয়ের দশ্দক প্রকার প্রান্থ কিন —রবীল্রনাহিত্যে পদ্মার প্রভাব—নিদর্গদংদার ও মানবদংদারের দল্পেক্তির পরিচয়দাধন—কবির নি'বড্ডম প্রকৃতি-অনুভব—গ্রন্থের শেবের দিকের চিঠিওতাতে কাবমনোভাবের পারিবর্তন—ছিল্লপত্রে কবির বিবিধ মনোভাবের প্রভিব্যন—ছিল্লপত্রে হাশুর্দিক রবীল্রনাথ—ছিল্লপত্রের দৌর্দ্বিয়া ও ঐতিহা'দক ফ্ল্যা—উপদংহার।

রবীন্দ্রনাথের 'ছিল্লপত্র' এক আশ্চর্য গ্রন্থ। স্থাদে অপূর্ব, লিপিচাতুর্যে অতুলনীয়। কবির লি'থত যে-পত্রসাহিত্য এ পর্যন্ত আমাদের হাতে এসেছে, 'ছিল্লপত্র' গ্রন্থানিকে নিঃসংশয়ে তার মধামণি বলা যেতে পারে। 'যুরোপ-প্রাদীর পত্র', 'ডান্থসিংহের পত্রাবলী', 'রাশিয়ার চিটি',

ছিন্নপত্ৰ এক আৰুৰ্ব প্ৰথে ও পথের প্রান্তে', 'চিঠিপত্ৰ' ইত্যাদি গ্রন্থ বারা প্রমূষ

অন্তর্লীন সৌন্দর্য তাঁরাই সঠিক উপলব্ধি করতে পারবেন। রবীল্রসাহিত্যে 'ছিন্নপত্রে'র মূল্য অসাধারণ —কেবল সাহিত্যিক কারণে নয়, অপরবিধ কারণেও।
সে-কথা পরে বলছি।

পৃথিবীতে খ্যাতনামা পত্রলেখক বলে যারা পরিচিত, রবীন্দ্রনাথ তাঁদের

একজন। সাহিত্যজীবন ও কর্মজীবনের স্থদীর্ঘ অধ্যায়ে কবিকে অগণিত মানুষের সংস্রবে আসতে হয়েছিল, সামাজিক জীবনে লোকবাবহারও যথাসাধ্য রক্ষা করতে হয়েছিল। ফলে যৌবনের প্রারম্ভ থেকে মৃত্যুর কিছুকাল পূর্ব-পর্যন্ত তাঁকে অবিরত

র্থীক্রনাথের প্রদাহিত্য বিপুলাগতন िर्िंशिव निथरि श्राह—कार्ह्य छ मृद्युत मास्यरक, षाजीय छ ष्यमाजीयरक, स्मर्ण छ विस्मर्थ, वाश्याय छ हैश्युकीरिक। कीव्रस्य यांचे वहायत्र छ प्रश्चिकांन

ধরে বরীক্রনাথ বতসব চিঠিপত্র লিখেছেন তার একটি ভগ্নংশমাত্র পাঠকের সোচরে এসেছে, বৃহত্তর অংশ এখনো অপ্রকাশিত রয়ে গেছে। আমরা আশা করতে পারি, বধাকালে এগুলি সম্পাদিত হয়ে রবীক্রপত্রধারাকে সম্পূর্ণতা দান করবে। উল্লেখ করা নিপ্রয়োজন, রবীক্রনাথের গল্পরচনার মধ্যে পত্ররচনাও একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে আছে। কবির পত্রাবলীর কতকগুলি পত্র তাঁর অনক্রসাধারণ কবিমানসের পরিচয় বহন করছে—'ছিয়পত্র' এই শ্রেণীর সাহিত্যিক-পত্ররচনার অস্ততম।

'ছিন্নপত্রে' প্রকাশিত চিঠিগুলি কবিবন্ধু শ্রীশচন্দ্র মজ্মদার এবং ল্রাতুপ্রী ইন্দিরা দেবীকে লেখা। প্রকাশকালে এগুলিকে ছিন্ন করা হয়েছে। অচ্ছিন্ন বা অবস্তু অবস্থায় এসব চিঠি কী আকারে ছিল তা জানবার উপায় নেই। কবি

ছিন্নপত্র একথানি অভিশয় মূল্যবান গ্রন্থ পত্রলিখনের পচিশ বছরেরও অধিক কাল পরে ব্যক্তিগত অংশগুলি বাদ দিয়ে এবং কিছু কিছু সংস্কারসাধন

করে পত্রগুলিকে গ্রন্থাকারে চাপাতে অনুমতি দিয়েছেন। ফলত 'ছিন্নপত্র'কে পত্রাংশের সংকলন বলা যেতে পারে। পত্রগুলির রচনাকাল ইংরেজী ১৮৮৫ থেকে ১৮৯৫ সাল। কিন্তু প্রথম পাচ বছরে লেখা চিঠির সংখ্যা এতে অল্ল। ১৮৯১-৯২ থেকে ১৮৯৫ সাল পর্যন্ত লিখিত চিঠির সংখ্যাই বেশি. এবং এগুলি অভিশয় মূল্যবান রচনাও বটে।

রবীক্রদাহিত্যের পাঠকমাত্রেই জ্ঞানেন যে, ১৮৯১-৯২ থেকে ১৮৯৫-৯৬ পর্যন্ত পাঁচছর বছর রবীক্তপ্রতিভার বিকাশের দিক থেকে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ব। কবির চিন্তে বিশিষ্ট নিরুদ্ধেশ সৌন্দর্যবাাকুলতা একালেই প্রকাশ ও পূর্বতা লাভ করে। তাঁর অসাধারণ মর্তাপ্রীতি বা মৃত্তিকামমতার ক্ষুরণও এসময়ে হয়েছিল। একই কালে রবীক্রনাথ ছোটগল্প-রচনায় উন্ধুদ্ধ হন এবং তাঁর ইক্রজালশক্তিসম্পন্ন লেখনী একালে অনেকগুলি অনবস্থ ছোটগল্প স্কৃষ্টি করে। 'ছিন্নপত্তো'র পাতায় রোম্যান্তিক কবি-রবীক্রেং ওই সময়কার মনোভাবের স্থলিখিত বিবরণ রয়েছে। স্তরাং আলোচ্যমান গ্রন্থখনির মূল্যায়ন করতে হলে কবির এ সময়কার অক্তবিধ

সাহিত্যকর্মের সঙ্গে একে মিলিয়েও দেখতে হবে। 'ছিয়পত্রে'র ছারা রবীক্রনাথের একালের গল্প ও কাবাস্প্টিকে ব্রতে হবে এবং কাবাকথার ছারা ছিয়পত্রে বিশ্বত চিঠিগুলোর মাহাত্ম্য উপলব্ধি করতে হবে। কবিমানদের গোপন অভ্যালে যে-বিত্ময়কর স্টিক্রিয়া চলতে থাকে তার স্বরূপ পাঠকেরা ধারণা করতে অক্ষম, ভারা শুধু কবির কাবারূপ পরিণত কলটিকেই দেখতে পায়। কিন্তু ঐ সঙ্গে যদি কবির মনোলোকের রহস্য এবং কবিচিত্তে ভাবের অভ্রুরোদগমের পরিচয়ও কিছু লাভ করা যায় তাহলে পাঠকের পক্ষে তার চেয়ে আনন্দের বিষয় আর কী হতে পারে? রবীক্রনাথ আমাদের এই উপরি-পাওনার আনন্দ দান করেছেন ছিয়পত্র বইধানির মাধ্যমে।

ছিল্লপত্র পত্রসংকলন। স্থতরাং গ্রন্থটিতে সভিত্যকার চিঠির গুণধর্ম কভধানি প্রকাশ পেয়েছে তা অবশুই আলোচনার যোগ্য। আনেকেই বলেছেন, রবীন্দ্রনাবের চিঠিগুলো পড়ে আমরা যে-রস আখাদন করি, আসলে তা সাহিত্যের—খাঁটি জাতের চিঠির রস এগুলিতে নেই। 'চিঠির রস' বলতে ব্রুতে হবে 'ব্যক্তিগত রস'। সাত্যকার চিঠিতে শেখক, এবং যার উদ্দেশ্যে ওই চিঠি লেখা, উভয়েরই প্রাণের উত্তাপ—ভাববিনিময়ের পরিচয়—স্কুপ্টভাবে চিহ্নিত থাকে। একান্ত

সভ্যিকার চিটির শুণধর্ম আত্মকেন্দ্রিক কোনো মননকল্পনা নয়, কোনোরূপ তত্ত্ব কিংবা বিধিবদ্ধ আলোচনা অথবা তর্কবিচার নয়, কোনো আদর্শন্তক চিস্তার প্রকাশ নয়, কোনো

উপদেশদানও নয়—হালকা চালে আলাপ করে যাওয়া, লঘুণদভরে চারদিকের তথ্যের সংসারের ওপর দিয়ে স্বছল সঞ্চরণ, প্রাত্যহিক জীবনে ব্যক্তিগত স্বধ্যু: খের সংবাদপরিবেশন করাই হল চিঠিলেথার আসল উদ্দেশ্য। যে-চিঠিতে লেথকর ব্যক্তিসভার স্পর্শ নেই, যে-চিঠিতে লেথক নিজের ব্যক্তিসীমাকে ছাড়িয়ে যান, যে-চিঠি রচিয়তার অন্তরের রসে ও রঙে সঞ্জীবিত ও অন্তরঞ্জিত নয়—তার মধ্যে অপরবিধ যত গুণই থাক-না কেন, উত্তম চিঠি তাকে বলা চলবে না। ভালো চিঠিতে রচিয়তা ও গ্রহীতার মনের সংযোগস্ত্রিট কদাপি ছিন্ন হয় না, তা আগত্ত অব্যাহতই থাকে। অর্থাৎ, উৎকৃষ্ট প্রসাহিত্যে যাকে চিঠি লেথা হচ্ছে তিনি শুধু নিজিয় গ্রহীতার ভূমিকা গ্রহণ করেন না, ওই চিঠির মধ্যে আমরা তাঁর অলক্ষ্য উপন্থিতিও অন্তর্ভব করি। এদিক থেকে দেখলে বলতে হয়, উত্তম চিঠি লেথক ও প্রাপক তৃ-জনেরই রচনা—এক্ষেত্রে গ্রহীতা উপলক্ষ্যমাত্র নন, আসল লক্ষ্য। চিঠি হল লেখার ভিতর দিয়ে একজন মান্ত্রের সঙ্গে আর-একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। একজন মান্ত্রের নিভ্ত আলাপন, উভয়ে যেন মুথোমুথী বদের রয়েছেন। এ

জাতের চিঠিতে বক্তব্যটা বড়ো কথা নয়, বলে-যাওয়াটাই বড়ো। কবির নিজের ভাষায় বলতে গেলেঃ

"যারা ভালো চিঠি লেখে তারা মনের জানলার ধারে বদে লেখে—আলাপ করে ঘায়—তার কোনো ভার নেই, বেগও নেই, স্রোত আছে। তান চিঠি দুটনার গারে লেখকের বিশেষ অন্তরাগ থাকা চাই, তাহলেই তার কথাগুলি পভঙ্গের মতো হাল্কা পাখা মেলে হাওয়ার উপর দিয়ে নেচে যায়। অত্যন্ত সহজ বলেই জিনিসটি সহজ নয়। তারহীন সহজের রসই হচ্ছে চিঠির রস। সেই রস পাওয়া এবং দেওয়া অললাকের শক্তিতেই আছে। কথা বলবার জিনিস নেই অথচ কথা বলবার রস আছে, এমন ক্ষমতা কজন লোকের দেখা যায়। জলের স্যোত কেবল আপন গতির সংঘাতেই ধ্বনি জাগিয়ে তোলে, তার সেই সংঘাতের উপকরণ অতি সামান্ত—তার রুড়ি, বালি, তার তটের বাকচোর, কিন্তু আসল জিনিসটা হচ্ছে তার ধারার চাঞ্চল্য। তেমনি যে-মান্থেরের মধ্যে প্রাণম্যোতের বেগ আছে সে-মান্থ্য হাসে, আলাপ করে, সে তার প্রাণের সহজ্ঞ কল্লোল,—চারদিকের যে-কোনো কিছুতেই তার মনটা একটুমাত্র ঠেকে তাতেই তার ধ্বনি ওঠে। এই অতিমাত্র অর্থভারহীন ধ্বনিতে মন থুশি হয়—গাছের মর্মরধ্বনির মতো প্রাণজ্যালেনের এই সহজ্ঞ কল্বব।" [৩৭-সংখ্যক চিঠি: 'পথে ওপথের প্রাণ্ডের']

উপরে যে-কথাগুলি বলা হল তা থেকে বোঝা যাবে—'ব্যক্তিগত রস', 'ভারহীন সহজের রস'ই হচ্ছে পত্রসাহিত্যের বিশিষ্ট গুণ। এখন জিজ্ঞাস্ত, ছিম্পত্রে এই গুণটি লক্ষ্য করা যায় কিনা। উত্তরে বলব, গ্রন্থথানিতে সন্নিবদ্দ অনেকগুলো চিঠিতে ব্যক্তিমাহ্য রবীক্রনাথের অন্নভ্তির সহজ্ঞ প্রকাশ দেখতে

ছিন্নপত্তে ব্যক্তিগত রস কতথানি রয়েছে পাই। এগুলি সাহিত্যকম বা শিল্লকমহিনেবে নর, সত্যিকারের 'ব্যক্তিগত' চিঠিহিসেবেই অনুধাবনীয় এবং উপভোগ্য। বন্ধু শ্রীশচন্ত্রকে লেখা অধিকাংশ চিঠিতে

এবং প্রাকৃপ্রী প্রীমতী ইনিরা দেবীকে লেখা কয়েকথানি চিঠিতে কবি নিজের ব্যক্তিদীমাকে ছাড়িয়ে যাননি, স্থাপনার কবিসন্তাটিকে প্রাধান্ত দেননি, পত্ররচনার নামে স্বগতোক্তি করেননি বা সাহিত্যিক-প্রবন্ধ লেখেননি। এগুলিকে নিঃসন্দেহে খাঁটি চিঠির পর্যায়ভুক্ত করা যেতে পারে। ব্যক্তিগত অংশগুলি ছাটাই করা হলেও, ছিন্নপত্রের স্বগুলি চিঠিকে সরকারী চিঠি মনে করার সঙ্গত কোনো হেতু নেই। 'ভাম্বসিহের পত্র' এবং 'পথে ও পথের প্রান্তে'র তুলনার ছিন্নপত্র অনেক বেশি 'ব্যক্তিগত'।

রবীন্দ্রনাথ চিঠি লেখেন না, পত্রের নামে প্রবন্ধ লেখেন, সাধারণ্যে এরূপ একটা ধারণা প্রচলিত হওরার কারণ হল, বহুতর চিঠি পত্রিকায় প্রকাশ করার জন্মেই তিনি লিখেছেন। আর, যেখানে এরূপ কোনো স্ঞান অভিপ্রায় নেই, সেখানেও তিনি জানতেন যে, যে-কোনো সময়ে তাঁর লেখা যে-কোনো চিঠি

মাসিক পত্রের পৃষ্ঠায় মুদ্রিত হতে পারে। জগৎজোড়া রবীক্রনাথের চিটিপত্র সম্পর্কে প্রচলিত ধারণা লেখনের পথে বাধাসক্ষপ হয়ে দাঁড়িয়েছে। কিন্তু এখানে

মনে রাথতে হবে. 'ছিল্লপত্র' রচনাকালে রবীন্দ্রনাথ বিশ্বজ্ঞয়ী কবি হয়ে ওঠেন নি। তাই এ প্রন্থে বিশ্বত পত্রগুলিতে তিনি নিজেকে অনাবৃহভাবে প্রকাশ করতে পেরেছেন। তথাপি, দীর্ঘকাল পরে. কবির জীবদশায়, পত্রগুলি যথন ছাপার অক্ষরে বার হল তথন বোধ করি সঙ্কোচবশেই কবি নিজের ব্যবহারিক জীবনের কথা, বন্ধুবাদ্ধবের পরিচয় ইত্যাদি অপসারিত করে সেগুলিকে ছিল্ল আকারেই পাঠক-সাধারণের সন্মুখে উপস্থিত করলেন। ফলে কবির ব্যক্তিসন্তা অনেকথানি চাপা পড়ল, তাকে ছাপিয়ে উঠল তাঁর কবিসন্তা—ব্যক্তিছের ভাবন্ধপিটি। এতে একদিকে আমাদের কতি হল, অক্সদিকে আমরা লাভবান হলাম। কতি হল এ কারণে যে, ব্যক্তিমান্থরটি আমাদের কাছ থেকে দ্রে সরে গেলেন, তাঁর জীবনেতিহাস-রচনার উপকরণ হাস পেল। লাভের দিকটি হল—যে-শিল্লীমান্থরটি প্রাত্যহিক তথ্যপুঞ্জের আড়ালে প্রচ্ছন ছিলেন, তথ্যভার অপসারিত হওয়ায় তাঁর প্রতিকৃতিটি আমাদের কাছে উজ্জ্লতর হয়ে উঠল—কবি-রবীন্ধকে চিনে নেওয়ার কাজটি অধিকত্ব সহজ হল।

বস্তুত রবান্দ্রনাণের কবিব্যক্তিত্ব বা রবীন্দ্র-কবিপুরুষের নিবিড্তম সালিধ্যে আসতে হলে, কবির জীবনদর্শন তথা কাব্যদর্শনের সঙ্গে পরিচয়সাধন করতে গেলে, রবীক্রকবিমানসের অলিগলিতে অবাধে প্রবেশ করতে চাইলে, ছিল্লপ্তের

দ্বারম্থ না হয়ে উপায় নেই। এই বইটির পাতা উণ্টোলে ব্রীক্রমাহিত্যপঠনে পাঠক একেবারে কবির সাম্না-সাম্নি এসে দাঁড়াবেন, প্রত্যেকটি ছত্তের ভিতর দিয়ে কবির নিভূলি কণ্ঠম্ব

শুনতে পাবেন। এই পত্রগুলির মধ্যে কবি-রবীক্রের একটি বিশেষ কালের ক্ললোক অতিশয় স্পষ্টভাবে প্রভিবিধিত হয়েছে। ছিন্নপত্র রবীক্ররসিক এবং ঐতিহাসিক উভয়ের পক্ষেই অপরিহার্য একখানি গ্রন্থ। এ ধরণের চিঠিগুলোকে আমরা কবিমানসের দিনলিপি বলে মনে করতে পারি। এতে কবি তাঁর সৃষ্টিক্রিয়াশীল মনটিকে ধেরূপে সহজে প্রকাশ করেছেন, এমনটি আর কুত্রাপি নয়।

পৃথিবীর অপর-কোনো কবি নিজেকে এতথানি উদারভাবে প্রকাশ করতে পেরেছেন কিনা, অমাদের জানা নেই। কবির পত্রসাহিত্য তাঁর রচিত অকবিধ সাহিত্যের উজ্জেশ ভায় রচনা করেছে। এ কারণে রবীন্দ্রনাথের লেখা চিঠিপত্রকে—বিশেষ করে ছিন্নপত্রকে—তাঁর স্প্ত সাহিত্যের পরিপ্রক্রাপে গ্রহণ করা বেতে পারে।

সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালি-ছিন্নপত্র ইত্যাদি গ্রন্থপ্রন্নকালে রবীক্রনাধের বাস প্রধানত পদ্মাতীরে। কবির পদ্মাবাসের জীবন—সে এক অবিষ্মরণীয় ঘটনা। রবীক্রসাহিত্যে পদ্মার প্রভাব কত ব্যাপক ও গভীর তা তৃ-এক কথায় বৃদিয়ে বলা সম্ভব নয়। ছিন্নপত্রের প্রধম দিকের কয়েকটি বাদ দিলে অধিকাংশ পত্রের

ছিলপত্র ও কবির
পদ্মাবাদের জীবন
বিভাষান। এখানকার উন্তুক্ত নিসর্গদংসারের কেল্রন্থলে
অবস্থান করে, দিগস্তবিন্তার নীলাকাশের তলে বসে এবং
বরমোতা পদ্মার উপর দিরে তরীতে যাতাকালে কবি পরিদৃষ্ঠমান নিসর্গপ্রকৃতির
ক্ষা বর্ণবৈচিত্রাগুলি লক্ষ্য করেছিলেন, ধূলি-তৃণ-লতা-সমন্বিত মাটির পৃথিবীকে
ক্ষান্তরের আত্মীয়ন্ত্রণে অমুভব করেছিলেন এবং এক্টেন প্রকৃতিপরিবেশের সঙ্গে
একাত্ম গ্রাম্যামুষগুলির প্রত্যক্ষ পরিচয় লাভ করেছিলেন। পদ্মাভীরের প্রকৃতিসৌহার্দ কবির কল্পনা ও অমুভৃতিকে যে-ব্যাপ্তি ও ক্রম্মর্য দান করেছে, পৃথিবীর
কোনো সাহিত্যে তার তুলনা পাওয়া যাবে কিনা, সন্দেহ।

কেবল রবীক্রনাথের বিশিষ্ট রোমাণ্টিক কল্পনার উন্মেষেই নম, তার ওই কল্পনাভব্দির ক্রমপরিণামেও পদ্মার প্রভাব অসামান্য। চিত্রা-চৈতালির পরবর্তী বহু কাব্য ও সঙ্গীতে যথনই কবি মানবজীবনের গতিশীলতা ও সংখারমুক্তির দিকটি

উপলব্ধি করেছেন তথন নদীবক্ষে তরীতে ষাত্রার বাল্রাহার বিভিন্ন দৃশ্য তাঁর করনার প্রতীকচিহ্নরণে অনিবার্যভাবে এসে পড়েছে। ছিন্নপত্রে পদ্মা ও

পদ্মাতীরের বিভিন্ন বিচিত্র রূপ এবং তার সঙ্গে কবিসোহার্দের ব্যাপক সংমিশ্রণের স্থাবিস্কৃত পরিচয় চমৎকার বাণীবদ্ধ হয়েছে। শিলাইদহ, সাজাদপুর, কালি গ্রাম, পতিসর—ইছামতী-নাগর-গোরাই নদী—প্রভৃতি স্থানের প্রকৃতিলোকের সঙ্গে কবির স্থানিবিড় অন্তরঙ্গতার কথা সমালোচ্য গ্রন্থের নানাপত্রে পরিস্কৃট। প্রকৃতি-সৌহার্দ সম্পর্কে এই বিশিষ্ট পত্ররচনাবলীর মাধ্যমে শুধু যে কবিই নিজের বছবিচিত্র শাসনা নিম্নে আমাদের সামনে এসে দাড়িয়েছেন এমন নয়,—সমস্ত পদ্মাতীরের

নির্গপ্রকৃতি কখনো হাস্তমুধে, কখনো বিষয়ভাবে, কথনো তার অর্থভরা বিপুল নীরবতা নিয়ে আমাদের সন্মুথে মূর্তি ধরে দেখা দিয়েছে। এ সব পত্রে প্রকৃতি তার প্রাণম্পন্নের লক্ষণীয় স্বাতন্ত্র্য নিয়ে জেগে উঠেছে। মূক প্রকৃতিকে এভাবে মুধর করে তোলার ফলে ছিন্নপত্র নিত্যকালের আখাদনীয় রোম্যান্টিক লাহিত্যের পর্যায়ে উন্নীত হয়েছে। এচেন ষে পদ্মা, কবি ষধনই স্থযোগ পেয়েছেন, আবেগকম্পিত কর্পে তার কথা বলেছেন:

বিংলা দেশের নদীতে-গ্রামে তখন ঘুরে বেড়াচ্ছি, এর নৃতনত্ব চলস্ত বৈচিত্রোর নৃতনত্ব। আমি শীত-গ্রীশ্ব-বর্ষা মানিনি, কতবার সমস্ত বংসর ধরে পদার আতিব্য নিয়েছি—বৈশাধের থররোক্তভাপে, প্রাবণের মুফলধারাবর্ষণে। শরপারে ছিল ছায়াবন পল্লীর শ্রামঞ্জী, এপারে ছিল বালুচরের পাণ্ডুবর্ণ জনহীনতা, মার্ঝানে পদ্মার চলমান স্রোতের পটে বুলিয়ে চলেছে ছালোকের শিল্পী প্রহরে প্রহরে নানাবর্ণের ছায়ার ভূলি। এইখানে নির্জন-স্ক্রনের নিতাসক্রম চলছিল আমার জীবনে, অহুরহ স্বেখহুংথের বাণী নিয়ে মায়্র্যের জীবনধারার বিচিত্র কলরব এসে পৌছোচ্ছিল আমার হালয়ে। মায়্র্যের পরিচয় খুব কাছে এসে আমার মনকে জাগিয়ে রেপেছিল। দেই মায়্র্যের সংস্পর্শেষ্ট সাহিত্যের পথ এবং কর্মের পণ পাশাপাশি প্রসারিত হতে আরম্ভ হল আমার জীবনে। আমার বৃদ্ধি, কল্পনা এবং ইচ্ছাকে উনুধ করে তুলোছল এই সময়্বকার প্রবর্তনা—বিশ্বপ্রকৃতি এবং মানবলোকের মধ্যে নিতাসচল অভিজ্ঞতার প্রবর্তনা' ['সোনার তরী'র ভূমিকা: রবীক্ররচনাবলী ]। এই সময়কার ফসল ভরা হয়েছিল এক দিকে সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালিতে, অক্রদিকে ছিয়পত্রে।

পদ্মাপ্রকৃতির সলে ছিমপত্রের যোগ অনবিচ্ছিন। এই গ্রন্থের কত জারগায় কৰি পদ্মার প্রতি তাঁর অন্তরাগের কথা জানিয়েছেন। মানবীপ্রেয়সীকে মান্ত্র বেমন করে ভালোবাদে, পদ্মার প্রতি কবির ভালোবাসা ছিল অনেকটা তত্রপ—

নিদর্গদংসার ও মানবদংসারের সঙ্গে কবির
পরিচরসাধন

তির্পাতির অনেকগুলি চিঠি এই পদ্মার ভীরে বসে
পরিচরসাধন

তেকা। এই পদ্মাবাসের সময়েই রবীক্রনাথ উদার

তিষ্কৃত প্রকৃতির অবারিত প্রসন্তার সানিধ্যে এসেছিলেন। নিদর্গসংসার ও
মানবসংসারের এতথানি নিকট-সংসর্গে এর পূর্বে কবি কথনো আসেননি।

ছিন্নপত্র-সোনার তরী ইত্যাদি গ্রন্থগুলির পাতা উপ্টোলে মনে হয়, পদ্মানদীর

স্কীত্রমুধর কলধ্বনি এবং নদীর উপরে ভাসমান উড়স্ত মেঘের মায়ামধ্রিমা দিয়েই

প্রস্বের রচনা তৈরী হয়েছে। যেন পদ্মার বুকের বাণীই কবির বাণীকে এমন

উচ্চুসিত এমন অনর্গল করে তুলেছে, যেন এই নটিনী পদ্মাই তাঁর লিখনের ছন্দে মিশিয়ে দিয়েছে আপনার অপরূপ নৃত্যভঙ্গিমা। বাংলার প্লীপ্রকৃতির অজ্ঞ সরস্ ভামলিমা ছিন্নপত্র-সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালির ভরে তরে সঞ্চিত। চিত্রগোর্বে ও ধ্বনিলাবণ্যে ওইসব রচনা সত্যই অসাধারণ।

প্রকৃতির সংসার ও মানবসংসারকে কবি এমন নিবিড়ভাবে একপ্তে গ্রনিত করতে পারতেন না, যদি-না তিনি পদ্মার আভিথ্য গ্রহণ করতেন। নিস্র্গ-সৌন্দর্থের স্বপ্রকোক আর মর্ত্যঙ্গীবনের স্ব্যত্তঃথ, আনন্দ্রেদনার বৃত্বিচিত্র লীলা—

উভরেরই স্বচ্চ প্রতিবিশ্বন আমরা দেবতে পাই ছিল্লপত্তের পাতার। মৃত্তিকার বুকে মান্ত্র বেঁধেছে তার ক্লণকালের শাড়, সেই নাড়ের চতুপ্পার্থে রূপময়ী প্রকৃতি ছড়িয়ে

রেপেছে অফুরস্থ আনন্দ সৌন্দর্যের পদরা—মান্ত্রে প্রকৃতিতে মিলে কী স্থানর এই জীবন! চোথ দিয়ে দেখে নিতে পারলে, সমস্থ হাদর দিয়ে অমুভব করতে পারলে, ওই জীবনের উৎসমূলে আনন্দের চিরস্তনী নির্পরিণীর সাক্ষাৎ মেলে—আনাবিল অক্য শান্তির মধুম্য স্পর্শ পাওরা যায়। এর সন্ধান রবান্দ্রনাথ পেয়েছিলেন পদ্মাবাসকালে, তার স্থাপন্ট পরিচয় ছিন্নপত্র গ্রন্থানিতে সোনার লেখাই চিহ্নিত রয়েছে।

একদিন নয় ছ-দিন নয়, একমাস নয় ছ-মাস নয়, এক বছর নয়, ছ-বছর নয়— স্থামি দশ-দশটি বছর রবীন্দনাথ পদ্মার ভারে ও পদার বৃক্তে বোটে কাটিয়েছেন। এ সময়কার জীবনটি তাঁর কা স্কলর! জীবনের সঙ্গে কাবা মিলেমিশে একাকার হয়ে পিয়েছে। অন্নদাশন্তর যথার্থই বলেছেন—রবীন্দ্রনাথ 'জীবনশিল্পী'। জীবনটিকে কবি কাব্যের মতো করেই গড়ে ভুলেছিলেন। এই যে কাবা ও জীবনের একাশ্পীকরণ, ছিন্নপত্র তারই নির্ভূল স্বাক্ষর বহন করছে। প্রতিদিনের ভুছতার হাত থেকে নিজেকে মৃক্ত করে নিয়ে কবি নিজেকে সম্পূর্ণ প্রমারিত করে ধরেছেন আশ্চর্যস্কলরী প্রকৃতির দিকে। প্রকৃতির মর্মলোক থেকে আহ্বরণ করছেন তিনি অমেয় আনন্দ, তার বিচিত্র রূপপ্রকাশ থেকে সংগ্রহ করছেন অন্তহ্ণীন সৌন্দর্য। পাষের তলায় মাটির ধূলি, উধের্ব নীলাকাশে সৌরমণ্ডল, ডাইনে-বাঁয়ে তরুলতার শ্লামল সমারোহ, বিপুল প্রাণম্পোতের ক্ষতভ্তমন্ত্রক, ডাইনে-বাঁয়ে তরুলতার শ্লামল সমারোহ, বিপুল প্রাণম্পোতের ক্ষতভ্তমন্ত্রক কলংবনি। এদের দিকে তাকিয়ে তাকিয়ে কবি হুচোথ ভরে দেখে নিছেন মহাসৌন্দর্যের আনন্দন্ত্য,—যেমন প্রত্যক্ষ, প্রাণলীলায় তেমনি জীবন্ত। পদ্মাতীরের প্রকৃতিলোক কবির সৌন্দর্যসাধনাকে নিরিড় করে ভূলেছে, আত্মোপলন্ধিকে গভীরতা দান করেছে, তাঁর জীবনদর্শনকে দিয়েছে বিশিপ্ত একটি রূপ। প্রকৃতির বৃহৎ নিন্তর নিভ্ত পাঠশালা'য় পাঠ নেবার

স্বযোগ পেয়েছিলেন বলেই রবীন্দ্রনাথ এত মহৎ কবি। ছিল্লপত্রের চিঠিগুলোর মধ্য দিয়ে আমর। রবীন্দ্রনাথের যে-স্রপটি দেখি তা সৌন্দর্যসমুদ্রে নিমজ্জিত, আনন্দপারা-বারে স্রাত, আগাধ শান্তির অতলান্ততায় সমাহিত ভাববিমুগ্ধ কবির। ধৃ ধৃ বালুচর, আনারত আকাশ, নির্জন নদীতীর, দিগন্তপ্রদারী ক্ষেত আর মাঠ, ওপারের ছারাঘন শামনী পল্লী, ধরণীর এক অজাত সামান্তের গ্রাম্যান্ত্র্য, এদকল মান্ত্রের আনাড়ম্বর জীবনযাত্রা, এদের ছোটছোট স্বত্ংথের অফুট্ গুল্গন—এইসব দৃশ্য কবি সকাল থেকে সন্ধ্যা পর্যন্ত প্রত্যক্ষ করছেন, উপভোগ করছেন সঙ্গে সঙ্গের চিত্রগুরীতে বেজে উঠছে বিচিত্র রাগিণী—হিল্লপত্রে গুনতে পাই তার প্রতিজ্ঞানন। আমাদের মধ্যে অনেকেই তো আমরা পন্মাকে দেখেছি—প্রভাতে-মধ্যাক্তে-নির্লাথে। কিন্তু কবির মতো সমগ্র সন্তা দিয়ে পন্মাতীরের সৌন্দর্য এমনভাবে উপলব্ধি করতে পেরেছি কী! বৃহৎ ও মহৎ আমাদের অন্তর্যদেশকে কবির মতো অতথানি আকর্ষণ করেছে কী:

'এই যে ছোট নদীর ধারে শান্তিময় গাছপালার মধ্যে স্থ প্রতিদিন অন্ত যাচ্ছে এবং অনন্তধ্সর নির্জন নিঃশক চরের উপরে প্রতিরাত্তে শতসহস্র নক্ষত্তের নিঃশক অভ্যাদয় হচ্ছে, জগৎসংসারে এ যে কী একটা আশ্চর্য মহৎ ঘটনা, তা এধানে থাকলে তবে বোঝা যায়। স্থ আন্তে আন্তে ভোরের বেলা প্র্বিদক থেকে কী এক প্রকাশু প্রত্যের পাতা খুলে দিছে এবং সন্ধ্যায় পশ্চিম থেকে ধীরে ধীরে আকাশের উপরে যে-এক প্রকাণ্ড পাতা উল্টে দিছেে, সেই-বা কী আশ্চর্য লিখন! আর, এই ক্ষীণপরিসর নদী আর দিগস্থবিস্থত চর, আর ওই ছবির মতন পরপার, ধরনীর এই উপেফিত একটি প্রান্তভাগ—এই-বা কী বৃহৎ নিস্কর নিভ্ত পাঠশালা!'

পঞ্চেলিয় দিয়ে কবি প্রকৃতিকে অয়ভব করছেন, প্রকৃতির রূপেরসে স্থান্তরিকে কাণায় কাণায় ভরে তৃলছেন; আর. সঙ্গে সজে তাঁর মনে জাগছে আগার বিশ্বয়, প্রাণে নিঃসীম পূলকরোমাঞ। নিসর্গলোকের এই অফুরস্ত সৌলর্ঘ যে-মান্তর না দেখতে পেল তার মতো হতভাগ্য আর কেঃ 'এই সমস্ত রঙ্, এই আলো এবং ছায়া, এই আকাশব্যাপী নিঃশব্দ সমারোচ, এই তালোকভূলোকের মাঝখানের সমস্ত শৃন্ত-পরিপূর্ণ-করা শান্তি এবং সৌলর্ঘ, এর জন্তে কি কম আয়ো-জনটা চলছে! কত বড়ো উৎসবের ক্ষেত্রটা! আর, আমাদের ভিতরে তার সাড়া পাওয়াই যায় না! জগৎ থেকে এত তফাতেই বাস করি আমরা! লক্ষ লক্ষ যোজন দূর থেকে লক্ষ লক্ষ বৎসর ধরে অনন্ত অন্ধকারের পথে যাত্রা করে একটি ভারার আলো এই পৃথিবীতে এসে পৌছোর, আর আমাদের অন্তরে এসে প্রবেশ

করতে পারে না — সে যেন আরো লক্ষ যোজন দূরে। রঙিন্ সকাল এবং রঙিন্ সন্ধাগঞ্জলি দিগ্বধ্দের ছিল্ল কণ্ঠহার থেকে এক-একটি মাণিকের মতো সমুদ্রের জলে থলে পড়ে যাচ্ছে — আমাদের মনের মধ্যে একটাও এলে পড়ে না'। [ভিপ্লাল্ল]

কী ভালোবেদেছিলেন রবীন্দ্রনাথ এই প্রকৃতিকে, কী নিগৃঢ় আত্মীয়তার সম্পর্ক পাতিরেছিলেন এই বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সঙ্গে! রবীক্রকাব্যে যে-সর্বান্তভৃতি ৰা বিশ্ববোধ আমর। দেখতে পাই তা বিশিষ্ট ৰূপগ্রহণ করেছে একালে, পদ্মাবাদের সময়ে। ছিল্লপত্তের অধিকাংশ চিঠিতে তিনি ষে-সংবাদ জানিয়েছেন তা প্রধানত নিসর্গসংসারের — আকাশ-আলো-বাতাস, নদীর কলধ্বনি, চারদিকের তরু-লতা-পাতা, ঋততে ঋতৃতে মাটির বুকে আর আকাশেব গায়ে রূপ ও রঙের পরিবর্তন, সন্ধাতারা আর ভোররাত্রির শুকতারা, জ্যোৎসার বিপ্লাবন, বর্ধার স্বপ্লালু সঙ্গীত, শরতের সোনালী রোদ, শীতের অলস হপুর, গ্রীত্মের প্রতপ্ত মধ্যাহ্ন, বসন্তের পুষ্পিত প্রকাপ—এগুলির ধবর জানাতে কবির কত-না আনন্দ ! প্রকৃতির সঙ্গে ষেন তাঁর যুগযুগান্তরের জন্মজনান্তরের অচ্ছেদনীয় এক সম্পর্ক। প্রকৃতির কোলে আশ্রয় নিলে কবি যেন নিজেকে সম্পূর্ণ থুঁজে পান, 'বড়ো বেশি নিজের মত' হন। একধানা চিঠিতে তিনি লিথছেন: 'এখানকার প্রকৃতির সঙ্গে আমার একটি মানসিক ঘর-কন্নার সম্পর্ক। জীবনের যে-গভীরতম অংশ সর্বদা মৌনী এবং সর্বদা গ্রপ্ত, সে-অংশটি আতে আতে বের হয়ে এসে এখানকার অনাবৃত সন্ধ্যা এবং অনাবৃত মধ্যাকের মধ্যে নীরবে এবং নির্ভয়ে সঞ্চরণ করে বেড়িয়েছে; এথানকার দিনগুলো তার সেই অনেকদিনের পদচিক্তের ছারা যেন অভিত'—[ একশ বার ]। কবির প্রকৃতি-অমুভব কতথানি নিবিড়, তা একবার লক্ষ্য করুন: 'আকাশব্যাপী মিশ্বরাত্রি আমার রোমে রোমে প্রবেশ করে ধীরে ধীরে উত্তাপ জুড়িয়ে দেয়—চোধ বুজে, কান পেতে, দেহ প্রসারিত করে প্রকৃতির একমাত্র জিনিসের মতো পড়ে থাকি, তার সহস্র সংচরী আমার সেবা করে। মনের কল্পনাও তার চ্টি হত্তে ধালা সাজিরে আমার পাশে এসে দাঁড়ায়, মৃহমন্দ বাতাসের সঙ্গে তার কোমল অঙ্গুলির স্পর্শ আমার চলের মধ্যে অহুভব করি।'-- [ একখ বোল ]

বাংলাদেশের প্রকৃতিকে এমন করে অপর-কোনো কবি ভালোবাসেননি, অনুকোনো কবি প্রকৃতির সৌল্বর্যে এতথানি আত্মহারা হননি। প্রকৃতির বিরাট প্রাণের দঙ্গে নিজের সমগ্র চৈতন্তকে মিশিয়ে দিয়ে তিনি ষে-বিশ্বাত্মীয়তা অনুভব করেছেন, যে-অপার আনন্লোকে ও উদার শান্তিম্বর্গে উত্তীর্ণ হয়েছেন, পৃথিবীর সাহিত্যে তার তুলনা নেই বললে এতটুকু অত্যুক্তি করা হয় না। বিশ্বের সঙ্গে করির যোগ আনন্দের—প্রকৃতিপ্রেমিক রবীক্রনাণ আনল্ভীর্থের যাত্রী।

ছিন্নপত্তের শেষের দিকের ত্-একথানি চিঠিতে আমরা দেখতে পাই, কবি প্রকৃতির সংসার থেকে ধীরে ধীরে বিদায় নিচ্ছেন, নিস্গলোকের সৌন্দর্যনাধ্র, নিরবচ্ছিন্ন শিল্পসাধনা তাঁর চিত্তকে যেন সম্পূর্ব তৃপ্তিদান করছে না। কবির অন্তরে ক্রেমশ যেন নতুন এক ব্যাকুলতা জাগছে—বড়ো জীবনে জেগে ওঠার ব্যাকুলতা। এবার প্রকৃতির সংসার থেকে মানবসংসারে প্রবেশ করার পালা গুরু হল—প্রেয়োজ্পস্থার দৃদ্ধ দেখা দিল। তিনি এখন আঘাত-সংঘাতের মধ্যে

নেমে আসতে চান, মানবকর্মশালার ডাক শুনতে পেয়ে গ্রন্থের শেষের দিকের আর স্থির থাকতে পারছেন না। যে-নতুন জীবনলাভের চিঠিগুলোতে কবির মনোভাবের পরিবর্তন জন্মে কবির অন্তবের এই আর্তি, তার নাম মহাজীবন। নিজের অস্তরতার মানব্দত্যই কবিকে আত্মকেন্দ্রিক সৌন্দর্যদাধনার জগৎ থেকে শ্রেয়োতপস্থার ক্ষেত্রে—জীবনের বৃহত্তর কর্মের ভূমিতে—পদক্ষেপ করবার প্রেরণা জুগিয়েছে। একশ উনচল্লিশ-সংখ্যক পত্তে কবি বলেছেন: 'কে আমাকে গ্ৰীর-গন্তীরভাবে সমস্ত জিনিস দেপতে বলছে, কে আমাকে অতিনিবিষ্ট স্থির কর্ণে সমস্ত বিশ্বাতীত সংগীত গুনতে প্রবৃত্ত করছে, বাইরের সঙ্গে আমার সমত ফুল্ল এবং প্রবলতম যোগস্ত্তগুলিকে প্রতিদিন সন্ধাগ সচেতন করে তুলছে। 🛮 কৃত্রিম জীবনের জটিল গ্রস্থিতিল একে একে উন্মুক্ত হয়ে যাক, মুগ্ধ সংস্কারের এক-একটি বন্ধন কঠিন বেদনার বারা একান্ত ছিন্ন হোক, নিবিড় নিভৃত অন্তরতম সাম্বনার মধ্যে অন্তঃকরণের চিরুসঞ্চিত উত্তাপ একটি গভীর দীর্ঘনিখাসের সঙ্গে মৃক্তিলাভ কত্নক এবং জগতের সঙ্গে সরল সহজ সম্বন্ধের মধ্যে অনায়াসে দাঁড়িয়ে যেন বলতে পারি—আমি ধক্ত। স্হজে বুঝতে পারা যায়, এক নতুন সত্যের উপলব্ধি, এক নবজাগ্রৎ 'ধর্মবোধ' রোম্যান্টিক ক্বিকে ধীরে ধীরে আধ্যাত্মিক করে তুলছে।

ছিন্নপত্তে রবীন্দ্রনাথের গভীরতম কবিন্ধীবনের 'পার্সোনাল থবর' আছে, সৌন্দর্যসাধনার সংবাদ আছে, আনন্দমন্ত্র-উচ্চারণ আছে, বিশ্বৈক্যামভূতির প্রতি-

ছিন্নপত্রে কবির বিবিধ নারী ও পুরুষের সৌন্দর্যের পার্থক্যের কথা আছে, শিল্প ও কবিবের তার্থাবের প্রতিবিধন কবিবের তার্থালোচনা এবং অন্তবিধ গুরুগম্ভীর বিষয়েরও

আলোচনা রয়েছে। একদিকে কবি ষেমন 'সিরিয়াস্', আবার অন্তদিকে তিনি হাস্ত-কৌতৃক-ব্যঙ্গে একান্ত লঘুভার।

রবীন্দ্রনাথ একজন বিশিষ্ট হাস্তরসিক। তাঁর স্বচ্ছ ও অপক্ষপাত দৃষ্টি সহজেই পারিপার্শ্বিক বিশ্বের অসঙ্গত বস্তুগুলিকে চিনে নিয়ে অন্তরে মুদ্রিত করে রেথেছে। বুর্তমান পত্রসংকলন-গ্রন্থটিতে এরূপ হাস্তরসিকতার বহু পরিচয় নানাস্থানে বিক্ষিপ্ত- ভাবে ছড়ান রয়েছে। কমেকটি স্থানের উল্লেখ করে আমরা এ পুস্তকের উপভোগ্য হাস্তরস উদ্বাটিত করে দেখাব। বন্ধ শ্রীশচন্ত্রের লেখা 'ফুলজানি' উপভাসের আলোচনাপ্রসঙ্গে বিদেশী সমালোচকদের কটাক্ষ করে রবীক্রনাথ বলেছেন: 'এইরূপ নানা কারণে তিনি ঠিক করে রেখেছেন যে, পানিনি এমন একটি ঘোড়ার

ভিম যা কোনো ঘোড়ায় পাড়েনি ৷' সাত-সংখ্যক চিঠিতে ছিল্লপত্রে হাস্তরসিক রবীল্রনার্থ

ভিম যা কোনো ঘোড়ায় পাড়েনি ৷' সাত-সংখ্যক চিঠিতে নিজের কোমরের বাত নিয়ে কবি আমাদের উচ্চকঠে হাসিয়েছেন: 'কবিরা যাই বলুন, আমি এবার টের

পেষেছি বাতের কাছে বিরহ লাগে না। কোমরে বাত হলে চন্দনপঙ্ক লেপন করলে বিগুণ বেড়ে ওঠে, চন্দ্রমাশালিনী পূর্ণিমাধামিনী সংস্থার কারণ না হয়ে যন্ত্রণার কারণ হয়, আর রিশ্ব সমারণকে বিভীষিকা বলে জ্ঞান হয়—অওচ, কালিদাস ওিকে রাজকৃষ্ণ রায় পর্যন্ত কেউই বাতের উপর একছত্র কবিতা লেখেন নি।' এর পর দার্জিলিঙ্-যাত্রার মনোরম বর্ণনা: 'বাক্স দেখলে আমার দাতে দাত লাগে' ইত্যাদি; পদ্মাচরে মেয়েদের হারিয়ে-যাওয়া সম্পর্কে 'স্ত্রীধাধীনভার বিক্রমে দৃচ্প্রতিজ্ঞ হয়ে উঠনুম'; স্থানীয় গ্রামের ছেলেদের মুখে স্থলের টুলবেঞ্চির জন্তে শেখানো বক্তা সম্পর্কে: 'আমি তার টুলবেঞ্চিনা দিলে সেক্ষ্ম হত না, কিঙ্ক তার বক্তা কেড়ে নিলে বোধ করি আমহ হত'; পোস্টমাস্টারের অস্তৃত গল্প এবং দর্শনাভিলাষী ওসাহাযাপ্রভাগী স্থলমাস্টারদের সম্পর্কে কবির অভিজ্ঞতা—'জিজ্ঞাদা করনুম, আপনাদের স্থলে কন্ধন ছাত্র ? একজন বললেন, আমীজন; আরেকজন বললেন, না, একশো পঁচাত্তর জন। মনে করনুম, ত্ত্তনের মধ্যে থুব একটা তর্ক বেধে যাবে, কিন্তু দেখনুম, তৎক্ষণাৎ মতের ঐকা হয়ে গেল।' তারপর উড়িয়ার প্রে পান্ধিতে করে যাত্রান্ত অভিজ্ঞতা—এরক্ম প্রচ্ন হাম্মরনের বিজ্পুরণে বহু পত্রই আলোকিত ও প্রাণবন্ধ হয়ে উঠেছে।

অজন্ত কবিবসৌন্দর্য ও চিত্ররূপময় বর্ণনা ছিন্নপত্তের অমূল্য সম্পদ। কবির বিশ্বয়কর লিপিকৌশলে অধিকাংশ পত্ত সর্বন্ধনের মনোরঞ্জনে সমর্থ হয়েছে। গ্রন্থখানির স্থানে স্থানে কবিমনোভাবের রূপায়ণ এমনকৌশলময় যে তা কাব্যরুসের

ভান্তি ঘটাতে পারে। রবীক্রনাথের নিজের ভাষায় ছিলপত্রের সৌলর্ধএগুলি—'জনেকটা পৈটির মতো ভনতে হবে।'
মহিমাও ঐতিহাদিক মূল্য কোথাও চমৎকার কল্পনা, কোথাও কবিজের মনোহারী
স্পর্মা, কোথাও ভাষার আলংকারিক ভঙ্গি, কোথাও শ্ববিস্থাদের চারুত্ব, কোথাও
নিবিড়তম অন্নভৃতির ছন্দোময় প্রকাশ এ পুস্তকের চিঠিগুলোকে গীতিকাব্যের সৌলর্ধমহিমা দান করেছে। বাংলা চলিত ভাষার প্রকাশক্ষমতা কতখানি

ব্যাণক হতে পারে, এ ভাষা কত বিচিত্র ভাবান্তভূতির বাহন হতে পারে, কী আশ্চর্য এর ব্যঞ্জনাশক্তি ও নমনীয়তা, তা যদি আপনারা দেখতে চান তাহলে ছিল্লপত্রের কয়েকটি পৃষ্ঠা উল্টিয়ে যান বাক্পতি রবীক্রনাথের লেখনীর যাত্র আপনাদের চমকিত পুলকিত করবে। ত্-একটা বিশ্লিষ্ট অংশ উদ্ধার করছি:

- [ক] কেবল নীল আকাশ এবং ধূসর পৃথিবী—আর তারহ মারধানে একটি সঙ্গীহীন গৃহহীন অসীম সন্ধা।; মনে হয়, যেন একটি সোনার-চেলি-পরা বধূ অনন্ত প্রান্তরের মধ্যে মাথায় একটুথানি ঘোমটা টেনে একলা চলেছে; ধীরে ধীরে কত সহস্র গ্রাম-নদী-প্রান্তর-পর্বত-নগর-বনের উপর যুগ্যুগান্তকাল সমস্ত পৃথিবীমগুলকে একাকিনী মাননেত্রে মৌনমুখে প্রান্তপদে প্রদক্ষিণ করে আসছে। তার বর যদি কোণাও নেই তবে তাকে এমন সোনার বিবাহবেশে কে সাজিয়ে দিলে! কোন্ অন্তহীন পশ্চিমের দিকে তার পতিগৃহ! [প. স.—১৫২]
- খি একটা প্রকাশু বিজ্ঞারিত প্রাণহীন শার উপর ষধন অস্পষ্ট চাঁদের আলো এসে পড়ে তথন যেন একটা বিশ্ববাাপী বিচ্ছেদশোকের ভাব মনে আদে; যেন একটি মরুময় বৃহৎ গোরের উপরে একটি সাদা-কাপড়-পরা মেয়ে উপুড় হয়ে মুখ টেকে মৃছিতপ্রায় নিত্তর পড়ে রংহছে। [প. স. —১১]
- [গ] মাথাটা জানলার উপর রেখে দিই, বাতাস প্রকৃতির সেইইতের মতো আতে আতে আমার চুলের মধ্যে আঙুল বুলিয়ে দেয়, জল ছণ্ছল্ শদ করে বয়ে য়য়, জ্যোৎয়া ঝিক্মিক্ করতে পাকে, এবং অনেক সময়—'জলে নয়ন আপেনি ভেসে য়য়'। [প. স.—২৬]
- ্ঘি বেশ ছোটো নদীর কলরবের মতো, ঘাটের নেষেদের উচ্চংসি মিট্ট কঠমর এবং ছোটোখাটো কথাবার্তার মতো; বেশ নারকেল-পাঙার ঝুর্ঝুর্
  কাঁপুনি, আমবাগানের ঘনছায়া এবং সর্বেখেতের গম্বের মতো—বেশ সালাসিথে
  অথচ স্কর এবং শান্তিময়, অনেকধানি আকাশ-আলো-নিন্তরতা এবং করুণতায়
  পরিপূর্ণ। পি. সঃ—৪৪]
- িঙ্ যথন সন্ধার আলোক এবং সন্ধার শান্তি উপর থেকে নামতে থাকে তখন সমস্ত অনবক্রম আকাশটি একটি নীলকান্তমণির পেয়ালার মতো আগাগোড়া পরিপূর্ণ হয়ে উঠতে থাকে; যথন ন্তিমিত শান্ত নীরব মধ্যাহ্ন তার সমস্ত সোনার আঁচলটি বিছিয়ে দেয় তখন কোথাও সে বাধা পায় না—চেয়ে চেয়ে দেথবার এবং দেখে দেখে মনটা ভরে নেবার এমন জায়গা আর কোথায় আছে।

[ প. স.—১২২ ]

<sup>[</sup>চ] জলের বহস্তগর্ভ থেকে একটি স্নানন্তত্র অলৌকিক জ্যোতিঃপ্রতিমা

উথিত হয়ে নীরব মহিমার দাঁড়িরে আছে; তার ডাঙার উপর কালোমের ক্ষীতকেশর সিংহের মত ক্রকুটি করে ধান্তক্ষেত্রের মধ্যে ধাবা মেলে দিয়ে চূপ করে বলে আছে—সে ধেন একটি স্থলরী দিবাশক্তির কাছে হার মেনেছে, কিন্তু এধনো পোষ মানেনি, দিগন্তের এক কোণে আপনার সমস্ত রাগ এবং অভিমান গুটিরে নিয়েবসে আছে। [প.স.—১১১]

ছি । গাঢ় নীল মেঘ দিগন্তের কাছে একেবারে থাকে থাকে ফুলে উঠেছে, একটা প্রকাণ্ড হিংস্ত্র দৈত্যের রোষক্ষীত গোঁফ-জোড়াটার মতো। এই ঘননীলের ঠিক পাশেই দিগন্তের সবশেষে ছিল্লমেবের ভিতর থেকে একটা টক্টকে রক্তবর্ণ আভা বেরোচ্ছে—একটা আকাশবাগি প্রকাণ্ড অলৌকিক 'বাইসন' মোষ যেন থেপে উঠে রাঙা চোধহটো পাকিয়ে ঘাড়ের নীলকেশরগুলো ফুলিয়ে বক্তভাবে মাখাটা নাচু করে দাড়িয়েছে, এখনই পৃথিবীকে শৃকাঘাত করতে আরক্ত করে দেবে—। [প.স.—৫৯]

এইসব অংশের সৌন্দর্য বিশ্লেষণ করে কাকেও বোঝাবার প্রয়োজন নেই, রসজ্ঞ পাঠকমাত্রেই এগুলির সাহিত্যিক উৎকর্ষ সহজেই উপলব্ধি করতে পারবেন।

পূর্বে আমর। বলেছি, সাময়িক বহু কবিত। এবং ছোটগল্প-রচনার ইতিবৃদ্ধ এই পত্রগুলির মধ্যে বিক্ষিপ্ত রয়েছে। কয়েকটি পত্রে কবির যে-সকল রচনার প্রেরণা ও উপকরণের পরিচয় চিহ্নিত আছে তার কতকগুলির উল্লেখ করা যাচ্ছে:

| ब्रह्म)                                       | পত্ৰসংখ্যা |
|-----------------------------------------------|------------|
| 'যেতে নাহি দিব' [ সোনার তরী ]                 | >8, >>     |
| 'হুখ' [ চিত্ৰা ]                              | २२,१२७, ८० |
| মৰ্ত্যপ্ৰীতিমূলক সনেটকল্প কবিতা [ সোনার তরী ] | ৩৬         |
| 'সমুদ্রের প্রতি' [ সোনার তরী ]                | ৩৮, ৬৪, ৬৭ |
| 'ৰস্ক্রা' [ সোনার তরী ]                       | <b>£</b> 9 |
| 'অন্তর্যামী' [ চিত্রা ]                       | >05        |
| 'শৈশবসন্ধ্যা' [ সোনার তরী ]                   | 200        |
| 'গানভন্ন' [ সোনার তরী ]                       | 42         |
| 'শোস্টমাস্টার' [ গল্প ]                       | २५, ७०     |
| 'ছুটি' [ গল্প ]                               | २५         |
|                                               |            |

| ~ |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
|---|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|   | রচনা .                    | The state of the s | ত্ৰসংখ্যা |
|   | 'नगाखि' [ गज्ञ ]          | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 30        |
|   | 'কুধিত পাষাণ' [ গল্প ]    | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | るくと       |
|   | 'स्मिष श्व द्वीख' [ शहा ] |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 900       |

এ ছাড়া 'চৈ তালি'-'চিত্রা'র আরো কয়েকটি কবিতার ভাবের অঙ্কুর ছিন্নপত্তে দেখতে পাই।

ছিন্নপত্রের পত্রন্তলো সাধারণ পত্রর্বনা থেকে পৃথক। এ ধরণের পত্রলিখন বাংলাসাহিত্যে নেই, এর অনুরূপ রচনা মেলে ইংরেজি সাহিত্যে। রবীন্দ্রনাথ নিজেও পরবর্তী জাবনে এরপ চিঠি লেখেননি। কবির স্বীকৃতি এইরপ: 'যদি না মনে করো আমি অহংকার করছি তাহলে সত্যু কথা বলি, অন্তব্য়সে আমি চিঠি লিখতে পারতুম, যা-তা নিয়ে। মনের সেই হাল্কা চাল আনেক দিন থেকে চলে গেছে। এখন মনের ভিতর দিয়ে তাকিয়ে বক্তব্য সংগ্রহ করে চলি, চিন্তা করতে করতে কথা কয়ে যাই—দাড় বেয়ে চলিনে, জাল ফেলে ধরি। উপর্কার চেউরের সঙ্গে আমার কলমের গতির সামঞ্জ্র থাকে না। যাই হোক একে চিঠি বলে না। পৃথিবীতে চিঠিলেখার যারা যশ্বী হয়েছে তাদের সংখ্যা অতি অন্ত্র। যে-ছুচারজনের কথা মনে পড়ে—তারা মেয়ে। আমি চিঠি-রচনায় নিজ্যের কীতি প্রচার করব, এ আশা করিনে।'

[ ৩৭-সংখ্যক পত্র: 'পথে ও পথের প্রান্তে' ]

পরিশেষে একটি কণা। ছিন্নপত্র অধুনা বিশ্ববিভালয়ের পাঠাগ্রাছের তালিকাভুক্ত হয়েছে। কিন্তু ছিন্নপত্র যে-শ্রেণীর রচনা তাতে পুন্তকথানিকে আবিভিক পাঠাপুন্তকরূপে নির্ধারিত করলে এর প্রতি উপসংহার

সমাদর দেখানো হয়, এরূপ আমরা মনে করি না।
এ বই প্রশান্ত নির্জনে উপভোগা, এবং সংগতভাবে ছাত্রছাত্রীদের অবসর-পাঠারুপে
নির্দোশত হলেই এর প্রতি। স্থবিচার করা হত। গ্রন্থখানি এত আনায়াস ও
বছেন্দ্প্রকাশ যে, টীকাটিপ্রনী ও ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের রুড় আলোকপাতে এর শান্ত
মাধুর্য বিনন্ত হবারই সন্তাবনা। ছিন্নপত্র বুঝবার গ্রন্থ নয়—মুখন্থ করবারও নয়।

বইটি পাঠ করে কবির দঙ্গে ও কবির দেখা নিদর্গপ্রকৃতির সঙ্গে পরিচয়ের ভারটিই

অস্তবের নিভূতে মুদ্রিত করে রাধবার যোগ্য।

## 'প্রবা'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্পুরবী'-অধ্যায়—'-পুরবী'-র মিশ্র রাগিনী—কবির সাধাহরবাধ—একক সভার অবেধণ ও পৃথিবীপ্রতি
—'পূরবী' কাব্যে সহজ প্রীভিরস: নাম-কবিহা—'মাটির ডাক'—'ডণোডক্ল' কবিতায় কবির
কর্মার বিষয়—নাদ্য ও ঘৌষনের স্মৃতিরোম্ব্রন ও মাননীর অবেধণ করির করিত 'লীলাসন্থিনী'-র
স্কর্মার বিষয়—নাদ্য ও ঘৌষনের স্মৃতিরোম্ব্রন ও মাননীর অবেধণ করির করিত 'লীলাসন্থিনী'-র
স্করণ—'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' কবিতার অস্তর্নিহিত ভাবসত্য—'সাবিত্রী'-র সঙ্গে 'আহ্বান'-এর পার্থক্য
—'আহ্বান'-এ সম্বোধিতা নারীটির স্বরূপ—'বকুলবনের পালি'—'ক্ষণিকা'—'লিপি'—'সত্যুক্রনার্থ দত্ত'
—'আলা'—'পথিক'-অধ্যায়ের কয়েকটি কবিতা—'ক্ষাল'—উপসংহার ;

রবীক্রনাথের পরিণামম্থী কবিপ্রতিভা বারে বারে আমাদের বিশ্বিত ও চমকিত করেছে—অভাবনীয় অপ্রত্যাশিতের সঙ্গে সাক্ষাৎকার ঘটিয়েছে। তাঁর স্থাবি কাব্যজীবনে কত বিচিত্র অধ্যায়, কত বিভিন্ন ভাবচক্র। বছরূপীর মতো

কত-না বিচিত্র মৃতিতে কবি আত্মপ্রকাশ করলেন পাঠকসাধারণের কাছে—বিশ্বয়-বিমৃঢ় দৃষ্টিতে সকলে ভাকাল তাঁর উজ্জ্বল অস্যধারণ কবিমৃতিটির দিকে।

একই কবির জীবনে এত ঋতুপরিবর্তন এত রীতিপরিবর্তন আর কোণায় আমরা দেখেছি, কোণায় দেখেছি অফুরস্ত কবিত্বে এমন নির্বাধ উৎসার! রবীন্দ্র-কবি-প্রতিভা অসাধারণ, এর ঐশ্বর্যের কোনো পরিমাপ হয় না। তাঁর নিত্যস্প্তি-কিয়াশীল মনের গোপন অন্তঃপুরে প্রবেশ করতে চাইলে এক তুর্ভেত্য রহস্তের প্রাকারে প্রতিহত হয়ে কিরে আসতে হয়। তিনি কেবলই বেশ বদল করে চলেছেন, ফ্রের ফিরে নতুন মূর্তিতে দেখা দিয়েছেন, নতুন কঠে নতুন রাগিণী গেয়ে চলেছেন। আর, এই অসামান্ত কলাবিদের দিকে মুয়দৃষ্টিপাত করে আমরা বলেছি—'তুমি কেমন করে গান কর হে গুণি'!

রবীক্রকাব্যে চমকপ্রদ অভিনবত্বের—অপ্রত্যাশিতের—কথাই বলছিলাম। প্রেমসৌন্দর্যের ঝর্ণাধারায় স্নাত হয়ে সোনার কালিতে ধে-কবি লিখলেন 'সোনার তরী'-'চিত্রা'-'চৈতালি' ইত্যাদির কবিতাগুলো, ধে-কবি ডুব দিলেন প্রকৃতির

রবীশ্রকবিজীবনের সমুদ্রে—সেই কবি স্থলরী পৃথিবীর যৌবনভরা বাহুপাশের বন্ধন এড়িয়ে দ্রে, বহুন্রে, সরে গেলেন এক বান্ধবাতীত

অতীক্রিয় সত্তার অমোদ আহবানে। পরিদৃখ্যমান রূপজগংমিধ্যা হয়েগেল, মর্তমমতার চেয়ে অমর্তমাধুরীর আকর্ষণ প্রবলতর হল। কবি অরূপস্থলরের দিকে 'থেয়া'র পাড়ি জমালেন, 'গীতাঞ্জলি'-'গীতিমালা'-'গীতালি'র ক্লে তরী ভিড়িয়ে 'অরূপ'-এর প্রেমে আত্মনিমজ্জন করলেন। পরম রসময় 'এক'-এর লালায় মেতে একালে করি পাঠককে যে-রস নিবেদন করলেন স্বরূপত তা আধ্যাত্মিক। এখন করির বিহরণ ধ্যানলোকে—অপাধিব এক কল্পলাকে। আমরা ভাবলাম, পৃথিবীর অক্তম শ্রেষ্ঠ রূপতান্ত্রিক সৌল্মর্যরসিক করি অধ্যাত্মগতে বৃথি নিজেকে হারিয়ে ফেললেন, 'এক'-এর প্রেমধ্যানে সমাধিত হয়ে মাটির পৃথিবীর সঙ্গে প্রাণের যোগস্ত্রটি ছিল্ল করলেন বৃথি।

কিন্তু তা হবার নয়। 'বলাকা'র মধ্য দিয়ে আবার আমরা কবিকে এক নতুন রূপম্তিতে দেখতে পেলাম। তিনি যেন কার আদেশ ভনতে পেয়ে দেবতার মন্দিরের নিভৃতি থেকে বেরিয়ে এলেন, তাঁর কণ্ঠে উচ্চারিত হল—'ন্তন সমুদ্রতীরে তরী নিয়ে দিতে হবে পাড়ি'। দেবতার সমুধে যে-'গানের স্থরের আসন' তিনি পেতেছিলেন সেই আসন ছেড়ে তাঁকে উঠে আসতে হল, কারণ—'এবার জীবন মাতল মরণবিহারে।' 'বলাকা'-পর্বে কবির কাবাজীবনে এক নতুন পর্যায় শুরু হল, কবিকঠে উদ্গীত হল 'রুদের ভৈরবগান'। শান্তিম্বর্গ থেকে তাঁর এই অপসরণ विर्भिष्ठार्य नक्षनीय। किन्छ 'वनाका'म कवित्र पृष्टि वाखरवत्र पिरक निवक्त शरनछ, এ যুগে জগৎ ও জীবনের ষে-পত্য তিনি উপলব্ধি করেছেন তা আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতার বাইরে। এথানেও তাঁর দৃষ্টি আধ্যাত্মিকতার অন্নরঞ্জিত,—জাগতিক বস্তুর রূপরস-আস্বাদন নয়, হৃষ্টির স্থরূপ-উদ্ঘাটনেই কবি এখন নির্ভ। কবির মনোভাব এখন মহাপথিকের, পথের প্রেমেই ভিনি মন্ত, কেবল 'অজানা হইতে व्यकाना'त नित्क हनाहे वर्जभारन ठाँत कार्छ नवरहरत वर्षा नठा वरण मरन हर्ष्छ। 'বলাকা' চির্যাত্রী মানবাত্মার অনন্ত-প্রধাত্তারই মহাসঙ্গীত, যে-মানবাত্ম। নিত্যকাল ধরে উচ্চারণ করছে—'হেণা নয় হেণা নয়, অল কোণা অল কোনোখানে'। 'বলাকা'য় কবি ববীন্দ্রনাথ দার্শনিক-মনোভাবসম্পন্ন হয়ে উঠেছেন, প্রজ্ঞার দীপ জেলে বিখলোক পরিভ্রমণ করেছেন, অপ্র্র ছন্দের বাঁধনে বেঁধেছেন নিজের অলৌকিক অনুভূতিকে। এই কাবাধানিতে এক বলিষ্ঠ জীবনবোধ সকলেই লক্ষ্য করবেন, কিন্তু তা বৈরাগামূলক। তাই আসজিবিরহিত যাত্রী-কবির কঠে আমর ওনতে পাই: 'চলার অঞ্লে তোরে খ্ণাপাকে বক্ষেতে আবরি थवांत्र वस्तन १८७ निरंश गांक शत्रि मिगल्खत लाद्य मिगखः ।'

'বলাকা'র-পর কবি ত্থানি কাব্যগ্রন্থ প্রণয়ন করেন—'পলাতকা' ও 'শিশু ভোলানাথ'। এত্টি কাব্যেও অন্নবিস্তর 'বলাকা'-র ভাবচিস্তার প্রভাব দেখা যায়। 'পলাতকা'-য় বাস্তবের মধ্যেও বাশুবাতীত এক রহস্তময় সন্তার পদসঞ্চার ভনতে পাই আমরা, 'শিশু ভোলানাথ'-এ অনাসক্ত জীবনের প্রাণাচ্ছল চঞ্চলতা।
বুঝতে কঠ হয় না, কবি এখনো 'বলাকা' কাব্যের ভাবমণ্ডল থেকে সম্পূর্ণ নিক্ষান্ত
হতে পারেননি।

'শিশু ভোলানাথ' লিখবার পর কবি অনেকদিন গীতিকবিতা-রচনায হাত দেননি। রবীক্ররিসকরা ভাবলে, কবির বাণীর-সঙ্গীত-রচন-প্রতিভা বৃশ্ধি কৃষিমূতার মুখে, পূর্ববর্তী 'বলাকা'তেই বৃশ্ধি কবি তাঁর অন্তরন্ধ ভাবজীবনের স্বক্থা চড়া সুরে নিংশেষে, বলে ফেলেছেন। কিন্তু বাণীসিদ্ধ পুক্ষ রবীক্রনাথের শেষকথা উচ্চারিত হতে এখনো যে সনেক দেরি, তা পাঠকসমাজ সৈত্যিই বৃশ্ধতে পারেনি। কবি তো নিজেই আমাদের শুনিয়েছেন—'শেষ নাহি যে, শেষ কথা কে বলবেঁ।

সহসা কবি-রবীক্ত আত্মপ্রকাশ করলেন 'পূরবী'-র মাধ্যমে। তাঁর কঠে উদাত্তগণ্ডীর ললিতমধ্র হ্রবে বেজে উঠল বেলাশেবের গান। অন্তগামী রবির স্বর্ণরিথিবিচ্ছুরণে আকাশ যেমন রঙে-রঙে রভিন্ ইয়ে ওঠে, বার্ধক্যে সম্পস্থিত কবির প্রতিভারশির বিচ্ছুরণে তেমনি তাঁর কাব্যের নভোদেশ বিচিত্র বর্ণরাগে আলিম্পিত হল। অন্তাচলের ধারে এসে রবি-কবি পূর্বী-অধ্যার'

স্বাচলের দিকে তাকালেন, অতীতের 'মেই যে আমার নামা বঙ্গের দিককলেন আলোকে বিশ্বিক

নানা রঙের দিনগুলি'-কে গোধ্লিক্ষণের আলোকে বিশ্বতির তামসলোক থেকে উদ্ধার করতে চাইলেন। 'প্রবী'-তে কবির দৃষ্টি হুদিকে প্রসারিত—পশ্চাতে ও সম্প্রে। পশ্চাতে হারানো ধৌবনের মধুময় সহস্র শ্বতি, প্রকৃতি-উপডোগের আমের আনন্দ; সম্প্রে বৈতরণীকৃলের ওপারের ঘনায়মান অরুকার, মরণের দ্রশুত অম্পত্তি পদ্ধানি। ফিরে-পাওয়ার আনন্দ ও ছেড়ে-যাওয়ার বেদনা, এই মিশ্র অমুভৃতির জ্বেরু কবিকগুনিঃস্ত প্রবী রাগিণীও বিমিশ্র হয়ে,পড়েছে। তাই জীবনের 'শেষ বসস্ত'-এ 'যৌবনবেদনারসে উচ্ছল আমার দিনগুলি' নতুন করে পেয়ে তিনি একদিকে যেমন আশ্বন্ত হচ্ছেন, অক্তদিকে তেমনি 'দেখ না কি হায় বেলা চলে বায় সারা হয়ে এলো দিন' বলে কেমন যেন একটা বিষাদব্যাকৃলতা অমুভব করছেন,—'মহেন্দ্রের তপোভঙ্গ দৃত'-এর পক্ষেও বার্ধকোর নিয়াভকে অস্থীকার করা অসন্তব। এ কারণে প্রান্তরে পশুর 'কঙ্কাল' দেখে তাঁর মনে মৃত্যুভাবনা জাগে, নিশীখে 'পদধ্বনি' শুনতে পেয়ে তিনি কেমন যেন শঙ্কিত হয়ে ওঠেন, 'অপ্রের পথে' যাত্রাকালে জীবন আর মরণের মধ্যে সংযোগের অলক্ষ্য একটি স্ত্র সন্ধান করেন। বর্তমান কাব্যে কবিচিত্রের আসন্তি ও বৈরাগ্য রৌক্সছায়ার ল্কোচুরিধেলার স্প্রি করেছে,—ধূলির ধরণীতে দাঁড়িয়ে ললাটে

মুক্তির টিকা আঁকবার প্রয়াসটি সত্যিই মর্মন্পর্শী। তবে মনে রাখতে হবে, 'পূরবী'-তে কবি কোনো এশী সন্তার আশ্রম লন নাই। এখন তিনি ধ্যানলোকে অবস্থান করছেন না, মাটির মাম্নের কোলেরই কাছাকাছি বদে রয়েছেন। এদিক থেকে দেখতে গেলে 'পূরবী' প্রত্যাবর্তনের কাব্য—আকাশ থেকে নীড়ে, সমুদ্ধ থেকে তীরে প্রত্যাবর্তন। মানবঙ্গীবন, মানবহানয়, প্রকৃতির উদার সৌলর্থস্বমাই এখন তাঁর কবিতার বড়ো উপজীবা। তবে, এই কাব্যে কবির ঘাত্রীমনোভার প্রকাশ পেয়েছে বলে, 'অপূর্বের পথে ছার খোলা'-র কথা পরিবাক্ত হয়েছে বলে, গ্রন্থানিকে শুধ্ প্রত্যাবর্তনের কাব্য বলাটা সঙ্গত হবে না—এ গ্রন্থ এগিয়েছলার কাব্যন্ত বটে। বেলাশেষের 'পূরবী' বেলাক্ষর 'প্রভাতী'-র প্রতিও ইদিত করছে যেন।

'পূরবী' কাব্যের সব কবিতাই ঠিক এক হবে বাধা বা একই মনোভাব নিম্নে লেখা নয়। এতে স্থাবৈচিত্র্য আছে, ঠিক ধেমন আছে আবাে পরবর্তাকালের 'শেষ সপ্তক'-'বীথিকা'-'সানাই' প্রভৃতিতে। অথবা, বিপরীতভাবে বলা যায়, ধেমন মোটামুটি একই মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে 'পূরবী'র মিশ্র রাগিনী 'চৈতালি'-'নৈবেভ'-'ক্লিকা'-'কল্লনা', এমন কি পরবতী বলাকা'তেও। পূরবী কাব্যের কবিতাগুলিকে পৃথক হই অধ্যায়ে চিহ্নিত করা হয়েছে। প্রথম খোলটি কবিভার নাম 'পূরবী'—বিভায় অংশের নাম 'প্রিক', এতে যাটেরও অধিক কবিতা রয়েছে। তেষটি বংসর বয়সে কবি যথন পশ্চিমের যাত্রী [এ সময় কবি দক্ষিণ-আমেরিকা ও রুরোপে ভ্রমণ করিছেলন] তখন পূরবীর বিভায় ভাগের কবিতাগুলি রচনা করেন।

কাব্যের নাম দেখে খতঃই মনে হয়, কবির বয়জেনের দলে এর একটা সম্বন্ধ আছে। হয়তো এসময়ে কবি মনে করেছিলেন তার জীবনের শেষমূর্ত না হোক, সায়াহ্য সমাগত। তাই পূর্বী রাগিণী তাঁর বীণায় বাজাতে চেয়েছিলেন। এ সময় কবি পীড়িতও হয়েছিলেন। অস্ত্র অবস্থা তার সায়াহ্যবাধকে বাড়িয়ে তুলতেও সাহায়্য করতে পারে। ফলে দেখা যায়, কবির য়য়হাহবোধ

পূর্বীর অনেকগুলি কবিতায় কবি পৃথিবীকে ছেড়ে চলে-যাওয়ার কথা বলেছেন। একটি কবিতায় তো স্পষ্ট মৃত্যুর সঙ্গে মুখোমূথি
হওয়ার কথা বলা হয়েছে। অবশ্ব পূর্বী-রচনাকালে কবির য়ে প্রান্তিক'-এর মতো
অবস্থা হয়েছিল তা নয়। তবে একটা প্রকা বিদায়বোধ য়ে তাকে পেয়ে বদেছিল
এসম্বন্ধে কোনো সন্দেহ নেই। কবির এই বিদায়বোধের প্রকাশ—যাত্রা, লীলা-স্বিনী, বকুলবনের পাথি, শেষ অর্ঘ্য, ধেলা, অপরিচিতা, তারা, শেষবসন্ত প্রভৃতি।

এগুলিতে কবির হারানো প্রীতি, ভূলে-যাওয়া শ্বতি, হারানো মানুষ, প্রার্থিত বস্তুর অধ্যেণ প্রভৃতি প্রকাশ পেয়েছে।

কিন্তু এ ছাড়া এমন কবিতা কয়েকটি রয়েছে যার মধ্য দিয়ে দৃঠবৃস্তর অস্তরালবর্তী এবং তুর্লভ কেংনো একক সভার অধ্যেবের স্থর ধ্বনিত হয়েছে। সেথানে কবির বিরহিত মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে। তা ছাড়া, তাঁর পৃথিবা-প্রীতি এবং ঋতুরস্প-পর্যায়ের নবীনের আগমনের ও আনন্দলীলার কবিতাও

একক মন্তার অবেষণ ও পৃথিবীপ্রীতি করেকটি রয়েছে। শেষের গোছির মধ্যে 'তপোভক' অন্ততম। প্রবী গ্রন্থের কবিতাগুলির রচনাকাল লক্ষ্য করলে দেখা যায়, 'প্থিক'-শ্রেণীর কবিতাব্লী, যা

পূরবীর মধ্যে সংখ্যার অধিক—সেগুলি একবে তৈ চার মাসের মধ্যে রচিত হয়েছিল ১০০০ আখিন থেকে পৌষ]। এসব কবিতা তাঁর ভ্রমণশীল অবস্থার লেখা। তার পূর্বেকার রচনাগুলি সম্পর্কে বহিরক্স বিচার প্রয়োগ করলে তাতে এই ধরণের কোঁকের অভাব লক্ষ্য করা যায়। ১০০০ সালের কয়েকটি কবিতা এবং তার পূর্বেকার তু'তিন বৎসরের কয়েকটি নিয়ে পূরবীর প্রবী'। তারও পূর্বে বছদিন যাবত কাব্যলক্ষীর সঙ্গে কবির সাক্ষাৎকার হয়নি বললেই চলে। যাই হোক, প্রবীর সর্বত্রই হারানো দিনের জন্তে বেদনাময়তা ও আসর নীড়ত্যাগের ব্যাকুলতা ও বিরহ প্রকাশ পেয়েছে, এমন চরম অভিমত আমরা প্রকাশ করতে চাইনে। তবে একথা ঠিক যে, বিচেছদবেদনা এবং অন্বেষণপ্রত্থিত পূরবীর একটি প্রধান রাগিণী এবং যে-কয়টি কবিতায় এই মনোভাব প্রবীর একাশিত হয়েছে সেগুলি রচনাহিদেবে উত্তম, সন্দেহ নেই। দেখবার বিষয় এই যে, ইতঃপূর্বেকার প্রধানতম ও বলিষ্ঠতম রচনা 'বলাকা'র তেমন প্রভাব পূরবীর মধ্যে নেই। বরং পরবর্তী রচনা 'মছয়া' ও ঋতুনাট্যগুলির মধ্যে আছে। পূরবীর এই ব্যতিক্রম যেমন বিশ্বিত করে, তেমনি এর আদর্শমূলকতাহীন সহজ প্রীতিরস পাঠকের চিত্তে অপরিসীম আনলও সঞ্চাবিত করে।

এই কাব্যের 'পূরবী'-অংশের আরম্ভের 'পূরবী'-নামক কবিতাটিতে কবির এই সহজ প্রীতিরস—যা মানবিক এবং যা পরিচিত পৃথিবীর হাসিকানার সঙ্গে

'প্রবী' কাব্যে সহজ প্রীতিরস ঃ নাম-কবিতা বিজড়িত—তার স্বচ্ছল এবং অকপট প্রকাশ ঘটেছে। সাধারণ মানুষের অস্তরের স্পর্শলাভের জন্তে কবিচিত্ত এখন ব্যাকুল, মানবের প্রাত্যহিক জীবনের কল্ধবনির

সক্ষে তিনি নিজের প্রাণের সঙ্গীত মিশিয়ে দিতে চান। এই পৃথিবীর প্রতি তাঁর যে একটা অচ্ছেত্ত নাড়ীর টান রয়েছে, এসত্যটি কবি আজ একান্ত নিবিড়ভাবে অথভব করছেন। জীবনের অপরাহুবেলায় চারদিকের পরিচিত সংসারের দিকে তাকিয়ে কবি যে-মানবস্থলভ অগুভূভিকে ছন্দোবন করেছেন, স্থারের আন্তরিকভার জন্মে তা সর্বজনের হৃদয়গ্রাহী ধ্য়ে উঠেছে:

এই ভালো রে প্রাণের বঙ্গে এই আসন্ধ সকল অংশ মনে
পুণাধরার ধুলো-মাটি-ফল-হাওয়া-জল-তৃণ-তরুর সনে।
এই ভালো রে ফুলের সঙ্গে আলোয় জাগা, গান গাওয়া এই ভাষায়,
তারার সাথে নিশীথ রাতে ঘুমিয়ে পড়া ন্তন প্রাতের আশায়॥

এখনকার ক্রিমনোভাবের দক্ষে 'ক্ষণিকা' কাব্যের ঠিক তুলনা করা চলত যদি-না অপরাহুবেলার স্থাভাবিক মনোভাব আত্মীয়দের স্থাভিচিন্তন ক্রির চিত্তে ব্যাপ্ত করে পাকত। কারণ, ক্রি ঠিক 'ক্ষণিকা'র মতোই নির্লিপ্ত চিত্ত নিরে বলতে পারছেনঃ

এই ষা দেখা, এই ষা ছোওয়া, এই ভালো এই ভালো। এই ভালো আজ এ সক্ষমে কান্ধাহাসির গন্ধাযমুনায় টেউ খেয়েছি, তুব দিয়েছি, ঘট ভরেছি, নিয়েছি বিদায়।

প্রবী-অংশের তৃতীর কবিতা 'মাটির ডাক'-এও মোটাম্ট এই পার্ধিব প্রাপ্তির আনন্দরদের কথা বলা হয়েছে। কবিতাটির মধ্যে আমরা কবির পৃথিবী-প্রীতি বা প্রকৃতিপ্রীতির নির্বাধ উচ্ছলন দেখতে পাই। যে-প্রকৃতির সঙ্গে কবির যোগ ছিল অতিশয় নিবিড়, সেই প্রকৃতিকে—খামলা পৃথিবীকে—মাটির মা'কে উপেক্ষা করে এতকাল তিনি যেন কোনু বেড়াঘেরা

'শাতির ডাক' বিষম নির্বাসনে আশ্রয় নিয়েছিলেন। ওই যাস্ত্রিক্তাময় জীবনের মধ্যে থেকে তাঁর প্রাণ কী এক শৃক্তভায় হাহাকার করে উঠেছে। আজ হারানো মাটির মা'কে ফিরে পেয়ে, প্রকৃতির বুকে প্রভাবর্তন করে, কবি শান্তিসাগরে নিমজ্জিত হলেন। 'মাটির ডাকে' কবির উদাসীন আত্মা এখন ঘরের দিকে ফিরেছে, এবং কবি নিজের ভূল বুঝতে পারছেন—'কী ভূল ভূলেছিলেম আহা সবচেয়ে যে নিকট তাহা স্ক্রুর হয়ে ছিল এতদিন।' পুনর্বার্র কবি নিকটকে কাছে পেলেন, প্রাণের অভাব মিটে গেল, জীবন পরিপূর্ণ আনন্দ-শান্তি-সার্থকতায় ভরে উঠল। কিন্তু কবির এ মনোভাব পরিবর্তিত হতেও বিলম্ব হয়নি। কারণ, বংসরাধিককাল পরে লেখা 'যাত্রা' কবিতায় দেখছি, যাত্রার বা বিদায়ের প্রয়োজনে বৈরাগ্য ও আনন্দের মধ্য দিয়ে কবি চলেছেন মরণলোকের অভিমুখে। যাত্রার প্রাঞ্জালে কবির মনে এক্লপ একটি প্রতায় ক্রায় হয়ে উঠেছে—সেধানে অর্থাৎ মরণের পারে এখানকার আনন্দের পুনরাবৃত্তি ঘটবে,

তাঁর অসম্পূর্ণ আশা পূর্ণতা লাভ করবে। কিন্তু মর্তের বন্ধন ছিন্ন করার বেদনাও কি কম তীর, বার্ধকোর নিয়তিকে হাসিম্থে স্থীকৃতি জানানো কি এত সহজ্ঞ কথা! তথাপি কবি একটি তত্তকে আশ্রয় করে জরার নিয়তিকে অশ্বীকার করতে চেয়েছেন, সায়াহ্নবোধের শুগুতাকেও জয় করবার প্রয়াসী হয়েছেন। এই মনোভাবেরই শ্রেষ্ঠ কবিতা 'তপোভক্ষ'।

'তপোভক্ষে' কবির কর্মনার বিষয় হল—জরা ও ধৌবন, জীবন ও মৃত্যু, প্রাপ্তি ও শৃত্যুতা এর পর্যায়ক্রমে আবৃত্তি চলেছে, স্প্তির লীলায় এবং এই দ্বন্দের পরিণামে আনন্দ এবং যৌবনের জয়লাভ ঘটছে। স্থতরাং মৃত্যুভয় অকর্ত্যু, শাশানবৈরাগ্য নিরর্থক, অতএব পরিত্যাজ্য। প্রকৃতির মধ্যে, ঋতুপর্যায়ে শীতের পর বসন্তের পুনরাগমনের দৃষ্টাস্তে 'পূরবী'র কবি নিত্যুনধীনের লীলারক্ষ উপলব্ধি করেছেন, শীলারস্বিহারী নটরাজকে দেখেছেন। কবির নটরাজ-ঋতুরক্ষের এই বিশেষ স্কর্মনার্যার আগ্যমনী। আবার, প্রকৃতির বুকে কবি যে-লীলা দেখেছেন, মাগুরের

'তপোভক্ক' কবিভায় কবির কল্পনার বিষয়

প্রাণেও তার অনিবার্য প্রকাশ লক্ষ্য করেছেন। কবি বলছেন: 'বিখের মধ্যে বসন্তের যে-লীলা চলেছে, আমাদের প্রাণের মধ্যে যৌবনের সেই একই লীলা।'

'তপোডক' এই মাছ্যের থোবনের কাব্য—তপকে, বৈরাগ্যকে, মৃত্যুর ভয়ংকরতাকে অগ্রাছ্ম করে প্রাণের মৃত্তিকে বরণ করার কাব্য। মহাদেবের তপন্তা ও তপোভক্রের রূপকের মধ্য দিয়ে কবি তাঁর উপলব্ধ সত্যটিকে অতিশয় নৈপুণ্য-সহকারে ও মনোর্মভাবে প্রকাশ করেছেন। কবি প্রকৃতির সাময়িক বিক্ততা, নিজ মনের সাময়িক দৈন্তের জন্তে তপন্থী মহাদেবকে প্রশ্ন করছেন:

অগীত সংগীতধার অশুর সঞ্চয়ভার

অযত্নে লুঞ্চিত দে কি ভগ্নতাওে তোমার অজনে। তোমার তাওবনুত্যে চুর্ব চুর্ব হয়েছে দে ধূলি ?

এবং স্বয়ং তার উত্তর দিয়েছেন এই বলে যে, এই বিজ্ঞতা, এই সৌন্দর্য-বিলোপ চিরস্তনের নয়। স্থানরকে আশ্রের কমে স্থানর করার জন্মেই, যৌবনকে জাধিকতর আনন্দর্ভ্যাল করার জন্তেই, যোগিরাজ মহাদেবের এই ক্লন্ত্র্য তপা । বুঝি একারবেই বিশ্বপ্রকৃতির কঠিন ক্ষ্ণ অবহা, নিসর্গলোকে ভীষণ বিপর্যন্ন এবং ব্যক্তিগত জীবনে শুল্লভাবোধ, মৃত্যুশোক ও নানান্ বিপত্তি। কবি বলেছেন, ভিনি তপস্থী মহাদেবের এই ছলনাকে ধরে ফেলেছেন:

হে গুৰুবন্ধনারী বৈরাগী, ছলনা জানি সব— স্থনবের হাতে চাও আনন্দে একান্ত পরাভব ছন্মরণবেশে। স্তরাং কবি আনন্দ-সতাকেই দেখবেন, এবং সৌন্দর্যের বা গৌবনের জয় গাইবেন—কারণ, তিনি কবি। মহাদেবের তপস্তা ভেঙে দিয়ে তিনি গৌবনোচ্ছ্যুাস নিয়ে আস্বেন পৃথিবীতে, যেহে ও কবিরা তপোভঙ্গের জন্ত মহেন্দ্রহে দৃত:

ভগ্নতপস্থার পরে মিলনের বিচিত্র সে ছবি দেবি আমি যুগে যুগে, বীণাতত্ত্ব বাজাই ভৈরবী — আমি দেই কবি।

কবিতাটিতে বিশ্বদেবতা বা নট্নাজের বিশ্বগত লীলাকে কবির ব্যক্তিগত জীবনেও দেখবার বাসনা প্রচ্ছের রয়েছে। বার্ধকোর ছাবে সমাগত কবির চিত্তে সাময়িকভাবে যে-বিষয়তাবোধ জেগেছিল, সেই বিষয়তাকে তিনি আনন্দের মধ্যে বিলীন করে দিয়েছেন। 'তপোডল' কবিতাটির মধ্যে আমরা কিছুটা থেন কবির আাত্মজীবনবিবৃতি প্রত্যক্ষ করছি। যতই কবি যৌবনকে পিছনে ফেলে বার্ধক্যের দিকে এগিয়ে যাচ্ছেন তত্ই যেনতিনি জগতের দৌন্ধ-উপভোগের ক্ষমতা হারিয়ে ফেলছেন, ফলে কাব্যস্থীর প্রেরণাও যেন ন্তিমিত হয়ে আসছে। তবে কি তিনি ধাানী বা বৈরাগী হয়ে উচলেন, পৃথিবীর রূপরদের স্পর্শে তাঁর চিত্ত কি পূর্বের মতে। সাড়া আর দেবে না? কিন্তু পর্মুহুর্তেই কবি উপলব্ধি করছেন, তাঁর এই সন্ন্যাসী-মনোভার ক্রণকালের। কী করে তিনি ধ্যানত হয়ে থাকবেন, সমন্ত পৃথিবী জুড়েই যে এই সন্ন্যাসের বিহুদ্ধে মন্তবড়ো একটা চক্রান্ত চলছে—প্রেমদৌন্দর্যের काट्ड देवतानीव अधवा ना मिर्स छेलास (नरे। स्नारमव्छ তো स्नारवत्र हार्ड পরাভব স্বীকার করেছিলেন—তপোমগ্রতায় নয়, তপোভকেই মহাদেবের ম্পার্থ পরিচয়। তা-ই यप्ति मতি। इत्न, यांनीधत यप्ति छेरापि इत्त उठिए पादिन, उद কবিও নিশ্রই প্রাণের শুফ্তার মধ্যে পুনবার নবীনতা-সর্সভাকে ফিরে পাবেন। আশ্চর্যস্ত্রনরী পৃথিবীর মায়ামূতিই কবির উমা, এই উমার সঙ্গে তাঁর মিলনলগ্ন ব্ঝি আসম। কবিতাটিকে বিশ্লেষণ করলে দেখতে পাওয়া যাবে, পুরাণকল্লিভ শিব, কালিদাসের শিব, আর শিল্লিদের কল্লিত নটরাজকে পটভূমিতে রেখে রবীক্রনাথ তাঁর লীলাফুন্দর বিশক্ষেবতার কল্পমূতি অন্ধিত করেছেন।

এই কবিতায় যে- দার্শনিক হরটি নিহিত বয়েছে তা হল সংক্ষরণ বা মহেশ্বরের বৃকে বিশ্বস্থীর প্রকাশন ও সংকোচন। মহেশ্বর যথন ধ্যানত্থ হচ্ছেন তথন সমগ্র স্থী সংকৃতিত হয়ে শৃততার মিলিয়ে যাচছে; আর, যথন তিনি তপোভঙ্গের পর চোথ খুলছেন তথন পুন্বার অফুরস্ত রূপসৌন্ধর্য অনস্ত বৈচিত্ত্যে স্থীর শতদল বিক্সিত হয়ে উঠছে। এখানে নটরাজের ছন্দোময় পদক্ষেপের শিল্পীজনোচিত কল্পনাট অরণ করা ষেতে পারে। পূরবীর 'তপোভঙ্গ' রূপে ও

রেসে অনিবিচনীয়-স্কার একটি কবিতা; আর, কবির একালারে একটি বিশিষ্ট কির্নাভিজিকে প্রকাশ করছে বলে রবীক্রনাথের একটি স্বানীয় রচনা।

পূরবীতে এই নিত্যনত্নের লীলা সম্পর্কে অপর একটি কবিতা রয়েছে— 'আগমনী'। শীতের মধ্যে বসন্তের আগমন—'বনের তলে নবীন এল, মনের তলে তোর।' এর পরেই আরম্ভ হয়েছে পুরানো দিনের শুতিবিজ্ঞতিত মনোভাব এবং মর্তত্যাগের কল্পনায় অনিবার্য বেদনাবিহ্বলতা। 'লীলাসন্ধিনী', 'বেঠিক পথের পথিক' এবং 'বকুলবনের পাঝি' একই স্থরের এই তিনটে কবিতা দিয়ে পুরবী কাব্যের 'পূরবী'-অংশের ছেদ টানা হয়েছে। এদের মধ্যে 'লীলাসন্ধিনী' রবীন্দ্রনাথের স্বোৎক্রই কবিতাগুলির মধ্যে একটি, এবং চিত্রে ও সঙ্গীতে উত্তম কাব্যরসের আধার হয়েছে। 'বকুলবনের পাঝি' ওইরকম নামকরা কবিতা নাহলেও, রবীন্দ্রনাথের একালের বিরহবিষাদময় অধ্যেষপ্রবৃত্তির এবং যাত্রা-মনোভাবের পরিচয়ের বাহক একটি ভালো কবিতা। পরবর্তী 'পথিক'-অধ্যায়ে জিল্ল জ্ঞাতের কবিতার সঙ্গে এই শ্রেণীর বিষাদ-আনন্দ-মিশ্রিত কবিতাগুলিই তুই অধ্যায়ের সংধ্যাগ রক্ষা করেছে।

মিশ্র পূর্বী রাগিণীর মধ্যে এই বিদায়ের রাগে অমুরঞ্জিত কবিতাগুলির কাব্যরসের আশ্রয় যে-কবিমনোভাব, তার স্বরূপটি আমাদের সঠিক বুঝে নিতে হবে। ওই কবিতাগুলি নিছক বিষাদের নয়, এবং রবীন্দ্রনাধ পৃথিবীপ্রীতির

বালা ও যৌকনের স্মৃতি-রোমন্থন ও মানদীর অধেবণ অনন্যসাধারণ কবি হলেও, একই সঙ্গে সানন্দে জীবনা-স্তবের যাত্রী বলে, বিষাদময়তা উৎসাহের মধ্যে মিলিত হয়েও গেছে। কিন্তু পূর্বীতে কবি আশ্চর্যভাবে বাল্য ও যৌবনের শ্বতিতে ফিরে গেছেন এবং তাঁর হারানো

আনন্দের কণিক। অর্থাৎ তাঁর প্রকৃতিনির্ভর কাব্যান্নভবের মধ্যবতিনী মানসীর অধ্যেপ করেছেন। একদিকে পশ্চাতের আকর্ষণ অন্তদিকে চলার উৎসাহ, এই ছই মনে ভাবের দ্বন্ধ থেকেই প্রবীর গোধৃলিকল্পনার কবিতাগুলি লেখা। 'লীলাস্থিনী' এই শ্রেণীর শ্রেষ্ঠ কবিতা। কবি বিশ্বব্যের গোধৃলি-আলোকে পুনরায় তাঁর সঙ্গে মিলনবাসনা জানিষ্টেন।

কিন্তু এই 'লীলাসঙ্গিনী' ঠিক কে? এই কবিভায় কবি যে-স্মৃতির উপর জোর দিয়ে এবং যে-অনুরাগের বিশেষত্ব নিয়ে বিদায়ক্ষণে পূর্বজীবনের দিকে

ক্বির কল্পিত 'লীলা-সঙ্গিমী'-র স্বরূপ তাকাচ্ছেন, তার শ্বরূপ সম্বন্ধে ভূল ধারণা থাকলে, অথবা মোটামুটি রবীন্দ্রনাথের স্বভাবকে চিনতে ভূল করলে, তাঁর 'লীলাসঙ্গিনী'কেও বুঝতে ভূল হবে। ত্রথানে

লক্ষণীয় ষে, লীলাসঙ্গিনী কবিকে কাজের পথে নিয়ে যাচ্ছেন না, ভুরুহ তুর্গম জীবনের পথেও পরিচালিত করছেন না। বরং কাজ ভুলিয়ে দিচ্ছেন, নদীর কুলে বনপথে অকারণে পরিভ্রমণ করাচ্ছেন। কথনো আমের নবমুকুলের মধ্য দিয়ে, কথনো বর্ষাশেষের সাক্ষা মেঘচছায়ার তাঁর ইসারা ভেদে এদে কবিকে উদাদীন ও ব্যাকুল করে তুলছে। ঠিক এইসব কথাই কবি তাঁর পূর্বকাব্যজীবনে 'মানসাঁ' ও 'সোনার তরী' অধ্যায়ে বলেছেন; এবং ঘার সম্পর্কে বলেছেন ভিনি হলেন তাঁর মানসন্থলরী —প্রক্রতিলীলারসবিহারিণী এবং কবির চিত্তে প্রকৃতিনির্ভর রোম্যান্টিক ভাবাবেশের জনয়্ত্রী মানসাঁ প্রিয়। এই কবিতায়—'মনে অছে সে কি, সব কাজ, স্থা, ভুলামেছ বারে বারে' প্রভৃতি পঙ্জি থেকে আরম্ভ করে 'অ্যাত্রা পথে যানী যাহার। চলে নিক্ষল আয়েয়জনে' প্রস্তু অংশ রবীক্রসাহিত্যের রসজ্ঞ পাঠকের মনে অবশ্রই 'মানসন্থলরী'র নিয়োদ্ধত পঙ্জি গুলি অরণ করিষে দেবে:

भारत আছে কবে কোন ফুল্লগুণীবনে, বহু বাল্যকালে, দেখা হত এইজনে আধ্চেনাশোনা? ভূমি এই পৃথিৱীর প্রতিবেশিনীর মেয়ে, ধরার অন্থির এक वानकित्र मार्थ की (धना (धनार्ड স্থী, আসিতে হাসিয়া,—তঙ্গণ প্রভাতে नवीन वानिकाश्र्वि, एजरख शत्रि, উষার কিরণধারে স্থানা করি বিক্চ কুত্মসম ফুল মুধ্বানি निमाङ्क प्रथा पिटङ—निर्ध (१८७ है। नि छे परान कु फ़ांट ए सकानि। वादत वादत रेम्भवकर्डना श्रंड ज्लास आगारत, काल मिरत भेषिणव, काफ निरत्न थिए, দেখায়ে গোপনে পথ দিতে মুক্ত করি भावें भावां कात्रा श्टर, (काषा शृह्दकार्य नित्र (याज निर्द्धाना त्रश्चास्त्र : জনশুর গৃহছাদে আকাশের তলে। কী করিতে খেলা; কাঁ বিচিত্র কথা বলে ভূলাতে আমারে—।'

উপরে যে-মেয়েটিকে আমর। দেখলান সেই মেয়েটিই কবির খেলার সন্ধিনী—সে-জীবনে এবং এ জীবনেও। প্রবীতে তাঁর সঙ্গেই শেষখেলার অভিলাষ অর্থাৎ প্রকৃতিগত বিশুদ্ধ-আনন্দরস-আস্থাদনের অভিলাষ সহজেই বিদায়- অহভবের মধ্যে এসে পড়েছে। 'বকুলবনের পাধি'-ও এই 'লীলাস্ত্রিনী'কে লক্ষ্য করে লেখা। সেধানেও রয়েছে:

"শোনো, শোনো, ওগোবকুলবনের পাঝি,
দ্রে চলে এয়, বাজে তার বেদনা কি।
আষাটের মের রছে না কি মোরে চাছি?
সেই নদী যায় সেই কলতান গাহি,
তাহার মাঝে কি আমার অভাব নাহি,
কিছু কি থাকে না বাকি?
বালক গিয়েছে হারায়ে, সে-কথা লয়ে
কোনো আঁথিজল যায় নি কোথাও বরে?'

এখানেও বিদায়কালে শেষবারের মতো রোম্যান্টিক সৌন্দর্যস্থা পান করার আগ্রহ কবি প্রকাশ করেছেন — শৈষের পেয়ালা ভরে দাও, হে আমার স্থরের স্বরার সাকী।

এই নন্দনসংস্পর্যজাত 'মানস্বা'-কে 'জীবনদেবতা' বলে মনে করলে ভুল করা হবে। 'জাবনদেবতা' রবীল্রনাথের ক্রমউভিন্নমান ব্যক্তিত, তার অন্তরস্থিত চালকশক্তি— যিনি কবির জীবনকে নিয়্স্ত্রিত ও সম্পূর্ণ করছেন। नीनामिकनी कीरत्नत अपू (थनात, अपू अश्रहाकनीय आनत्मत्र माक कवित मानत्मत्र মিলনসাধয়িত্রী। তিনি কাজের পথে, জীবনের কোনো আদর্শের পথে, কবিকে চালনা তো করেনই না, বরঞ্চ কাজ ভুলিয়ে দেন। তা ছাড়া, পূর্বী কাব্যে 'চিত্রা' পর্বের জীবনদেবতাকে কবির স্মরণ করার প্রশ্নই ওঠে না। পূরবীতে কবি বিশ্বচেতনার সঙ্গে নিজের ব্যক্তিচেতনার সংযোগস্থাপন করতে চাচ্ছেন, ব্যক্তিচেতনাকে বিখের অনন্ত প্রাণলীলার উদার ভূমিতে ভূলে ধরতে প্রয়াস করছেন--বহিবিখের দিকেই তাঁর দৃষ্টি এখন প্রসারিত। এই বহির্জগংই 'লীলাসদ্বিনী'র বিচরণক্ষেত্র। এখানে স্ষ্টিক্রিখাশীল কবিবাজিত্ব ও 'লীলাসদ্নিনী' স্পাইই পৃথক হয়ে পড়েছে। 'জীবনদেবভা' কিন্তু কবিব্যক্তিত্বের সঙ্গে ওতপ্রোতভাবে বিজ্ঞভিত। 'চিত্রা'-পর্যায়ে কবি নিজ্ঞা বনের বিভিন্ন দিকের পরিবর্তন ও পূর্ণতাকে লক্ষ্য করে বিশ্বহের দক্ষে তাঁর ব্যক্তিসত্তাকে লক্ষ্য করেছেন। তারপর এই পূর্ণতা-অন্তভবের পরিস্থিতি কবিমানসে তেমন আর আসেনি। বস্তত এই ৰাজিসত্তা সম্পর্কে অন্নভব আমাদের মতো সাধারণ মালুষের চিত্তেও জাগতে পারে, কিন্তু আমরা কবি নই বলে ভাকে ঐ রূপরস দিয়ে কল্পনা করতে ও প্রকাশ করতে পারিনে। কিন্তু প্রাকৃতিক সৌলর্থের মধ্যবর্তিনী এক রহস্তমন্ত্রী স্থলরী

সিকিনীর কল্পনা করা রবীক্রনাথের মতো কবির পক্ষেই সম্ভব হয়েছে। এই ফুটি কবিতার ['লীলাসিঙ্গিনী' ও 'বকুলবনের পাধি'] ঠিক পঙ্ক্তি অনুসরণ করে লেখা 'পথিক'-অধ্যায়েব 'খেলা', 'অপবিচিতা', 'তারা', 'বিম্মরণ' প্রভৃতি কয়েকটি কবিতা। এগুলিও বিদায়মনোভাবের বেদনামাধুরীতে আঁকা এবং এগুলির মধ্যেও কবির কল্লিত 'লীলাসিঙ্গিনী'র অধ্যেষণপ্রবৃত্তি পরিক্ষুট হয়েছে।

এই শ্রেণীর পুনশ্চ->ও।বিছ্বলতার কবিতাগুলোর মধ্যে কবির 'যাত্রা'র অনিবার্যতা এবং বন্ধনমুক্তির আনন্দের কথাও পরিবাক্ত হয়েছে—বিশেষত কবি যথন জেনেছেন যে যৌবন এবং আনন্দ 'অশেষ'। তাই দেখি, 'লীলাসঙ্গিনা'-ৰ উপসংহারে যে-আশার কথা উচ্চারিত হয়েছে:

'মাল গীলভার যাহারে দেখেছি প্রাতে তারায় ভারায় তারি লুকোচুরি রাতে? স্থ্য বেজেছিল যাহার প্রশ্পাতে নীরবে লভিব তারে?'

সেই আশার উপর নির্ভর করে 'বকুলবনের পাধি'-তে বলা হয়েছে:
'শোনো, শোনো, ওগো বকুলবনের পাধি,
মুক্তির টিকা ললাটে দাও তো আঁকি।
যাবার বেলায় যাব না ছল্লবেশে,
খ্যাতির মুকুট খনে যাক্ নিঃশেষে,
কর্মের এই বর্ম যাক্ না ফেনে,
কীতি যাক না ঢাকি।'

'ববীন্দ্রপ্রতিভার পরিচয়' গ্রন্থে অধ্যাপক ক্ষুদিরাম দাস ঠিকই লক্ষ্য করেছেন: "এই শ্রেণীর বেদনামাধুর্যের সঙ্গে যুক্ত 'পেলা' ও বহুক্রত 'লালাসঙ্গিনী' কবিতায় যে-নারীমৃতি কল্লিত হয়েছেন তিনি তাঁর [ কবি-রবীক্রের ] পূর্বেকার জীবনের বিদেশিনী বা মানসক্ষনরী। কবির কল্লনাঅভ্নারে ইনি কবির সোন্দর্যাত্ত্তি, স্প্রব্যাক্লতা ও অর্পের লীলার সঙ্গের চিত্তের যোগসাধন করে এসেছেন। তাই ইনি লীলার সঙ্গিনীমাত্র। 'পূরবী'তে যাত্রার বেদনার সঙ্গে কবি যথন মর্তের বিশুদ্ধ আনন্দর্য-আখাদনের জন্তে উৎস্কেক হয়ে উঠেছেন তথন স্থভাবতই লীলাসহচরী তাঁর মনকে আকর্ষণ করেছে। ইনি কবির ব্যক্তিগত বান্তব জীবনের সংবাদ রাথেন না, অত্যক্তিয়ে কল্লনাগুলির পরিপ্রতিত সহায়তা করেন। কবির অন্ধণব্যাক্লতার বিস্তৃত অধ্যায়টির মধ্যে গোপন ধেকে,

'বলাকা'-র তীব্র জীবনবোধে প্রতিহত হয়ে, 'প্রবী'-র রসাগ্রভ্তির কালে ইনি স্বাভাবিকভাবেই কবির কাছে পূর্ব রূপ নিয়ে দেখা দিয়েছেন।"

বিষয়বস্তু মোটাম্টি এক হলেও 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান'—এই শ্রেণীর তৃটি কবিতা স্থাদে অল্পবিস্তুর পৃথক হয়ে পড়েছে। এর কারণ এ তৃটি কবিতায় প্রকাশিত কবির আত্মদর্শনবাসনা। কবি এথানে শুর্ গোপনচারিণীর প্রকৃতিই বর্ণনা করছেন 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' না, তার স্পর্শে তার চিন্তলোকে হে-আলোড়ন চলেছে, কবিতার অন্তর্শিহত যে-সৌন্দর্যের প্রকাশ জাগছে, এবং তার প্রত্যক্ষতার ভাবসভ্য অভাবে যে-বিরহ্বিকার উপাহত হচ্ছে, তার স্বরূপও বিবৃত করেছেন। ফলে কবিতাহটিতে কিছুটা তথ্যমহতাও প্রকাশলাভ করেছে; যদিও বলা যায় যে, এ তথ্য দার্শনিক তথ্ব নয়—কাব্যত্ত্ব। যেমন, 'আহ্বান' কবিতায় কবি তাঁর চিন্তের জাগরণ, কল্পলোকের অর্গলমোচন এবং নিজের

"তব কঠে মোর নাম বেই গুনি গান গেরে উঠি,—
'আছি, আমি আছি'।
সেই আপনার গানে বৃপ্তির কুয়াশা কেলে টুটি—
বাঁচি, আমি বাঁচি।
ভূমি মোরে চাও ধবে অব্যক্তের অখ্যাত আবাসে
আলে৷ উঠে জলে;
অসাড়ের সাড়া জাগে, নিশ্চল ভূষার গলে আসে
নৃত্যকলরোলে।"

कावात्रज्ञात कथा निम्ननिधिक छार कानिस्मरहन :

কবি কল্পনা করছেন, অমরাবতীর বাতায়নে কোন্ জ্যোতির্যনী গান করছেন এবং তাঁর স্থারের ইসারায় মাটির পৃথিবীতে সৌন্দর্যের চাঞ্চল্য জাগছে, কবির চিত্তে রূপরসের বেদনা স্পন্দিত হচ্ছে। ফলত:

> 'ছন্দের বক্সায় মোর রক্ত নাচে সে-চুম্বন লেগে, উন্মাদ সংগীত কোথা ভেসে যার উদ্দাম আবেগে আপনা-বিশ্বত।'

লীলাসন্থিনী এবং মানসী, হারানো তারা এবং বেলার সাধী স্পষ্ট একটি বহির্জাগতিক সন্তারূপে দৃষ্ট হয়েছেন, এবং কবি তাঁর আহ্বানে উচ্চকিত হয়ে বর্ণগন্ধগীতের মধ্যে মানসঅভিসার করছেন বলে করিত হয়েছে। প্রেক্তিকবিতাগুলির সঙ্গে এ তুটির ['সাবিত্রী' ও 'আহ্বান'] পার্থক্য হল এই মে, এখানে পূর্বপরিচন্নের কথা তেমন বলা হয়নি, বা বেদনামধ্র শ্বতির রোমন্থন করা হয়নি এবং

এগুলিতে বিদায়-মনোভাবেরও পরিচয় নেই। এখানে পৃথিবীপ্রীতি আছে, সৌন্দর্যমুখতা আছে, কিন্তু তাকে ছাপিয়ে ওই সন্তাকে অধ্যেবদের আগ্রহই প্রবলভাবে
আত্মপ্রকাশ করেছে। দেখা যায়, কবি এই সময়ে লেখা কাব্যতন্ত্রবিচারেও
বহির্জগতের একের এবং নিজ মনোজগতের একের কথা বলেছেন। যেমন: 'তারই
প্রতিঘাতে স্পষ্ট করে তুলছে, আমি আছি, এই বোধ। আপনার কাছে আপনার
প্রকাশেব এই স্পষ্টভাতেই আনন্দ, অস্পষ্টভাতেই অবসাদ। বাইরের সন্তার
অভিঘাতে সেই হওয়ার বোধে বান ডেকে এলে মন স্প্রিলীলায় উল্লেল হয়ে ওঠে।'
[সাহিত্যের পথে]। 'আহ্বান'ও 'সাবিত্রী' কবিতায় কবি তাঁর যে-উপলব্ধির
কথা কাব্যে প্রকাশ করেছেন, সাহিত্যতন্ত্বের আলোচনায় তাকেই দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ
করেছেন।

'সাবিত্রী'-র সঙ্গে 'আহ্বান' কবিতার আবার পার্থক্য এই যে, 'আহ্বান'-এ যাকে বহিলোকবাসিনী, কল্যানী, দৃতীরূপে প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের মধ্যে অমুসন্ধানের প্রশ্নাস করেছেন, তাকেই 'সাবিত্রী' কবিতায় সূর্যের মধ্যে দেখার চেষ্টা করেছেন।

শাবিত্রী'-র সলে
'আহনান'-এর পার্বকা
সভ্যবস্ত লুকান্নিত রয়েছে, এই ধারণার' বশবর্তী হয়েই

হোক, কবি স্থের মর্মলোকে এই রহস্তমন্ত্র সন্তাকে দেখতে চেন্নেছেন। উপনিষদের বাণীটি এই: 'হির্মান্তরন পাত্রেণ সত্যস্তাপিহিতং মুখম। তৎ তে পৃষণ্ অপার্ণু সত্যধর্মান্ত দৃষ্টরে॥' কিন্তু কবি উপনিষদের উপলব্ধির উপর নির্ভর করেই কবিতাটি লিখেছেন, এমন মনে করা ভ্রমান্ত্রক হবে। কারণ উপনিষদের তত্ত্যত সত্য এবং কবির উপলব্ধ সৌন্ধসত্য একবন্ত্র নন্ত্র। তবে অধ্যেষণের রীতিতে কবিকে উপনিষদের রাতির উপর নির্ভর করতে হয়েছে হয়তো—উপলব্ধি তাঁর অকীয়।

এখানে 'প্রবা' কাব্যের সাধারণ পাঠককে একটি কথা বলে রাখছি— 'আহ্বান' কবিতাটিতে সম্বোধিতা 'নারী' কবির 'চিত্রা'-পর্বের 'জীবনদেবত্য' নয়।

্য-অনম্ভ প্রাণধারা সমগ্র বিশ্বস্থাইর মধ্যে প্রবাহিত,
'আহান'-এ দথোধিতা
নারীটর বরণ
বৃকে বিচিত্ত রূপ নিয়ে প্রতিনিয়ত অভিব্যক্ত হচ্ছে, মহা-

সীন্দর্যের প্লাবন স্ষ্টি করছে, সেই প্রাণপ্রবাহকে—মহাপ্রাণশক্তিকেই—কবি একটি সভারূপে দেখেছেন। এই বিশ্বসভাই কবির কল্লিত 'নারী'—'সে-নারী বিচিত্র বেশে মৃত্ব হেসে খুলিয়াছে দ্বার থাকিয়া থাকিয়া।' এই সভা বা প্রাণশক্তির সঙ্গে যধনই কৰিচিত্তের যোগদাধন হয় তথন কৰি স্ষ্টিপ্রেরণা অন্থন্তৰ করেন। কারণ, ওই প্রাণধারাই দকল স্ষ্টের উৎস, এবং কৰির নিজের সন্তাটিও তো তারই একটা বিচ্ছিন্ন অংশমাত্র। এই উপলব্ধি থেকেই কৰি 'দাবিত্রী' কৰিতায় বলেছেন—'এ প্রাণ তোমারি এক ছিন্ন তান, স্থরের তরণী'। বুনতে পারা যায়, কৰির কাব্যপ্রেরণা যথন ন্তিমিত হয়ে এদেছে তথন তিনি স্ষ্টের ওই আদি-উৎসের দল্প বৃক্ত হয়ে নব্তর স্ষ্টেকর্মে উদ্দূদ্দ হতে চেয়েছেন। এখানে কৰি স্ষ্টিপ্রেরণালান্ডের জন্ম বাইরের দিকেই তাকাচ্ছেন, নিজের ব্যক্তিচেতনাকে বিশ্বচেতনার দিকে তুলে ধরছেন। এই যে বিশ্বসন্তা, এর সঙ্গে পূর্বে উপলব্ধ কৰির 'জীবনদেবতা'র প্রত্যক্ষ কোনো সম্পর্ক নই। অন্ধপদাধনার জগতে প্রবেশের সময় থেকে কবির জীবনদেবতা-অন্থল্ভি লুপ্ত হয়ে গিয়েছে, এবং তাকে নতুন করে উপলব্ধি করার প্রয়োজন জীবনে আর কথনো হয়নি। বস্তুত 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' কবিতাত্ইটির মধ্যে কবির স্ক্তিপ্রেরণালাভের আকৃতিই ধ্বনিত হয়েছে, এর জন্মে তিনি স্ক্তির উৎস্ন্র্বের দন্ধান করেছেন। এথানে আরো মনে রাথতে হবে, উপরি-উক্ত বাসনার সঙ্গে কবির মুক্তিলাভের বাসনাও জড়িত হয়ে পড়েছে—'সাবিত্রী' কবিতায় তার প্রমাণ রয়েছে:

'তোমার দ্তীরা আঁকে ভ্বন-অপনে আলিম্পনা;
মূহুর্তে সে-ইন্দ্রজাল অপরপ রূপের কল্পনা
মুছে ধার সরে।
তেমনি সহজ হোক হাসিকালা ভাবনাবেদনা—
না বাধুক মোরে।'

তারপর 'বকুলবনের পাথি'। কবিতাটি 'লীলাসঙ্গিনী'র কথাই শারণ করিরে দের। বস্তুত ভিন্নতর চিত্রকল্পের মাধ্যমে—নতুন একটি প্রতাকের সাহায্যে—এ কবিতার কবি তাঁর পূর্ববতা কাব্যজীবনের 'মানস্মুলরী'কেই পাঠকের সন্মুখে উপস্থাপিত করেছেন। 'বকুলবনের পাখি' বস্তুত বিচিত্ররূপা প্রকৃতির চিত্তহরা সৌলর্ঘসন্তারই প্রতীক, —কবির কল্পিত 'আসীম-নীলিমা- 'বকুলবনের পাণি' তিয়াসি বন্ধু'টিকে নিস্গলোকের অবারিত সৌলর্ঘের দূত বলা থেতে পারে। 'পূরবা'র কবিচিত্তে হারানো প্রীতি, পুরানো শ্বতি, মর্তের প্রেম-সৌলর্ঘের আনন্দরস-আস্থাদনের প্রতি অমুরাগ জন্মেছে। এই রসাক্তৃতির কালে কবি তাই স্বাভাবিক ভাবেই তাঁর বিগত কৈশোর ও প্রথমযৌবনের লীলাস্হচরাকে শারণ করেছেন। কবির ভালো লাগে না আর যান্ত্রিকতাময় কুত্রিম জীবন, তাঁর কাছে এখন বৃধি ত্বিহ হয়ে উঠেছে খ্যাতি ও কীতির বোঝা।

এর মধ্যে জীবনের সহজ্ঞমধুর বিশুদ্ধ আনন্দের উচ্ছলন কোথার, কোথার আজ্ববিশ্বত হয়ে সৌন্ধতন্ময়তার গভীরে তুব দেওয়ার আনন্দ? কবি আবার সেই
সহজ আনন্দ ও মাধুর্যময় জীবনের মধ্যে ফিরে ফেতে চান, তার চিত্তে জেগেছে
পূর্বেকার সেই সহজ স্থরে গান করার আকাজ্জা। কোথায় গেল অতীতের সেই
দিনগুলি, যথন: "সহজরসের ঝয়্ণাধারার 'পরে গান ভাসাতেম সহজ্
স্থের ভরে।"

কবিভাটির মধ্যে কবির অগাধ মতাহুরাগের স্থাপ্ত প্রতিবিদ্ধন রয়েছে, পিছনে-কেলিয়া-আসা দিনগুলোর জন্ম বিছেদেবেদনাও বেজে উঠেছে, এবং এর সাক্ষে মিপ্রিত হয়েছে তাঁর পথিকচিত্তের যাত্রীমনোভাব আর প্রকাণ্ড অনাস্তি। তাই একদিকে তিনি বলছেন:

শোনো শোনো ওগো বকুলবনের পাথি,
দ্রে চলে এই, বাজে তার বেদনা কি।
আবাঢ়ের মেদ রহে না কি মোরে চাহি,
সেই নদী যায় সেই কলতান গাহি,
তাহার মাঝে কি আমার অভাব নাহি—
কিছু কি থাকে না বাকি।

বালক গিয়েছে হারায়ে, দে কণা লয়ে কোনো আঁপিজল যায়নি কোণাও বয়ে ?

## অনুদিকে বলছেন:

শোনো শোনো ওগো বকুলবনের পাঝি,

যাই যবে যেন কিছুই না যাই রাখি।

ফুলের মতন দাঁঝে পড়ি ষেন ঝারে,

তারার মতন যাই ষেন রাত-ডোরে,

হাওয়ার মতন বনের গন্ধ হরে

চলে যাই গান হাঁকি।

বেণু-পল্লব-মর্মর-রব-সনে মিলাই যেন গো সোনার গোধুলিক্ষণে।

ক্ৰিজনোচিত পৃথিবীপ্ৰীতি এবং সাধকজনস্থলত বৈৰাগ্য ক্ৰিতাটিতে টানা-পোড়েনের মতো জড়িত-মিশ্রিত হয়ে গিয়েছে। 'বকুলবনের পাথি' 'পূর্বী'-রচয়িতার ক্ৰিমানস-বিশ্লেষণের পক্ষে মন্তবড়ো সহায়ক।

বিশ্বজীবনের অস্তরালবর্তী এক রহস্তময় সন্তার কল্লিত নারীমূতি পূর্বী ক—২৮

কাব্যের 'ক্ষণিকা'। সৌন্দর্যমন্ত্রপ এই সন্তা, ইহার চকিত ম্পর্শের পরিণাম নিবিড় আনন্দরভূতি। নিজ জীবনের কোন্ বৃগাস্তরে এই অপরূপা চঞ্চলচরণা নারীর সাক্ষাৎ কবি পেয়েছিলেন, এবং নিমজ্জিত হয়েছিলেন অতল অপার রসসাগরে। তারপর সেই নারী আত্মগোপন করন, 'গোধ্লিবেলার

'ক্রণিকা' পান্থ' 'ভার ভীফ দীপশিখা' নিষে 'দিগন্তের কোন্ পারে চলে গেল।' ষেতেতু এই দর্শন চকিত সেতেতু 'ক্ষণিকার' সম্পূর্ণ পরিচয় কবি পেলেন না, কবিচিত্তে জেগে রইল চেনার অপূর্ণভার বেদনা।

'ক্ষণিকা'র সঙ্গে কবির সাক্ষাৎকার কোন্ যুগান্তরের ঘটনা। ভারপর জীবনের পথে বহুদ্র তিনি এগিয়ে এসেছেন। মনে করেছিলেন, এভদিনে এই রহস্থায়ী নারীটিকে তিনি ভূলে গিয়েছেন—জীবনে কভ দিক্পরিবর্তন, কভ পালাবদলই তো হলো, কিন্তু আজু পরিবৃত বার্ধকো 'পূরবী'-রাগিনী বাজাতে বসে কবি দেখতে পেলেন, যাকে ভিনি বিশ্বত হয়ে গিয়েছেন বলে মনে করেছিলেন, সে—

আমার গানের ছন্দ গোপনে করেছে অধিকার;
দেখি তার অদৃশু অঙ্গুলি
স্বপ্নে অশুসরোবরে কণে কণে দের ঢেউ তুলি।

দুরে চলে গেলেও 'গোপনর ফিনী' 'রসতর ফিণী'কে ভোলা কি অত সহজ ! সে ফে কিবর অন্তরতর সভার গোপন গভীরে বাসা বেঁধে রয়েছে। কবির মানস-চেতনার ধ্যানলোকে তার অদৃত্য বিহরণ, কবির স্থেও গানে তার সতত সঞ্চরণ। কবি এখন ব্যতে পারছেন, কণকালের জন্ত দেখা দিয়ে হারিয়ে গেলেও ওই সৌন্ধমিয়ী অপরূপা নারী ভাঁর সফীতের নিতাপ্রেরণাদালী হয়ে রয়েছেন—তার চকিত-স্পালাভের স্থানিবিড় আনন্দ অবিশ্বরণীয়। তাই প্রতিনিয়ত চলে সেই আনন্দ্রতিরোমন্থন:

তার দেই তত্ত আঁথি স্থনিবিড় তিমিরের তলে যে-রহস্ত নিয়ে চলে গেল, নিতা তাই পলে পলে মনে মনে করি যে লুঠন;

চিরকাল স্বপ্নে মোর খুলি তার সে-অব্গুগুন।
ক 'ক্ষণিকা'? কবি কাকে বলচেন 'আমনেক ত

কে এই 'ক্ষণিকা'? কবি কাকে বলছেন 'আনন্দের হারানো কণিকা'?
শুল্বা্বাকাশের নীল যবনিকার ওপারে কাকে তিনি সন্ধান করে ফিরছেন ? এ
প্রশ্নের উত্তরে।বলা যায়, বিশ্বপ্রকৃতির বছবিচিত্র সৌন্দর্যের মধ্যে যে-এক প্রমাশ্চর্য
সন্তার অপদ্ধপ আভাস পৈয়ে কবি ক্ষণে ক্ষণে চমকিত হয়ে উঠেছেন, যার
আবিভাবে গুলোক-ভূলোকে 'মহাসৌন্দর্যের আনন্দন্ত্য' চাক্ষ্য করেছেন, সেই

বিশ্বসভাকে জানবার আগ্রহই আজ তাঁকে এমন ব্যাকুল করে তুলেছে। কিন্তু মানবীয় চেতনা দিয়ে অমর্ভচেতনতক কন্টুকুই বা ধরা ষায়? এর কিঞ্চিৎ পরিচয় মেলে আভাসে-ইংগিতে। কিন্তু এতে যেন কবির তৃপ্তি নেই। তাই বিচ্ছেদের অন্তভৃতি নিয়ে কবি বলেন:

গেল না ছায়ার ব'ধা: ন'-,বাঝার প্রদোষ-আলোকে
স্থের চঞ্চল স'লি লাগার আমার দীপ্ত ,চাথে
সংশ্রমোটের নেশা: ,স-ম্ভি ফিরিছে কাছে কাছে
আলোতে আঁধারে নেশা; হবু সে অনন্থ নূরে আছে
মারাছের লোকে।

অচেনার মরীচিক অক্লিছে ক্ষণিকার শোকে।

এই ছারার বাধা কথনে। অপসারিত ইবার নয়। 'ফানিকা'র আবিভাব যেমন তিকিত, তেমনি তার অন্তর্গন। পূর্বী কাবোর 'শেষ', 'তারা', 'আহ্বান, 'শেষআর্থা' প্রভৃতি কবিতার মধ্যে এই 'ফানিকা'কে ধরবার আতিই প্রকাশ পেয়েছে।
'শেষ অর্থা' কবিতাটি এখানে অর্তবা:

বে-তারা মংক্তক্ষণে প্রত্যুধবেলার প্রথম শুনালা মারে নিশাবের বাণী শাস্তম্বে; নিথিলের আনন্দমেলার মিগ্রকণ্ডে ডেকে নিয়ে এল; দিল আনি ইক্রাণীর থাসিখনি কিনের প্রলার প্রাণের প্রাণের প্রাণের প্রাণের প্রাণের প্রাণের আদি কম্পিত পরশে চম্পক - অপুলি - পাতে তক্রায়বনিকা সহাস্তে সরায়ে দিল, স্বপ্রের আলমে হোয়ালো পরশম্বি জ্যোতির ক্রিকা; অস্তরের ক্র্রহারে নিবিভ হ্রষে প্রথম ত্লায়ে দিল রূপের মণিকা; এ সন্ধ্যার অক্রকারে চলিত্ব খুঁজিতে স্প্রিত অক্রব অর্থ্য তাহারে প্রজিতে।

এখানেও আমরা 'স্ক্রী' 'ক্ষণিকা'কে দেখতে পাচ্ছি, এখানেও সেই সন্ধানতৎপরতা, ওই স্ক্রীর সহিত বিচ্ছেদ্জনিত আক্ষেপ। জীবনের শেষমূহুর্ত পর্যন্ত কবি এ 'ক্ষণিকা'কে স্মরণ করেছেন। জাবনপ্রভাতে যার সঙ্গে লীলায় মেতেছিলেন, জীবনসায়াফেও তাকে তিনি নিবিড্ডাবে পেতে চেয়েছেন। তাকে না হলে কবির চলে না, কারণ সে যে তাঁর কাব্যস্থীর প্রম প্রেরণা।

'লিপি' প্রকৃতিভাবনামূলক উপভোগ্য একটি কবিতা। এই কবিতায় কবিব বোম্যান্টিক কল্পনাভদি লক্ষ্য করবার মতো। 'লিপি'তে সর্বজনবিদিত বস্তুজগতের একটি তথ্য রোন্যান্টিক কল্পনার স্পর্শে রসমধ্র কাবাসতো রূপান্তরিত হয়েছে। স্থানরী শ্রামলা ধরণী ও অনস্তুজ্যোতির আধার ত্রের

'লিপি'

মধ্যে প্রণয়-সম্পর্ক-কল্পনা এবং উভ্তের মধ্যে স্টির অাদিন

ম্গা থেকে লিপির আদানপ্রদানের কল্পনাস্থাত সৌক্ষায় কবিতাটিকে আসাদনী

করে তুলেছে। প্রকৃতিভাবুক কবি কেমন কৌশলে স্টেভন্থ ব্যাধ্যা করেছেন!

প্রকৃতি যে রবীজ্ঞনাথের বড়ো একটি কাব্যপ্রেরণা, 'লিপি' কবিভার শেষাং শে ভার

ইংগিত রয়েছে:

'তোমার মনের কথা আমারি মনের কথা টানে,
চাও মোর পানে।
চকিত ইংগিত তব, বসনপ্রাক্তের ভঙ্গিধানি
অঙ্কিত করুক মোর বাণী।'

'সত্যেক্তনাথ দত্ত' কবিতাটিকে শোকগাথা বলা যেতে পারে। সত্যেক্তনাথকে রবীক্তনাথ কভথানি ভালোবাসতেন, এ কবিতায় তাব স্বাক্তর মুদ্রিত রয়েছে। কবিতাটির প্রথমাংশে সত্যেক্তনাথের কাব্যের সংক্ষিপ্ত পরিচয় আভাসে বাণীবন্ধ

শতোদ্রনাথ দত্ত।

শতোদ্রনাথ দত্ত।

করেছে। সত্যেদ্রনাথ ইংলাক ছেড়ে যে-অমর্তলোকে
চলে গেছেন, সেই অমর্তলোকের চেতনা কবিকে ক্ষণে ক্ষণে কর্পন করে গিয়েছে।

সত্যেদ্রনাথ যে-পরিণাম লাভ করেছেন, রবি-কবিও একদিন সেই পরিণাম লাভ
করবেন। এই মর্তপৃথিবীতে সভোদ্রনাথ রবীদ্রনাথের অন্তল ছিলেন, অমর্তলোকে
রবীদ্রনাথ হবেন সত্যেদ্রনাথের অন্তল। সেখানে মুখন চুজনের পুনর্বার সাক্ষাৎকার
হবে তথন এই গৃথিবীর অগ্রজকে সেই পৃথিবীর অগ্রজ অবশ্রুই চিনতে পারবেন।

স্বশ্বেষ কবি বলেছেন, অমর্তলোকে গিয়ে সভোদ্রনাথ মর্তজীবনের মুমত্ব

'বেমনি অপূর্ব হোক-নাকো, তবু আশা করি ধেন মনের একটি কোণে রাখো ধরণীর ধূলির স্থারণ, লাজে-ভায়ে হুঃখে-সুখে বিজ্ঞািত—' কবি বতই অনাস্তিরে সাধনা করুন, আস্তিরিজড়িত মনের বন্ধন কাটানো যে কী কঠিন, এবং ওই বন্ধন ছিন্ন করতে গিয়ে কী মনান্তিক বেদনা তিনি অনুভব করেছেন, তার অনেকথানি পরিচয় 'পূরব" র বছতর কবিতায় মিলবে।

'মাশা' কবিভাটি কৰিব পাৰিবপ্ৰতিবই কথা। কৰি এখন ৰজ্যে কিছু গতে চান না কিংবা পেতে চান না — প্ৰাকৃতিক সৌলব্য মানু মানবীয় প্ৰেমের মানুষ্টুকু পেলেই তিনি নিজেকে ধতা মনে করবেন। 'প্রবী'র কৰিব আশ্রেষ প্রশাপ প্রকীব কংলার আর প্রতিভ্রা মানবদংশার। এই পাণা' পৃথিবীয় ছেণ্ট একটি কোণে 'একটুকু বামা' যদি তিনি পান, এবং ভার সঙ্গে যদি লাভ করেন 'কিছু ভালোবাসা' তাহলে ওই ভালোবাসা। দিয়েই ভিনি 'ছ্লিনের কাদ' আর হাসা'-কে ভরিষে তুলতে পারবেন। প্রেম এবং দৌলব, এবং একের বাানকে সংগাতে কৃটিয়ে তোলাই বর্তমানে কৰির একমার আকাজ্ঞা। আরুব সীনাজের দিকে কৰি যতই এগিয়ে বাজেন ভাতই ভার মনে হজে 'মধুময় পৃথিবীয় ধূলি'।

'পৃথিক'-অধ্যাথের ভিএতশ্রণীর ক্ষেক্টি কবিতা সম্পর্কে ত্-চ'র কথা বলা প্রযোজন। 'পৃথিক'-এর ্শ্বের দিকের কবিতাগুলি কবির বিচিত্র ভাবনার বাহন হয়েছে। এর মধ্যে ঝড়, অর্কার, সমুদ্র প্রভৃতিকে আশ্রয করে কবিচিত্তের

'পৃথিক'-অধান্যের কয়েকটি কবিতা বৈরাগামূলক চলার বাণী 'অপবা 'আন্তরিক প্রীতসম্পর্কের কথা উচ্চারিত হয়েছে। 'বিদেশি কূল', 'অতিথি' ইত্যানি কয়েকটি কবিতায আতিথা-সংকার-প্রায়ণ

বিদেশিনীর প্রতি কৃতজ্ঞতা নিবেদন কর। হয়েছে। 'শেষবদস্থ' নামক কবিতাটি এই রকম কোনো বাজির স্পর্শবিজ্ঞতিত হলেও, ব্যক্তিসম্পর্ককে নিঃশেষে ভ্যাগ করে একটি আশ্চর্যস্কার কিতিকবিতা হয়ে উঠেছে। এই কবিতাটির মধ্যেও কবির বিদায়কালীন পৃথিবী-অন্তর্গোর অপূব স্বাক্ষর রয়েছে। এই কবিতার উপসংহারের প্রভ্রিভিগুলিতে কবির বেদনাময় মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে।

'স্থা' ও 'নুক্তি' কবি তাষ কবি নিশ্রেষাজনের আনন্দ এবং স্থান্দেশাকেই পরম সতাবস্ত বলে অভিহিত করেছেন। এর মধ্যে দার্শনিক চিন্তা এবং উচ্চত ভাবাদেশ থেকে মুক্ত বিশুক কাব্যানন্দের প্রস্তামী কবির যথাও স্থাপটিকে চিনে নিতে বিলম্ব হয় না। এই আধ্যায়ের একটি কবিতায় কবির প্রত্যক্ষ মৃত্যু-অভিজ্ঞতা ও যাত্রার সংকেত উপলব্ধির কথা প্রকাশিত হয়েছে। কবিতাটি ভাষাভঙ্গিতে এবং চিত্রনির্মাণের দিক থেকে খুবই শ্রণীয়। কবি যদিও পূর্বেকার যাত্রা ও গতির উপলব্ধিতে প্রত্যাবর্তন করে মরণভ্ষের উধ্ব্যারী হয়ে উঠতে চেয়েছেন, তব্

জন্মান্তরের যাত্রার মধ্যে কবির বিচ্ছেদকাতরতা এবং কিছুটা শকার অমুভৃতিও কবিতাটিতে স্থান পেয়েছে; এবং এই অজ্ঞানা পথে যাত্রার স্বাভাবিক অমুভৃতিই কবিতাটিকে অতিশয় স্থানর করে তুলেছে। 'কল্ঞাল' কবিতাটিও মৃত্যুভাবনাপ্রায়ী। এখানেও কবি নিজের পাথিব পরিণামের কথা ভেবে প্রথমে কিছুটা বিষয়তা অমুভব করেছেন। কিন্তু কণপরেই এই প্রত্যাপে অধিষ্ঠিত হয়ে আশ্বন্থ অমূভব করেছেন। কিন্তু কণপরেই এই প্রত্যাপে অধিষ্ঠিত হয়ে আশ্বন্থ অমূভব করেছেন যে, তাঁর জৈবসন্তা মৃত্যুর শাসনের অধীন, কিন্তু তাঁর আত্মিক সত্যা মৃত্যুর শাসনাধীন নয়। শেখানে তিনি অইগ সেখানে মৃত্যুর প্রবেশ চিরকালের জন্ত নিষিদ্ধ—অইগর ভূমিকার কবি মৃত্যুর চেয়ে বড়ো। মৃত্যু সম্পর্কে তাঁর চরম কথা হল—'আমি মৃত্যু-চেয়ে বড়ো এই শ্ব-কথা বলে যাব আমি চলে।'

পুরবীর উলেধযোগ্য অসংখ্য কবিতাতে কবির সহজ গ্রীতির সঙ্গে সহজ বাক্শিধ্যের অনুসরণ দেখা যায়। একমাত্র 'ত্রেণাভ্রু' কবিতাতে সংস্কৃতভাষা-

ন্ত্ৰাভ বচনচাতৃৰ্য প্ৰেংগজনবাধেই কৰিকে অব্লম্ম কৰতে হয়েছে। ভাতে কৰিতাটিতে যে-সৌন্দ্ৰ্য সংশাবিত হয়েছে এক'লের কোনে। কৰিত'তেই ভা হয়নি। অথচ একপাও অশ্বীকাৰ্য নয় যে, সহজ ভাষাভ্জিতে চিত্ৰযোজিত হয়ে এবং সংয়ত অনুপ্ৰাসে বদ হয়েও 'শেষবস্তু' কৰিতাটিতে কম চমৎকাৱিত্ব প্ৰিন্দুট হয়নি। যেমন:

> 'বেছবনচ্চাংশেন সন্ধাাং তেশনার ছবি দূরে মিলাইবে গোধূলির বাশরীর সবশেষ স্তরে।'

মোটের উপর একথা বলা অসঙ্গত হবে না সে, প্রবী অতি সহজ কবিতের মারাময় সহজ প্রকাশ।

## 'মহুয়া'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্রচনার সংকেত হূত্ত ১ 'মহয়া' এক আশ্চর কাবাগ্রন্থ—'মহয়া' সম্পূর্ণ আক্ষিক রচনা নয়
—রবীন্দ্রনাথের প্রেমদৃষ্টির বৈশিষ্টা—কবির প্রেমবাসনা মনের দ্বারা শাসিত—কবির আকাজ্যিক প্রেম
দেহকামনার উপ্র্যানী —রবীন্দ্রনাথের বিশিষ্ট কবিষ্ণাব—'প্রেমকাবা-হিসেবে 'মহয়া'-র অসাধারণত্ব—
'উজ্জাবন'-কবিতাটি 'মহয়া'-র প্রজন ভূমিক'—'নবমন্ত্রে দীক্ষিত রবীন্দ্রনাথ—'মহয়া'-র বীঘদীপ্ত প্রেম—
প্রেমের সংগ্রামী মৃতি—রবীন্দ্রপ্রতিভা বৃগধন'—রবীন্দরাথের কবিকল্পনার দিক্পরিবর্তন—প্রেমের আশ্চর
শক্তি—'মহয়া'-য় পুরুষ ও নারীর প্রেমের প্রতীক্তিক্ষ—'মহয়া'-য় চিত্রিত প্রেমের পৌরুষমহিমা—মানবভীবনে শান্তি ও সান্ধনার একমাত্র বন্ধ প্রেম—'মহয়া'-য় প্রসাধনকলার কবিতা—রাপকার রবীন্দ্রনাথের
পরিচর — বসন্ত-বিষয়ক কবিতা। ]

'মহুষা'-ব প্রণ্যকবিতাগুলি লিখে রবীক্রনাথ আমাদের একরূপ হতব্দি করে ছেড়েছেন। ভাবতেও অবাক লাগে, সাত্যটি বছর বয়সে কবি লিখেছেন 'মহুষা' প্রেমকাব্যথানি। কবির চিত্তদেশে এ যেন অকাল-বসন্তের আবিভাব —

'মহ্য়া' এক আভ্চন কাব্যগ্রন্ত পউবের পাতাঝরা বনে উচ্চু আল বাতাসের মাতামাতি, বালুপ্রাস্তবে মহিত শীর্ণরেখা নদীর বুকে যেন হঠাৎ বিপুল প্রাবনের উচ্চাস! এ এক আশ্চর্য ব্যাপার।

যে-যৌবনকে কৰি বছদ্র পিছনে ফেলে এসেছেন, সেই যৌবনকে বুঝি পুন্বার ভিনি ফিরে পেলেন শুল পরিণত বার্ধকোর দারপ্রান্তে পৌছে। 'মছয়া' রবীশ্র-কির্জীবনের আকালিক কসল—যেমন অভিনব তেমনি চমকপ্রদ। গ্রন্থানির মধ্য দিয়ে আমরা দেখে নিলাম রবীশ্রনপের চিবযৌবনম্তি, যে-যৌবন জরার শাসনকে বারে বারে করেছে অধীকার। রবীশ্রনাথ সপ্রমাণ করলেন, কবির বয়স নেই। স্তরাং স্থোরণের মতো বযোধর্মের প্রভুষ তাঁর ওপর থাটে না। সভ্যিকারের কবি ধিনি লিনি বার্ধক্যেও প্রলা: নম্বরের ছেলেমান্ত্র্য়ী করতে পারেন, আবার যৌবনেও বৃদ্ধপুলভ গন্তার হতে পারেন: নীতের মধ্যেও বসস্তের জয়ধোষণা করা তার পক্ষে অসন্তব কিছুই নয়—'প্রাণে যদি রয় গান অক্ষয়, স্বর্মদি রয় চিত্তে'। সংস্কৃতের সাবধানী সমালোচকরা এইজন্তেই বলে গিয়েছেন, কবিদের রচনা সম্পর্কে কার্যকারণের প্রশ্ন তুলোনা, তাদের কোনো জবাবদিহি করতে বলো না, তাঁরা নিরহুশ—কবিপ্রতিভা ও কবিকর্ম 'নিয়তিক্তনিয়ম-রহিত'। 'মছয়া'-র বিষয়ে আমাদের কবি বলছেন: 'গুধায়োনা কবে কোন্ গান কাহারে করিয়াছির দান'। কবির নিষেধ আমরা লজন করব না। পুধু একথাটি বলব, 'মছয়া' কাব্যধানি থেকে বিচ্ছুরিত বর্থকাবিজয়ী যৌবনের 'হঠাং

আলোর ঝল্কানি' লেগে আমাদের 'চিত্ত ঝল্মল' করে উঠেতে, 'উদ্ভত যত
শাধার শিধরে রডোডেনডুনওছে' দেখে আমরা বিশাষে শুরু হয়ে গেছি।

বোধ করি, নিজের বহসের কথা ভেবে এবং বইখানি রচনার বহিরছ প্রেরণার দিকে তাকিয়েট রবীক্রনাথ বলেছেন য়ে 'মহুয়া' আকম্মিক। আসরাও একট্ আগে একে 'আকালিক ফসল' বলেছি। কিন্তু একটু তলিয়ে দেপলে

'মহায়' সম্পূৰ্ণ আৰুন্মিক বচনা নয়

বোঝা সাবে, 'মছমা' একেবারে আকস্মিক একটি রচনা নয়। এ কাবাটি লিখবার বছর চারেক আগে কবির 'পুরবী' প্রকাশিত হয়েছে। দেখানে আমরা দেখেছি,

ভোনি ভানেকখানি ফিরে গ্রেছন গোবনের দিনে, তার কাব্যজীবনে এলেছে একটা '. अत्रवसञ्च'। कवि खद्रव कर्द्रहरून '. वोदनर्वप्रमाद्राप्त छेछ्ल हिन्छिलि'रक, 'ফেন্ট্রের অধ্বন্নগালে' উর প্রাণে বালি বেডে উচ্ছে, তিনি সন্ধান পেয়েছেন ' জার্ণ এমৰ জবা'-পান্তির। 'প্রবা'তেই ক্ষেক্টি থাটি প্রেমের লিবিক লিখে কবি 'আমাদের চমংক্র করেছেন। এই কারাগ্রহণানিতে যে-প্রেমালুভতির ম্দোধন হল ভারই বিকাশ এবং প্রপ্রকাশ আমর। দেখলাম 'মভ্যাতি। ংক্তা, বৰাজুনাপের ভ্রেছাবনের দিকে লক্ষ্য করলেও দেবতে পাওয়া যাবে ্ব, একই সময়ে তিনি লিখেছেন 'ভার তবর্গাধ বিবাহ' ও 'নারীর মনুগাত্ব'-নামক ত্রক; লিপেছেন 'লোগাযোগ' ও 'শেষের কবিতা' নামে উপস্থাস-ছুইটি। এসব রচনার সজে 'মল্যা'র ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক রয়েছে। এধানে 'তপতী' নাটকের কথাও অংগ কর। সেতে পারে। এ সময়ে নরনারীর প্রেম ও ভালোবাসা সহফে তাঁর মনে নালাচিত্রা নানাপ্র জেগেচিল। নারীপুরুষের প্রেমজীবনের বিচিত্র ভাবনা কৰিব মনে জাগিয়ে ভূপণ ভার হারানো .যাবনদিনের স্বতি, চিত্তের নিভূতে বৃইতে ত্রক কর্ল প্রেমর দের ধারা। তারই কল্ধ্রনি আমর। ভনতে পেলাম কখনে। উপলাসে, কৰনো নাউকে, কথনো কাৰাধমা গছে, কথনো গীতিকবিতায়— 'যোগাবোগ'-এ, 'শেষের কবিত।'-র, 'তপতী'তে, আর 'মহুয়া'র লিরিকগুলোতে। এই করেকটি গ্রন্থের মধ্যে ভাবের যে- যোগ রয়েছে তা সবিশেষ লক্ষণীয়। 'যাত্রী'র সঙ্গ 'পূরবী'র যে-সম্পর্ক, 'শেষের কবিতা'র সঙ্গে 'মত্য়া'-র অন্তরূপ সম্পর্ক। 'মঙ্গা'র কবিতাগুলো পড়বার সময় রবীন্দ্রসাহিত্যপাঠকের মনে নিশ্যুই অমিত-লাবণ্যের প্রণয়সম্পর্কের স্থৃতি উদিত হবে, কখনো-বা তাঁরা 'য়োগাযোগ'-এর কুমুর কথাও আরণ করবেন, আর অরণ করবেন 'পূরবী'তে এথিত কয়েকটি প্রেমসংগীত। তাই 'মহুয়া'কে একেবারে আকস্থিক রচনা বলে মনে হয় না। সে যাক।

মত্যা প্রেমকারা। আধুনিক বাংলা প্রেমকবিতার ক্ষেত্রে সমালোচা গ্রন্থধানি বর্বীন্দ্রনাথের একটি অরণীয় ও উল্লেখনীয় দান। এর মধ্যে করির প্রেমারুভৃতির ধে-প্রকাশ ঘটেছে তার অভিনব্র সর্বজনস্বীরত। বীর্ষদীপ্ত প্রেমের এমন শিল্পসংগত কপায়ণ ইতঃপূর্বে আমরা কুরাপি দেখিনি। কবি নিজেও এজাতের কবিতা এর আগে কিংবা পরে কখনো লেখেননি। 'মত্য়া'র প্রতিক্লিত রবীক্তনাথের প্রেম-

কলনার স্বরূপবিশ্লেষণে প্রবৃত্ত হওয়ার পূর্বে কবির প্রেম-রধীক্রনাথের প্রেমদৃষ্টির দৃষ্টির বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে সাধারণভাবে দু-একটি কথা বলে বৈশিষ্ট্য (मध्यात প্রয়েজন আছে। **জীবনের বিভিন্ন প**র্বে রবীল্রনাথ অজ্ঞ প্রেমের কবিতা লিখেছেন, প্রেমের গান রচনা করেছেন। এসব কবিতা ও গান ওলি অভধাবন করলে বুঝাতে কঠ হয় না যে, সৌন্দর্যসাধনার মতো, প্রমসাধনাও রবী<u>জনাথের</u> ক্ষেত্রে বিশেষভাবে মানসধ্যী—সৌন্ধ্পিপাসাই তাঁর প্রণযুত্ধার জনমিত্রী। রবীজনাথ হল প্রেমদন্তোগের কবি নন। প্রেমকে তিনি নিবিড় সৌন্ধ্যান্তভূতির রঙ্গে অভিবিক্ত করে আটিক্টের মতে। উপভোগ করেছেন। বির প্রশ্বয়লক কবিতাগুলোতে প্রেমের রতি ও সৌন্দর্যের আরতি একস্থতে গুপিত হয়েছে। এ কারণে এই জাতের কবিতায় প্রথর পিপাদার তাপ আমরা ততথানি অভতৰ করি না, যতথানি দেখতে পাই একটা স্পিকোমল জ্যোতি। প্রণয়াভিলাষী হলেও কবি বরবেরই দেহবিম্প, তার মধ্যে দেহ সহদে ওচিতা-্বাধ অভিশয় তীক্র। প্রেমকে দেহধমের সঙ্গে মিলিয়ে দেপতে তিনি যেন অস্বীরুত। দেহসংস্থারের মধ্যে একটি বন্ধদের ভাব রয়েছে। বন্ধন অসহিষ্ বলে কৰি ভাকে কিছুভেই সীকার করে নিতে পারেননি। এ কার্ণে, যে-প্রেম চন্যাবেশের প্রবল উচ্চুপের আকর্ষণে প্রাধিবুগলকে দেহের তটপ্রাক্তে টেনে এনে আছড়িয়ে মারতে চায়, সেরপ আত্মতার প্রেম কবির আকাজ্ফিত নয়। তিনি দেহদীপশিখা জেলে প্রণ্যাম্পদার মুখন্ত্রীর দিকে তাকাননি, তা দেখে নিতে .সংয়ছেন মনের দীপ্রতিকার আলোকে। এরপ প্রেম আস্বাদনেই যেন মু**ক্তিস্থের** আতান্তিক উল্লাস।

র্রোপীয় রোম্য়াণ্টিক প্রেমগাধায় প্রণয়ত্ফাতুর তৃজন নরনারী**র বাসনাদীপ্ত** গুদয়ের দে-স্কুতীব্র আকৃতি দেখতে পাই, রবীল্রপ্রেমকাব্যে তার অভাবটুকু কারে। দৃষ্টি এড়াবার নয়। ক্রির প্রেমবাসনা নিরস্তর মনের

ক্রির প্রেমনাসন মনের দ্বারা শাসিত বলেই তার প্রকাশ সংযত, তাঁর মানসদ্বারা শাসিত প্রকৃতির অন্তনিহিত নিরাসক্তি বা বৈরাগ্যের গেরুয়ারতে

অহুরঞ্জিত। তাই আসঙ্গলিঞ্চার বিক্ষোভ অপেক্ষা বিরহের আতপ্ত নিশাসই তাঁর

কাছে অধিক হর কাষা। খিলনপ্রথ নহ, বিবহান্তেবট পঞ্পাতী তিনি। মিলতে वानगी-वार्ताम्बी एकडा भारतीन् भी भाग भनीत भएता वानक पाएक, विवाह किय 'বিশ্বৰ ব্যৱস্থানিক প্ৰথম 'প্ৰব্যাস্থ আৰু , 'পুৰুষ্টে আৰু , 'আংগজ্ঞা', \*ব্রভালন প্রত্যান প্রভাগের তার্গার জাত্র আত্তার নুপ্রমন্ত্রী সুপ্রমন্ত कुल्ल्य कामार प्राप्त कार हर है। लोचवांद कि न प्राप्त करें के समस्यात कर्ण শাৰণৰ কংলল ক জনান্য ৰ আৰ জুধাত পাতি জীবে বিজ্ঞা কুৰিছিত। প্ৰয়োজালুতি कर्षेत्रक भेगाच भिन्न, वर्ग पुरुष्य भाग । १ ८ । , मा, मार्च अवन , ना भिन्न व्याद्धाव (देव छन्। "माचा-त क्रमोर पु"र जर्दर (स. ) र लाव्य (अववोस (चार्टर) कवित्र स्वाधिक बार्यकृत के दार । अस्य अपोध्यान वाल जाता जाता कुल भीदान करता. संबद्धक बंग्याम तुल , स्था वालव ( स्राप्त १ मा ४ मा ४ मा १ वित्रक्षा आव्याकिः, নার ১ সহজ্ঞাক বিবংশতেন কেব ১০ বার প্রান্থ (১৯ নার) লালু পার वन्त , भारत पर वार भारतात वा वा माराभ, अर्थ वस्ते उत्थान ११.४ वर , जान्य दिन्दी देशकी काल्यानीय, जानवादिक तम् कार्याः । वाहाः । त । १० मान्यः । १० मान्यः मान्यः । व वहात् वाद्यास्त्रः । fateres and t

্বাভ াতে ববীকন বৈ আ স জিল বন কৈ কে বিজ্ঞান বি এক বি পুল ব কৰে আৰু নৱ নক, লা ম নাজা লাভে ব কি মনুৱ নাললাক মানত বি পুল ব কৰে আৰু নৱ নক, লা ম নাজা লাভে ব কি মনুৱ নাললাক মানত বুলি আৰু আৰু আৰু কৰে আৰু কি এক বাব বি কি মনুৱ নি কাৰ্য্য বি কৰে আৰু কি কিবল কৰে নি কাৰ্য্য বি কৰে কৰে নি কাৰ্য্য বি কৰে কৰে নি কাৰ্য্য বি কাৰ্য বি কাৰ্য কাৰ্য বি কাৰ্য বি

বৰীজনাথ উণ্ডেছাত হা সংস্থাতত ক'বলের মাং ৷ ইজিবাজতব্যস্থ রূপাসঞ্ বৌটি ক্রেনের কবিত ' বিশি বছনা করেননি বা করাত পাবেননি, এ তার কারের অপ্রায় নষ। তিনি একটি বিশিষ্ট কল্পনাপ্রবণশাসর কবিশ্বভাবের অধিকারী ছিলেন। তার কল্পনাম শ্রীবী দেহমন ইন্দিস নিখেও অপর একটি ভাবের আধীন হয়ে পতেছে। মাতাসের মধ্যে তিনি তাই ক্ষাত্রীণ রহতের স্থান করেছেন।

বক্ষাৰ কৈছি ও ক্ৰেমলা ভাড়া (এ কাৰ্যপ্ৰান মাটাক্ৰিন্ত্ৰাক কিছিল ক্ৰিন্ত্ৰ ক্ৰেমলা ভাড়া (এ কাৰ্যপ্ৰান মাটামৃটি ব্ৰীক্ষ্মণাৰেৰ ক্ৰেম্ব ক্ৰেমন, উৰ্ব ক্ৰম্মন, গ্ৰাৰ ক্ৰেমন, গ্ৰাৰ ক্ৰেমন, গ্ৰাৰ ক্ৰেমন, গ্ৰাৰ ক্ৰেমন, গ্ৰাৰ ক্ৰেমন কৰি গ্ৰাৰ ক্ৰেমন ক্ৰেমন

्लाह्याद सनीस १७ ५ १९ ८ च्यान असर १० शांधादन । अधिने क्रमाहर १३ स

चित्रकार अन्तर वर्षान वावामा होता त्र कर्र कराव वर्षा विविध । इस अक्लार्क कर्वद रक्ति दिन्ति भागान्य र जारामाने कर्वासाना सकाम ्राहरहरू । याद्र र प्राचाभाद सहस्र दश्चित्र भाषा भ (क्षेत्रकांका, क्षाप्त प्रशापिक ्राच्यत प्रमुख्य १००० द मार्ज दर्गण म दर्गात दर्ग यहें स्माराइवर लाकारणाहर व्याप्यका विकास विकास हा । प्राच्या वाचा र हात, कवित कर्त्व में अञ्चलंद में व प्राप्त विभव्य प्रत्य का भारतक, अणे क्षित सञ्चर इत कर्ने हे (करा) के लक्षी भारत के तर । १००० है तक के देव गार्थ वे भ ्याम बुद्धार्थ भारता प्राप्त, एक क्षाप्ता केल्ल, हो स्ट्राप्त के प्रभावात्र मार्थ करा । स्टाक विस्तार सिद्य कोर किछ । द इसकि भारतालाइक भयोग हाराइस किस्स १०१ । १९११ । करि रिक्षवत्री क्षा लामा मुक्ताक दक्षि भारता । वादा ने , वादा कि प्राप्त प्राप्तकार वाधी पेक्कादर कादा व- मंद्रीक आसाद मध्यमे दाल , फानाइन । अवहा न test राज्यकी के कर भारत रा रोशाय समय देव स्व का का। १ . स्व स्व प्राप्तास व कोट्ड बुक्स नह, र क्षार जान्याहरू महिन्द गहर १९५१ । मह, हरूरद सामाहरूद महश्र युक्त कर्ड, विकासम विश्वन विद्याल कर्र , १९१० । १४ विकास वर्ष सदस्य र বিচ্ছেদ, এমন কি, মৃত্যুতে গাস্ত্র পাস্থার বরণ করে নিং পগরে। এপান (महरक लिए (अपने किनिहार निकास राज्यों) कार्य - 'कृपि कार्य कार्य कार्य कार्य थहे शकी द चाजिद केलल किन सरकी द महिमा।

কাৰ্যধানির প্রার্থে ডিজ্নিবন'-নামে ১২-কবিভাটি ব্যোচ তাকে এ প্রধ্য ভূমিকাস্থ্যপে প্রহণ করা ১৯০৪ পারে। ১২-দেহবাসনাস্থ্য বিলাস্চঞ্চল প্রথম-দেবভাকে কালিদ্বাস দেববোষানলে ভ্রমীভূত করেছিলেন সেই দ্ধীভূত প্রেম- দেবতাকে রবীন্দ্রনাথ 'মহুয়া'ষ উচ্ছীবিত করেছেন। মহাদেবের তৃতীয় নেত্রের কালান্তক বহ্নিপার্শে পুশ্ধধার সমন্ত কামনার কল্ব, লালসার মৃত্তা নিঃশেষে মুছে গেল, এবার অনন্ধ মদন তার জলদি দীপ্তি নিয়ে 'বীরের তরু'তে শরীরী হয়ে ট্রেক। 'মৃত্যু হতে'---'ভ্যা-অপমানশ্যা' ছেড়ে—অত্যু জেগে উঠল; বীর্যবান পুরুর, বীর্যবতী নারীর মধ্যে তার অবিষ্ঠান হল। এবন 'ডুফ্রাবন'-কবিভাটি 'ফ্রা'-র প্রজন্ন ভূমিকা তৃথে বেদনায় বন্ধুর যে-পথ', বান্তব জীবনের সেই তৃথম পথে 'প্রেমের জন্তর্থ' চলতে থাকুক। এখানে 'ভুচ্ছ লজ্জাক্র'ন'-এর তান নেই, ভোগদ্বিম আত্মকেন্দ্রকতার তান নেই। এই প্রেম বেশভর্যার দীপ্যমান, জীবনমুখী সাধনায় মহৎ, কল্যাণের দীপ্তিতে উজ্জল—সমন্ত বিশ্বের সঙ্গে এর মঙ্গলময় যোগ। 'উজ্জাবন' সংগীতটিতে অত্যু প্রেমদেবতাকে লক্ষ্য করে কবি বলছেন:

মৃত্যুঞ্জয় তব শিরে মৃত্যু দিলা হানি,
অমৃত দে-মৃত্যু হতে লাও তুমি আনি।
সেই দিবা দীপামান দাহ
উল্ক করুক অধি-উৎসের প্রবাহ।
মিলনেরে করুক প্রথর,
বিচেদেরে করে দিক ভ্যেত স্থার।
মৃত্যু হতে জাগো, পুতার্থ—
হে অতম্ব, বীরের তম্বতে লহো তমু।

প্রেমসাধক রবীন্দ্রনাথ কালিলাসের শৈবমন্ত্রে লীক্ষা নিষেছিলেন। তাই
'মহুয়া'য় প্রেমের যে-আদর্শ চিত্রিত হারছে সর্বত্রই তার মধ্য দিয়ে বিকীর্ণ হচছে
কেটা জলদ্বি-আভা। উমামহেশ্বের মিলন্বচিত্রটিকে 'উজ্জীবন' কবিতার
পটভূমিতে রেথে কবি মান্বীয় প্রেমকে কঠোর তপস্তার
উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। প্রেমের সৌন্দর্যের সঙ্গে
প্রমের তপশ্বর্যার যোগে, কঠোরের সঙ্গে কোমন্দ্র
মিলিত হয়ে 'মহুয়া'র প্রেমকল্লনা অনির্বচনীয়-স্থানর হয়ে উঠেছে। এতকাল
আমরা জানতাম, প্রেম স্থের বন্ধ এবং তা সংগোপনের বন্ধও; জানতাম,
প্রেম মর্তের অমরাবাতী, অমরাবতীর মন্দারস্থান; এ জগণ্টিতে আধ্যালো
আধ্হায়া, এ বস্তুটি 'আমরণ প্রাণের তিয়াস'—'লাথ লাথ যুগ হিয়া হিয়ে রাথলু'
তব হিয়া জুড়ন না গেল'। কিন্তু 'মহুয়া' কাব্যথানিতে আমাদের কবি কী
করন্দেন ? 'আমরা তুজনা স্বর্গধেলনা গড়িব না ধ্রণীতে মৃগ্ধল্লিত অশ্ব্যালিত

গাঁতে। এ যে এতদিনের পরিচিত সংসারপলাতক প্রেমের মূলে কুঠারাঘাত করা হল। কোপার সেই শক্ষিত কম্পিতবক্ষ প্রণাধীপ্রণামাস্পদার ধ্রাসরমিলন-প্রতীক্ষা, কোপার অপাদে কটাক্ষক্ষেপ, কোথার চটুল চাটুবচন, পঞ্চশরের বেদনা-মাধুরীজনিত বিহলতা! অঞ্ধাবন করুন, যে-কবি একদিন বলেছিলেনঃ

সমাজ-সংসার মিছে সব,
মিছে এ জীবনের কলরব;
কেবল আঁথি দিয়ে আঁথির সুধা পিয়ে
ধদয় দিয়ে হদি অমুভব।

অথবা:

হেপা বেণুমতীতীরে মোরা হুইজন অভিনব অর্গলোক করিব হুজন এ নির্জন-বনচ্ছায়া-সাপে মিশাইয়া, নিভৃত বিশ্রম মুগ্ধ ছুইপানি হিয়া—নিধিল-বিশ্বত।

অথবা, যে-কবি বর্ধণঘন আষাড়সন্ধ্যায় বিমুগ্ধ প্রাণয়ের বিনয়বচনে নিম্নলিখিতভাবে উপস্থাপিত করতে পারেন: 'হে নিরুপমা, চপলতা আজ যদি কিছু ঘটে করিয়ো ক্মা'—তিনিই আজ প্রাণয়ির্গলকে প্রথর দিবালোকে রাজপথে দাঁড় করিয়ে বলছেন:

 বুরং শক্ষিত প্ৰিক্কে আখাস দান করে এবং অসহ ধৌবনবহি মজ্জায় সজ্জায় ভরে রেখে তুগম প্র অভিক্রম করতে পারে, তার সাধনাও মহনীয়।

বস্তত 'মহরা'য় রবীজনাথ বা করেছেন তা অতিবড়ো আধুনিক কোনো কবি করতে পারতেন কিনা, সন্দেহ। তিনি প্রণমের গতারগতিক বিলাসসজ্জা হাড়িয়ে তাকে রববেশে ত্ংঝলাহপূর্ণ ধূলিমালিন বর্তমান বুগে পার্চিয়ে দিয়েছেন। এই অপরিচিত বেশে প্রেম ধূলায় স্তিত হয়ে প্রাণত্যাগ করবে কিনা, সে-বিষয়ে কবির এত্টুকু ক্রেপে নেই। তিনি ভীক প্রবারের বক্ষ সভসের বমে আর্ত করেছেন, তর্জনীসংকতে তাকে অপরিচিত বন্ধর পথে জ্বতবেগে চালিয়ে

লিখেছেন। ববীক্রনাপের এই শক্তিমন্তা এবং ব্লোচিত বান্তবভার প্রতি তাঁর আগ্রহকে নমস্কার জানাতেই হয়।
এই কবি সংলা আমাদের অপ্রবিলাসকেও রোম্যান্টিক বৃগ পেকে সমস্তাসংকুল বান্তব জীবনে এনে কেলেছেন। আমরা পৌরাণিক প্রণ্যআলাপনে মৃথ্য-অবস্থায় ছিলাম, বাইরে প্রলম্ন ঘটলেও অন্তরে তাকে অস্থীকার করতে অভ্যন্ত ছিলাম। এ ক্ষেত্রে কবিই আমাদের বান্তব-চেতনায় উদ্বুদ্ধ করলেন। একারণে মনে হয়, 'মহুয়া' গ্রন্থের ভূমিকায় কবি এ কাব্যের প্রারম্ভিক ফর্মাশ সম্পর্কে যে দীর্ঘ জ্বাবিদিহি করেছেন, তার কোনো প্রয়োজন ছিল না। 'মহুয়া' করমালি রচনাং গলে কাব্যানিতে এই উক্ত বিজ্যাহ থাকত না, কালোচিত অভিনব্র থাকত না—কবির প্রেকার সেই মর্ভভাববিলাসেই এর সমাপ্রি ঘটত। বাসনাবিদ্ধ হল্বের রক্তাক্ষিত আতি নেই, রূপের জন্তে আসন্তি নেই, নিভ্ত অন্তর্গাল ক্ষণিক স্থান্তবিদ্যার আগ্রহ নেই—এমন কলাহীন প্রণয়ের রীতি জয়দেবত গুলিদ্য-লালিত বাঙালার কাছে উপন্থাপিত করতে কবি সংকৃতিতই হত্তন।

'মত্য়া'য় ববীজনাপ প্রধানত দাম্পত্যপ্রেনকেই স্থাকৃতি জানিয়েছেন, জাবনের সঙ্গে প্রেমকেই প্রতিষ্ঠিত করেছেন। এও একধরনের জাদর্শকল্পনা বলা থেতে পারে। কিন্তু এ আদর্শ বুগোচিত। কোন্ কবি আদর্শশৃত্য হতে পারেন ? রবাজ্প্রতিভা একদিকে ধেমন বুগাতিশায়ী,

রবীল্রপ্রতিভা বৃগধনী তেমনি অন্তদিকে বৃগধনা। রবীল্রনাথ কোনো কোনো দাল্প্রভিকের মতে। মগ্রনৈতন্তের বৈজ্ঞানিক বিশ্লেষণ করেননি, দেহতত্ত্বর গান গাইতে বিমুথ হ্রেছেন। কিন্তু বান্তব-জীবনকে স্বীকার করেই তাঁর প্রবন্ধাধনা। 'নৈবেঅ'-পূর্ব প্রণয়কবিতার সঙ্গে 'মহুয়া'র পার্থকাই কাব্যথানির বুগধমিতা সপ্রমাণ করে।

'চিত্রা'-কাব্যের 'এবার কিরাও মোরে' কবিতার তার কল্পনার দিক্পরি-

ব চনের বে-প্রবল পরিচয় পাওয়া গিয়েছিল, নানাকারণে তা অনুস্ত ও রক্ষিত লতে পারেনি। সেকালে তা 'জীবনদেবতা'-নামক স্বীয় ব্যক্তিদভার উদ্বোধনে সহায়তা করেই ওই অনুভূতির মধ্যে বিলীন হয়ে গিয়েছিল। তারপর এক অপূর্ব প্রকৃতিভাবুককতার আশ্রেষে কবি ধীরে ধীরে অরপকয়নায় নিমজ্জিত হলেন। 'এবার ফিরাও মেলের'-র বাস্তব চেতন। প্রারিত হলে তথন থেকেই

রবীন্দ্রনাথের কবিকল্পনার দিকপ্রিব ড'ন রবীক্রনাথকে আমরা ভিন্নভাবে পেতাম। বা হোক, 'গতাঞ্জি' রচনার সময় থেকে কবি মানুষকে নতুনভাবে দেখতে লাগলেন, মানুষের মহিমা উপলব্ধি কর্মেন,

এবং মৃত্যু ও জীবনদন্দকে একটি নিনিষ্ট ধারণাষ উপনীত হলেন, এমন দেখা ষায়।
এখন থেকে তিনি মৃত্যুকে রূপান্তর এবং মান্ত্রুকে পথের ষাত্রীরূপেও দেখলেন।
ক্রমে অনির্দেশ্য ভাবাপ্রক জীবন থেকে বাস্তব জীবনের দিকে দৃষ্টক্ষেপ করতেও
কবির বিলম্ব ঘটল না। 'গীতালি'র পরবর্তা 'বলাকা'র কবির ভাব থেকে বাস্তবে
পদক্ষেপের স্বাভাবিক পরিবাগটি চিছিতে রয়েছে। 'বলাকা'র কবি মানাত্রুব ক্রীবনবাধের ও চলার ধারণায় উপনীত হলেন, তা নানা আকারে পরবর্তী বহু
কাব্যের মধ্যে সঞ্চারিত হয়েছে। 'মহুরা'র পশ্চাতেও এই গতিমন্ত্র জীবনবাধ—
বাস্তব তৃঃখবোধের— ভূমিকা রয়েছে। কবি এখানে প্রেমকে চলার সন্তে যুক্ত করে
দেখেছেন। 'বলাকা'র 'পথের আনন্দবেগে অবাধে পাথেয়' ক্রয় করার মনোভাব
মিছ্যা' কাব্যধানিতে 'পথ বিধে দিল বন্ধনহীন গ্রন্থি, আমারা তৃজন চল্ভি হাওয়ার
পহী' প্রভৃতিতে প্রতিধ্বনিত হয়েছে। 'বলাকা'-র 'পুরানো দঞ্চয় নিয়ে কিরে
কিরে জধু বেচাকেনা আর চলিবে ন।'—'নাই আমাদের সঞ্চিত ধনরত্ব নাই
রে বরের লালনললিত বত্ব' ইত্যাদি পও ক্রিতে স্কলিত নবরূপ লাভ করেছে।
এ ছাড়াঃ

'আমি তব জীবনের লক্ষ্য তো নহি, ভূলিতে ভূলিতে যাবে হে চিরবিরহী— তোমার যা দান তাহা রহিবে নবীন•••'

অথবা:

'কালের বাএণর ধ্বনি গুনিতে কি পাও।
তারি রথ নিতাই উধাও
জাপাইছে অন্তরীকে হাদ্যম্পদন,
চক্তে-পিই ঝাধারের বক্ষাটা তারার ক্রেদন ॥'

অথবা ঃ

শুনাও তাহারি জয়গান
যে-বীর্ষ বাহিরে বার্থ, বে-এখর্য কিরে অবাঞ্ছিত—
চাটুলুক জনতায় যে-তপভা নিমম লাঞ্ভি'
প্রভৃতি বহু স্বেণীয় পঙ্কি নিভূলিভাবে 'বলাকা'র অপ্রান্ত প্থণরিক্রমার দিকে
স্কুলিসংকেত করছে।

'মহরা'র প্রেম ভোগপদ্ধিল নয়, ভ্যাগশুদ্ধ; আত্মকেন্দ্রিক নয়, বিশ্বমুখী; মধুরু অবসর-বিনোদনের সামগ্রী নয়, আত্মার একটা আশ্চর্য শক্তি—যা প্রেমিক-প্রেমিকাকে প্রবৃদ্ধ করে, সঞ্জীবিত করে, পৃথিবীর ভ্রোগময় পথে এগিয়ে চলবার

শক্তি দান করে। এ কাব্যের প্রণয়ী বীর্ষ্বান,
প্রেমের আশ্চর শক্তি প্রবাশপদা বীর্ষ্বানী, স্বলা—'বাব না বাসরকক্ষে
বধুবেশে বাজায়ে কিঞ্জিনী, আমারে প্রেমের বীর্ষ্যে কর অশ্লিফনী'— এই কথাহ
উচ্চারিত হয় এই 'স্বলা' নারীর মুখে। এখানে পুরুষ নারীকে বলছে—
'স্বোক্ষে করি না আহ্বান'। নারীর প্রতি এ কাব্যের পুরুষের উক্তি হল ;

'रह रागिक्रांशनी, रागी आगां खड़ा,

কুজাটিকা চিরসত্য নয়।
চিত্তের তুলুক উধের্ব মহরের পানে
উদান্ত তোমার আত্মদানে।
হে নারী, হে আত্মার সন্দিনী,
অবসাদ হতে লহো জিনি—
ম্পাধিত কুজাতা নিত্য যতই করুক সিংহনাদ,
হে সতী ফুন্দরী, আনো তাহার নি:শ্ব প্রতিবাদ॥

'মছয়া' কাবো রবীজনাথ পুরুষের প্রেমের প্রতীকরূপে গ্রহন করেছেন কলছপুষ্পাকে, আর নারীর প্রেমের প্রতীকরূপে কেতকী-কুস্থমকে। পুরুষের
প্রতীক্ষায় অবিচল ধৈর্য, ভয়াল ত্রোগের দিনেও সে
কলম্ব-ফুলের মতো প্রতীক্ষার বৃস্তকে আশ্রয় করে
পাকে, স্বপ্ন দেখে দ্যাভার—হেমন কল্হপুষ্প দেখে
স্র্যের। নারীর প্রেমের বহির্দ্ধে কাঁটার আঘাত, ভিতরে অমেয় ত্রাভ—ঠিক

'সহজ সাধনলব্ধ নহে সে মুগ্ধের নিবেদন—
অন্তরে ঐশ্বরাশি, আচ্ছাদনে কঠোর বেদন।
নিবেধে নিফল্প বে-সন্মান—'

এবং এই প্রেম বীর্যদীপ্ত পুরুষকেই নারীর 'দান'। 'মছরা'র চিত্রিত নারী উচ্চকণ্ঠে দোষণা করে: 'শ্লপপ্রাণ তূর্বলের স্পর্ধা আমি কভু সহিব না'। 'মছরা'র প্রেম জ্বোর 
করে অধিকারস্থাপনের অভিলাষী নয়, হীনবীর্যের
পৌক্ষমহিম্য কাঙালিপনা নেই এর মধ্যে। অন্তযোগে-অভিযোগে

নরনারী এখানে প্রেমকে অপমানিত করে না— 'সীমারে মানিখা তার মর্যাদা' রক্ষা করেই চলে। এ প্রেমে যে-পৌরুষমহিমা রয়েছে, মুক্ত-প্রাণের যে-দীপ্তিচ্ছটা রয়েছে, বাংলাকাব্যে তার তুলনা কোথাও নেই। রবীক্রনাথ নারীকে শুধু পুরুষের লীলাসঙ্গিনীরূপেই দেখেন নি, আত্মার সন্দিনী বঙ্গেও জেনেছেন; নারীর প্রেয়সী ও শ্রেমসীমৃতি—উভয়কেই দেখেছেন। নারীর ব্যক্তিত্বের, তার মহায়ত্বের, এমন মহতী স্বীকৃতি এদেশীয় কাব্য-কবিতায় আমরা পূর্বে কখনো দেখিনি। মহুয়ার নারী 'বীরহন্তে বরমাল্য' নেয়, 'মাধার গুঠুন খুলে' দিয়তের উদ্দেশে বলে: 'মর্তে বা ত্রিদিবে একমাত্র তুমিই আমার।' ইশ্বেরে কাছে তার একতম প্রার্থনা: 'হে বিধাতা, আমারে রেখো না বাক্যহীনা, রক্তে মোর জাগে ক্রবীণা।'

কবি মানবপ্রেমে বিপুল শক্তির প্রকাশ দেখেছেন, পৃথিবীর প্রাণশ্র রিজ্ঞার মধ্যে প্রেমিকপ্রেমিকাকে তৃটি আমল তরুরূপে মানবজীবনের শান্তি ও করনা করেছেন; প্রেমকে মৃত্যুখীন বলে জেনেছেন, প্রেমে আত্মবিসর্জনের পথেই সহস্র শোকতাপজর্জর বেদনাক্রিষ্ট মানবজীবনে শান্তি ও সান্ত্রনা আসে, একথা দৃঢ় প্রভায়ে বলেছেন।

ক্ৰির উচ্চাব্রিত বাণী শুমুন:

'প্রাণ দিয়ে যে ভরেছে বৃক্
সেই তার স্থা।
রয়েছে কঠোর হঃব রয়েছে বিচ্ছেদ,
তবু দিন পূর্ণ হবে, না রহিবে খেদ
যদি বল এই কথা—'আলো দিয়ে জেলেছিন্থ আলো,
সব দিয়ে বেসেছিন্থ ভালো'।"

এগুলি হল কৰির কথিত 'সাধনবেগ'-এর কৰিতা। 'মছরা'য় রবীন্ত্রনাথ
বিতীয় আর-এক শ্রেণীর রচনার কথা বলেছেন, এবং তার নাম দিয়েছেন 'প্রসাধন-কলা'র কবিতা। কবি বলছেন: 'আমি নিজে মছরার মধ্যে ছটো দল দেখতে
পাই। একটি হচ্ছে নিছক গীতিকাব্য, ছন্দ ও ভাষার ভঙ্গিতেই তার লীলা—
তাতে প্রধারর প্রসাধনকলা মুখ্য। আর-একটিতে ভাবের আবেগ প্রধান স্থান

নিয়েছে, তাতে প্রবিষয়ের সাধনবেগই মৃধ্য। বলা বাহল্য, কবিকথিত সাধনবেগসম্পকিত কবিতাগুলিই মহয়ার আকর্ষণীয় কবিতা এবং রবীক্রকব্যে তথা বাংলাসাহিত্যে ভাবে ও ভক্তিত অ-পূর্বদৃষ্টও বটে। প্রসাধনের প্রকার সম্বন্ধে কবি

'মহয়ায়' প্রসাধনকলার

কবিতা

নির্মিত হতে থাকে। …..সেখানে অনির্বাচনীয়ের অন্ত্র
নানাছন্দ নানা বাঞ্জনা।' মোটামুটি 'নাম্নী'-শ্রেক্রির

কবিতাগুলি এবং 'অর্থ', 'সন্ধান', 'মায়া', 'বরণডালা', 'উভবোগ,' 'বাপী' প্রভৃতি কবিতাগুলিতে প্রেমের মায়ার ইক্তমালরচনার দিকটি পরিক্ষুট করা হরেছে। এদের কতকগুলি শুধু ভাষা ও ছন্দের এবং মধুর অলংকরণের কলাবিলাস-মাঞা। য'ারা আধুনিক বাংলায় ময়দেবীয় বাণীচাভূর্য দেশতে চান ও উপভোগ করতে চান, এবং নারীপ্রকৃতির কাব্যময় বিচিত্র লীলাভিন্ধির পরিচয় পেতে চান, তাঁরা এই প্রমাধনজাতীয় কবিতা পাঠ করবেন। এগুলির মধ্যে কোনো-কোনোটি য়ে ফরমাশি কবিতা না হতে পারে, এমন নয়। কিন্ধ মহাকবির কল্পনাশক্তি ও অপূর্ব বাণীরচন-কোশল ফরমাশকে নিঃশেষে গোপন করে ফেলেছে। এই শ্রেণীর বৈদ্যাপুর্ব কবিতা-রচনার একটা প্রয়োজন কবি বোধহয় অয়ভব করেছিলেন। মনে হয়, মহয়ার প্রেমের পর্য্য-কঠোর অস্থ্ উত্তর্জপের পরিপ্রক দেওয়ার জন্মেই কবি এসব কবিতা লিবেছেন। কবির অভিপ্রায় ভাষাতেই বলা য়েতে শারে: 'য়াছিল কঠোর যাহা নিষ্ঠুর, ভার সাবে কিছু মিলাই মধুর'।

প্রসাধনবৈচিত্র্যের কণা বলা হল। কিন্তু রূপকার রবীন্দ্রনাধের অভিনব পরিচয় তাঁর কণিত সাধনবেগের অর্থাৎ ওই আশ্চর্য প্রেমের কবিতাগুলির মধ্যেই পাওয়া যাবে। প্রেমের পটভূমিকা বদলানোর সংক্র সব্বে কাব্যে চিত্ররচনা-

রাণিততেও পরিবর্তন এসেছে, ভাষাতেও প্রতীক্ষ্ণোত-পরিচয় কভাধমের আরোপ ঘটেছে। কয়েকটি অসাধারণ অংশ কৃলে দিচ্ছি, এগুলিতে কবির বাণীচাত্র্যের অভিনব্যের

নিদর্শন মিলবে: 'বেন কোন্ ছুর্দম বিপুল বিহন্ধম গগনে মৃত্র্মূছ পক্ষ বাড়ে', 'সাগরপারের পাছপাধির ডানার ডাকে,' 'মনের কথার কুস্মকোরক বোঁজে', 'ছ্য়ারে এঁকেছি বক্তরেধায় পদ্ধ-আসন', 'দাড়িছবন প্রচুর পরাগে হোক্ প্রগন্ত রক্তিম রাগে', 'বুলায় বৃকে ম্যাগ্নোলিয়া কোতৃহলী মুঠি', 'উন্মীলিত গুল্মোরের বোলো', 'তক্তর তম্বা বাজে', 'রঙিন্ নিমেষ ধরার ছ্লাল', 'তখনো নিজীক নীপ গদ্ধ দিল পাধির কুলায়ে' ইত্যাদি। রবীক্রনাধের এই চিত্রভক্তি এবং বাক্প্রোড়িন্তুন কাব্যে নতুনভাবে প্রযুক্ত হয়েছে। 'নহয়া'র প্রেমের উঘোধন করতে গিয়ে কবি যে-বসস্তকে আহ্বান করেছেন ভা 'ঝতুরদ্ব'শ্রেণীর রচনা, অবচ 'মহ্না'র কঠোর প্রেমের উপযুক্ত ভূমিকা। কারণ, এ বসন্ত অমৃত বংসরের পুলকম্পর্ল বহন করে এনে নরনারীকে উন্মত্ত-অধীর করে ভোলে না, তার হানে সবলে পুরাতনকে ভেঙে নতুনের বসন্তবিষয়ক কবিতা প্রতিষ্ঠা করতে আসে; স্কৃতির অভ্যাসের মূলে রুড় আঘাত হানে. প্রাচীন সঞ্চিত বস্তকে তীব্র অবজ্ঞায় লাঞ্ছিত করে রিক্ততাকেই হলভ বস্ততে পরিণত করে। এহেন আদর্শ ও বাত্তবের মিশ্রণে এবং ভাষাভ্ত্মির নবানক্নিরূপণে 'মহ্না' আজ পর্যন্ত অভ্ননীয় কাব্যরূপে দাড়িয়ে আছে।

## কবি মোহিতলাল মজুমদার

্রিচনার সংক্রেন্সপ্ত প্রতিষ্ঠ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মোহিতলাল বাংগা কাব্যে একটি নৃত্র পরের প্রবর্ত ক—দেহদেবতার পূজারী মোহিতলাল—প্রইটন্যান ও মোহিতলাল—মোহিতলালের পূর্বকর্ত্ত, প্রেমবিষয়ক বাংলা-গাতিকবিতা—রবীক্রনাথের প্রেমমাথনা—বাংলা-কাব্যসাহিত্যে দেহবিম্বতার প্রতিক্রিম্ন কবি মোহিতলালের স্থীবনবাদ—শ্লীবনপ্রেমিক মোহিতলালের মত্যমমতা—যোবনের পুরোহিত বোহিতলালে নাহিতলালের সংখ্যারমূক কবিদ্ধি—মোহিতলালের দৃষ্টিতে নারী—মোহিতলালের কবিকর্মের বাক্ষণীর বিশিষ্ট্রা—উপসংহার। ]

ববীলোভর বাংলা কাব্যসাহিত্যে অপনপদারী-বিশ্বরণী-শ্বরগরল-হেমন্তগোধ্লি-র কবি নাহিতলালের হান অতি উচ্চে—বোধকরি দর্বোচ্চে। তাঁহার বিশিষ্ট কবিধর্ম ও কবিকম তাঁহাকে একটি লক্ষণীয় যাতন্ত্রা দান করিয়াছে। অবশ্ব রবীল্রনাথ কিংবা সত্যেক্রনাথের মতে। মোহিতলাল ততথানি প্রার্থক ভূমিক।

লোককান্ত কবি নহেন—তিনি যে-প্রকারের কাব্য স্পষ্ট করিয়াছেন, তাহার রদাখাদনেও কতকগুলি প্রাথমিক বাধা রহিয়াছে। কিন্তু এ-কথা অবশ্বদীকার্য যে, রবীল্রনাথের পর কিন্তংপরিমাণে ঘতাক্রনাথ ও জীবনানন্দ বাতীত অভ্য কোনো বাঙালী কবি আধুনিক বাংলাকাব্যে মোহিতলালের ভাষ এতথানি রূপদৃষ্টি ও রূপস্তির পরিচয় দেন নাই। একান্ত জনবন্ত্রভ না হইয়াও কাব্যসংসারে যে প্রভ্রম অজন করা যায়, কবি মোহিতলাল তাহার উজ্জ্বল দ্টান্তহ্বল। বাঙালীর চিরাভান্ত কাব্যসংস্কারের প্রভাব হইতে নিজেকে মুক্ত রাধিতে না পারিলে মোহিতলালের কবিতার রদাখাদনে যে পদে পদে বাধা ঘটিবে, এ সত্যটি সর্বাত্রে পাঠককে শ্বরণ করাইয়া দিতেছি।

বিগত পাচ-শ বছর ধরিয় বাংলাকবিতার মধ্যে যে-সুরটি প্রবলভাবে আত্ম-প্রকাশ করিয়াছে, সে-স্তর ভাববাদী বৈষ্ণবের। কিন্তু মোহিতলালের কাব্য-প্রেরণার মূলে রহিয়াছে বীরাচারী শাক্ততন্ত্রীয় ভাব— শাক্ত ভান্তিকের সেই

মোহিওলাল বাংলা কাব্যে একটি নৃতন হ্রের প্রবর্ত ক পুরুষ-কঠের সঙ্গে, অংলারপন্থী জীবনপ্রেমিকের হাদয়-আকৃতিও রূপদাধনার সঙ্গে বাঙালীর তেমন পরিচয় নাই। সবল স্থাং দেহধর্ম ও প্রাণ্ধর্মে অন্তপ্রাণিত হইয়া, জগং ও জীবনকে বীর্গবানের মতো অমেয় কামনা লইয়া

ভোগ করার আদর্শটি নানা-কারণে আমাদের সাহিত্যে প্রতিষ্ঠিত হয় নাই।
যৌবনমস্ত্রের উল্পাতা, প্রাণয়জ্বে ঋতিক, রূপতান্ত্রিক মোহিতলালই বাংলাকাব্যসাহিত্যে বলিষ্ঠ জীবনবাদ বা ভোগবাদকে রুসাভিষ্টিক্ত করিয়া প্রথম প্রতিষ্ঠাদান
করিলেন। কবি মোহিতলাল দেহাত্রবাদী—জীবনাদর্শের দিক দিয়া তাঁহার
দৃষ্টিভঙ্গি 'প্যাগান'। কবি পঞ্চেল্রিয়ের পঞ্চপ্রদীপ জালাইয়া জীবনমন্দিরে দেতদেবতারই আরতিবন্দনা করিয়াছেন।

এই মাটির পৃথিবীর মান্তবের নশ্বর দেহকে কেন্দ্র করিয়াই মোহিতলাল এক অপূর্ব সৌন্দর্যলোক রচনা করিয়াছেন—মৃত্যুতাড়িত এই ক্ষণস্থায়ী জীবনের মধ্যেই লাভ করিয়াছেন অমৃতের অপরিমেয় আবংদ। 'ইহাসনে শুয়াতু মে

শেরনিবং' বলিয়া যে-আত্মনিগ্রহবাদীর দল পাঞ্জেতিক দোহতলাল দোহতলাল চাহিয়াছে, প্রেমকামনার অন্তরপ্রিক্ত এই বস্তবিশ্ব যাহাদের নিকট একান্তই মারাপ্রপঞ্চ-মাত্র, সেই জীবনবিম্ব মোক্ষকামী বেদান্তবাদীদের

প্রতি প্রাণদীপ্ত প্রতিবাদে মোহিতলালের কবিতা সমুদ্রাদিত হইয়া উঠিয়াছে।

এই প্রসঙ্গে অভাবতই আমেরিকার বিজোহী কবি ওয়াণ্ট হুইটমানের কথা মনে পড়িয়া যায়। দেহের বৈহ্যতিক অন্তর্ভির মধ্যে হুইটমান-ও জীবনের পরম সত্যকে আবিষ্ণার করিয়াছিলেন—দেহসন্তর্ম আত্মার তিনিও ভায়কার: 'I am the poet of the Body and I am the poet of the Soul. The pleasures of heaven are with me and the pains of hell are with me. The first I graft and increase upon myself, The latter I translate into a new tongue'। কিন্তু সাদৃশ্য বত্টুকুই পাক, হুইটমানের সহিত মোহিতলালের বৈসাদৃশ্য ইহা অপেক্ষা অনেক বেশী, এবং এই বৈসাদৃশ্যটুকুই মোহিতলালের কবিতাকে হুইটম্যান অপেক্ষা সমৃদ্ধতর ও গভীরতর করিয়া তুলিয়াছে। পাশ্যান্ত্য মানসিকতায়

মোহিতলালের প্রতিভাপরিমাজিত হইলেও, তাঁহার মর্মতলে অন্তঃসলিলা ভারতীয় ভাবধারা ও বাঙালীর রক্তের সংস্থার বহিয়া গিয়াছে। ছইটম্যানের কবিতায় নির্বরের কলধ্বনি আছে, মোহিতলালের রচনা যেন গভীর সমুজের তর্ত্বমন্তে সতত মুধ্র।

বাংলাকাবো দেহকেন্দ্রিক প্রেমের কবিতা দীর্ঘকাল হইতেই নির্বাসিত। সংস্কৃতকাব্যের ধারাপথে আসিয়া বাঙালী কবি 'পরাবতী-চর্ম-চার্ম-চক্রবর্তী'

মোহিভলালের পূর্ববতী প্রেম্বিশয়ক বাংল: গীভিক্বিভা প্রীজয়দেব গোস্বামী যে-রাধারুঞ্-লীলা এই বাংলাদেশে সঞ্চারিত করিলেন, তাহাতে আধ্যাত্মিকত। যাহাই ধাক, দৈহিকতাও কম ছিল না। কবি বিভাপতি তাহার পদার্জেখা অনুসরণ করিলেন, অপেকারুত

গ্রামারীভিতে ব্যু চণ্ডীদাস তাঁহার 'এক্রিফ্টিন'-এ দেহকেন্দ্রিক আদিরস কণ্ডিং পরিবেশন করিয়া গেলেন। তাহার পর দীর্ঘকাল ধরিয়া গৌড়বঙ্ক মহাপ্রভু এটিত ক্রদেবের প্রভাবে হলাদিনীশক্তির আনন্দরস সন্ধান করিয়া ফিরিল —দেহপ্রভিত্তিত প্রেম অতীন্দ্রিষতা ও বৈরাগাবাদের গৈরিকের নিমে সংকোচে প্রচন্দ্র ইয়া রহিল।

ইতোমধ্যে দেশে মুদলমানধ্য দমাপ্ত হইয়া আদিন, বাংলার রাজনীতিক ও সামাজিক জীবনে অনিশ্চয়তার তুর্যোগরাত্রি বহিয়া চলিল। কৃষ্ণচন্দ্রের রাজসভায় যে-'বিভাস্থলর'-এর পাল। চলিল তাহাতে 'বিভা'-র পরিচয় পাকিলেও, 'স্থলর'-এর সাক্ষাং মিলিল না। ইট ইণ্ডিয়া কোম্পানীর অনিশ্চিত সিংহাসনের চতুপার্থে যে-কবিগান-ধেউড়-আগড়াই-হাফ আবড়াই-এর জন্ম হইল, এবং আরো পরবতীকালে কালীকৃষ্ণ দাস প্রমুধ যে-সমন্ত লোকসাহিত্যিকের আবিভাবে ঘটিতে লাগিল, তাঁহাদের ফুচিহীন বিক্রত আদিরসের তুইগদ্ধে জাতীয় সাহিত্য আবিল হইয়া উঠিল।

তাহার পরে আসিল ইংরেজি শিক্ষা ও সংস্কৃতি। 'ইয়ং বেঙল'-দল যতই
মচপানকে সভাতা বলিয়া ঘোষণা করুন-না-কেন, সাহিত্যের দিক হইতে
তাহারা য়ে একটি বিশেষ অর্থে 'পিউরিটান' ছিলেন তাহাতে সংশ্রের লেশমাত্র
নাই। রাজা রামমোহনের ধর্মান্দোলন এই ভটিতাবোধকে আরো পরিমাজিত
করিয়া তুলিল, এবং সমগ্রভাবে বাংলাসাহিত্য দেহকামনার দিক হইতে মুধ
ফিরাইয়া নীতিবাদের পদ্মাই অমুদরণ করিল। ইংরেজি সাহিত্যের 'উইচার্লি
নভেল্স'-ও তাহার ব্রতভঙ্গ করিতে পারিল না। সর্বশ্বে লোককান্ত শিল্পী ও
আদেশনিত সমালোচক বৃদ্ধিয়ে আদিয়া বাংলাসাহিত্য চর্ম প্রিত্তার ক্লপ

গ্রহণ করিল। মাইকেল তাঁহার মহাকাব্যে নবরসফাটর প্রয়োজনে আদিরসের কিঞিৎ আভাস দিয়াছিলেন, কিন্তু হেমচন্দ্র-নবীনচন্দ্রে তাহা বিন্দুমাত্রও পাওয়া গেল না।

ইহার পর বাংলাসাহিত্যের পূর্বাশার রবীন্দ্রনাথ সম্দিত হইলেন। কাব্যসাধনার স্থিরলক্ষ্যে সমাসীন হইবার পূর্বেই তাঁহার কণ্ঠ হইতে উৎসারিত হইল
'নিফল কামনা'-র সংগীত। মান্ধবের দেহকে রবীন্দ্রনাথ স্পর্শাতীত করিয়া
রবীন্দ্রনাথের প্রেমচর্যা
অপানান্দর্যের এই সয়াসীকবির কণ্ঠে উচ্চারিত হইল:
'দেখো শুধু ছায়াধানি মেলিয়া নয়ন, য়ণ নাহি ধরা দেয় রুখা সে প্রয়াস।' তক্রণ
বয়সে লিখিত সর্বজনপরিচিত 'মানদী'র যুগ হইতেই ক্রিগুরুর যে-অভীন্দ্রিয়
প্রেমের অম্ব্যান আরম্ভ হইল, উত্তরকালে তাঁহার সমগ্র সাহিত্যেই তাহার
প্রতিফলন আমরা দেখিতে পাই। রবীন্দ্রনাথের প্রেমসিদ্ধান্ত বিশ্লেষণ করিলেই
আমরা ইহার প্রমান পাইব —তাঁহার বিশ্রত 'শেষের ক্রিভা'-য় এ-সম্পর্কে শেষ
ক্র্যাই তিনি উচ্চারণ ক্রিয়াছেন।

ধেউড়-আথড়াই-হাফ্ আথড়াইয়ের আদিরস যেমন কচিবান শিষ্টসমাজে একান্ডভাবেই অপাঙ্জের, তেমনি দেহকে সম্পূর্ণভাবে বর্জন করিয়া অতীন্ত্রিম ভাবসম্মেলনকেই প্রেমের পূর্ণক্ষণ বলিয়া গ্রহণ করাও কোনো সাহিত্যের পক্ষে পরিপূর্ণ আছ্যের লক্ষণ হইতে পারে না। মহাক্বি রবীন্ত্রনাথের প্রতিভাদীপ্ত লেখনীর স্পর্শে দেহাতীত প্রেম সার্থক রসমৃতি গ্রহণ করিয়াছে, তাহাতে সন্দেহ নাই। কিন্তু দেহমিলনের মধ্য দিয়া যে-পূর্ণতর প্রেম নরনারীর ঘরে ঘরে 'ভূতলের অর্গপঞ্জলি' রচনা করিয়া ভোলে, তাহাকেই জীবনের বৃহত্তর সভারপে গ্রহণ করাই বোধকরি শ্রেয়।

স্তরাং বাংলাসাহিত্যে ইহার অনিবার্য প্রতিক্রিয়া দেখা দিল। ১৩০০ সালে আত্মপ্রকাশ করিল 'কল্লোল' মাসিক পত্রিকা, এবং অল্লকালের মধ্যেই উহা চতুর্দিকে নৃতন ভাববকা বহাইয়া দিল। বার্ট্রাণ্ড রাসেলের সমাজদর্শন ও

বাংলা কাব্যসাহিত্যে দেহ-বিন্ধতার প্রতিক্রিল। এই পত্রের বিন্ধেতার প্রতিক্রিল। এই পত্রের বিজ্ঞান্তি ক্রেলি । এই পত্রের

মজুমদার। জীবনবিধুর জার্মান দার্শনিক শোপেনহাওয়ের-এর উদ্দেশে নিবেদিত তাহার 'পান্থ' কবিতা বাংলাসাহিত্যে একটি স্কুন্ত দেহবাদ ও বলিষ্ঠ জীবনপ্রেমের পুনঃপ্রবর্তন করিল। দেহকামনার বলিষ্ঠ গতিপথ পরিক্রমণ করিয়া মোহিতলাল জীবনের যে-অমৃততটে উত্তীর্ণ হইলেন, বাংলাদাহিত্যে অনন্ত কয়েকটি পঙ্বিতে ভিনি তাহা অমর করিয়া রাখিয়া গিয়াছেন:

'সত্য শুধু কামনাই—মিধ্যা চির-মরণ-পিপাসা!
দেহহীন, স্নেখহীন, অশ্রুহীন বৈতৃপ্তপেন!
যমদ্বারে বৈতরণী, দেখা নাই অমৃতের আশা—
ফিরে ফিরে আসি তাই, ধরা করে নিত্য নিমন্ত্রণ!
এই জন্মমালিকার—মৃত্যু স্থচী, ডোর ভালোবাসা—
প্রুষ্থ পরিয়া গলে, চেয়ে ধাকে মুধে ভার অতৃপ্ত-নয়ন!

রবীন্দ্রনাথের প্রেমকল্পনা কেবল স্পর্শের ঘারাই এই সংসারকে আবাদন করিয়া গেল, মোহিতলাল তাহা অপেক্ষা নিবিতৃত্ব জীবনসানিধাে আসিলেন— উচ্চতটে দাড়াইয়া না থাকিয়া আনন্দকলােলিত উবেল প্রাণগলার স্রোতে

কবি মোহিতলালের জীবনবাম অবগাহন করিয়া লইলেন। কবির জীবনবাদের স্বাভাবিক পরিণতি দেহবাদ, এবং দেহবাদেরই সজে অচ্ছেভভাবে জড়িত রহিয়াছে তাঁহার প্রবল জীবনা-

সন্তির উদান্ত সুরটি। দেহ সসীম, বন্ধবিশ্ব ক্ষণস্থারী—কিন্তু শক্তিমান মান্থবের প্রাণের আকৃতি বে নিঃসীম, কামনাবাসনা যে চ্বার, তাহার কদরণিপাসার যে ক্ষর নাই ! তুঃথের দার্শনিক শোপেনহাওরেরের মতোই কবি সহক্ষেই বৃথিতে পারেন, 'মৃত্যুর নাহিক শেষ, তুঃথমর জীবনের নাহি অবসান'। কিন্তু ইহাও তিনি যথার্থ উপলব্ধি করিয়াছেন যে, এই ধূলার পৃথিবীতে কেবল মান্থবেরই রহিয়াছে 'আনন্দের ক্ষণ-অবিকার'; তাই : 'প্রাণের থেলার ছঃথেরে ডরে না কেহ, ছঃথে তবু হাসিছে সংসার।' কোটিজীব কল্লোলিত, বিচ্ছেদ-বেদনা-কটকিত এই পৃথিবীর প্রতি জীবনপ্রেমিক কবির কী নিঃদীম মমতা! মর্জজগতের সহস্র ছঃথবেদনা কবির কঠে 'ব্যথার আর্ডি'-সংগীত হইয়া বাজিয়া ওঠে। বস্তুবিশ্বের ক্ষণস্থারিত্বের অনুভ্তিসপ্রাত 'saddest thought' এক অপ্রক্রন্দর 'sweetest song'-এ ক্ষণান্তবিত হইয়াছে মোহিডলালের কবিকণ্ঠে।

দু:খমর মানবজীবনের আঘাত্যস্ত্রণা হইতে কবি ত্রাণ কামনা করিলেন না, ্মাক্ষসন্ধানী হইয়া পুনর্জন্মের বিভীষিকাগ্রন্ত হইতে পারিলেন না—জন্মচক্রের

জীবনপ্রেমিক শোহিতলালের মর্ত্যমমতা অপ্রান্ত আবর্তনছন্দে নবনব রূপে মানবলোকে ফিরিয়া আসিবার ঐকান্তিক আকাজ্ঞার আক্ষরই তাঁহার কবিতার তিনি বাণীবন্ধ করিয়া রাখিলেন। মর্তমাধ্রীলুক্ক,

জীবনরদের রদিক এই কবির কঠে আমরা শুনি:

"জীবনের স্থক্ঃধ বারবার ভূঞ্জিতে বাসনা—
সমৃত করে না লুক, মরবেণরে বাদি আমি ভালো।
যাতনার হাহারবে গান গাই,—তৃষার্ত রসনা
বলে, 'বন্ধু! উগ্র ওই সোমরস ঢালো, আরো ঢালো!'
তাই আমি রমণীর জায়ারূপ করি উপাসনা—
এই চোবে আরবার না নিবিতে গোধ্লির আলো,
আমারি নৃতন দেহে, ওগো সবি, জীবনের দীপধানি আলো!"

প্রাণজাহ্বীর কৃলে দাঁড়াইয়া কবি কেবল শোণেনহাওয়ের নয়—বেদান্তবাদী শংকরের 'মোহমূলার'কেও তীব্র ভাষায় ধিকার দিলেন। দেহের গোরবে উদ্ভাসিত জীবনবন্দনাই যৌবনের পুরোহিত মোহিতলালের কাব্যের মূলস্থর। কিন্তু তাই বিলয়া ঘাঁহারা তাঁহাকে বিরংসাবাদী বলিয়া মনে করিবেন, তাঁহারা তাঁহার

যৌবনের প্রোহিত মোহিতলাল কবিতাকে একান্তভাবেই ভূল বৃথিবেন। কবি তুনিবার কামনার পারবভা খীকার করিয়াছেন, কিন্তু ই ক্রিয়-লোলুপতার দাসত্বন্ধন খীকার করেন নাই। 'দেভের

বহাত বীধা অনুত জীবন'-এর পরম গোরবকেই মোহিতলাল তাঁহার উদাত্ত কাব্যছনে নিত্যকালের ভাষার প্রথিত করিয়াছেন। যে-উদার বলিষ্ঠ জীবনপ্রেম তাঁহার কাছে সংসারকে মধুসিক্ত করিয়া তুলিয়াছে, সেই সর্বাত্মক প্রেমাম্ভৃতির বারাই স্প্রের শ্রেষ্ঠ রচনা ভঙ্গুর দেহকেই তিনি অপূর্ব মর্যাদায় ভৃষিত্ত করিয়াছেন। ন্ব-পাঠকের 'বাসনা' উচ্চগ্রামে বীধা নয়, দেহাত্মবালী মোহিতলালের কাব্য পাঠ করিয়া তাঁহাদের রস্পিপাসা সম্পূর্ণ চরিতার্থ হইবে বলিয়া মনে, হয় না। করির দেহবস্ত কেবল সন্তোগের উপচারমাত্রই নহে, তাহা স্প্রীর উল্লাদ'-এ প্রবিদিত হইয়াছে।

পাশ্চাত্তা শিক্ষার ও সংস্কৃতিতে মাজিতবৃদ্ধি মোহিতলাল দেহকে দেখিলেন সংস্কারমুক্ত দৃষ্টিতে। হইটম্যানের মতে। তিনিও প্রশ্ন করিলেন: 'Have you ever loved the body of a man, have you ever loved the body of a

আহিতলালের দংস্কারন্ত পামিয়া গেলেন, আর মোহিতলাল 'নানা-বর্ণে-ছল্লে-কবিদৃষ্টি ভরা' পৃথিবীর প্রেক্ষাপটের উপর উজ্জ্বতম বর্ণেশ্বযে

ও দীপ্ততম ছন্দে দেহকে প্রতিষ্ঠিত করিলেন। তাই হুইটম্যানের দেহসর্বস্থতা সীমিত ও সংকীর্ণ—পক্ষাস্তরে মোহিতলাল পূর্ণতার উদ্ভাসিত। পাশ্চান্তা মানস-ভবি কিছু-পরিমাণে আয়ত্ত করিলেও ভারতসম্ভান মোহিতলাল স্বধর্ম ত্যাগ করিতে পারেন নাই। দেহের মধ্য দিয়া তিনি বীরাচারী তান্ত্রিকের তপস্তা করিয়াছেন। তান্ত্রিকের সাধনায় নারীদেহ একটি উপচার সত্য, কিন্তু তাহার সাধনা মহত্তর সিদ্ধির অভিসারী। দেহাশ্রী কবি গভীরতম আনন্দ-লোকের সক্রানে বাত্রা করিয়াহেন—সার্থকতর সৌন্ধ্রে অমেয় আস্বাদনই তাঁহার একতম লক্ষ্য।

দেহকে জিক আকুলতা কথনো কখনো তাঁহার মনে আশহারও ছারাপাত করিয়াছে। করিচিত্তে কথনো কখনো প্রশ্ন জাগিয়াছে, তিনিও কি অনাতনন্ত কালের অগণিত কামলুকের মতো লালদার শৃঙ্খলে আবদ্ধ হইয়া পড়িলেন? মাকিন-কবি 'Viereck'-এর অন্তভাবে ১০০২ সালের কিলোল'-এ তাঁহার 'প্রতপুরী'-শিষ্ক যে-কবিভাটি প্রকাশিত হইয়াছিল, তাহাতে নারীদেহ সম্পর্কে ্য-ক্লুক হাহাকার তিনি তুলিয়াছেন, ভাহা এই জিজ্ঞাসারই রূপভেদ:

'তবু মনে হয়,

এ স্থান স্থানি প্রেতের আলয়!

কামনা-অন্ধা-ঘাতে যেই পুনঃ হইত বিকল,

স্থানি বাহুতে কারা পরায় শিকল!

তীয় স্থাশিহরণে ক্কারিয়া উঠি ঘবে মৃত্ আর্তনাদে—

নীরব নিশাপে কারা হাহারবে উচ্চকঠে কাঁদে।'

এই সমস্তার সমাধান হইতে পারে কেমন করিয়া? ইহার উত্তরও মোলিতলাল নিষাছেন। তাঁগার সর্বশ্রেষ্ঠ কবিতা 'নারীন্ডোত্র'-এ ভারতীয় সাংধ্যদশনের সিদ্ধান্ত অন্তসারে মোলিতলাল 'স্টের মানসলক্ষী মোহিতলালের দৃষ্টিতে
কালাশ্রেত কমল-আসনা' নারীর সৌন্ধ্রিকে সম্পূর্ণভাবে
নারী
উল্লাটিত করিয়াছেন, নারীর বিশ্ববিজ্ঞানী স্তাকে

নি:সংশ্যে স্বীকার করিষা লইষাছেন। সেই সঙ্গে কবি ইহাও জানিয়াছেন :
প্রকৃতির প্রাণক্রপা—স্বতঃ ফুর্তা আহলাদিনী রতি,

শ্বন্ধ প্রবিশী ও বে—নিতা গুলা—নতে সতী, নতে সে অসতী।'
স্কুত্রণ সন্তির অমোঘ নিষ্কেই চিরস্তন পুরুষ চিরস্তনী প্রকৃতির দারা
নিষ্ক্রিত হটাতাছ। ইহাই বিখনীতি, ইহাকে অস্থীকার করা মৃত্তা। যে-নিষ্কমে
প্রিবীতে ঋতুচক্রের বিবর্তনছলে অবারিত প্রাণলীলা চলিয়াছে, সেই নিয়মের
শাসনেই নারীর স্প্রকামনার নিকটে পুরুষ আঅসমর্পণ করিতে বাধ্য। ইহা
পাপও নয়, পুণাও নয়। ইহা হইতে বিমুধ হইলে স্বর্গের আখাস নাই, ইহার কাছে
পরাভৃত হইলে অনন্ত-নর্কবাসের ভীষণত্ম কল্পনাও অলীক। নারীকে

অস্বীকার করিয়া পুরুষের পলায়নী-মনোবৃত্তি-প্রকাশের কোনো পথই খোলা নাই
—বধুর ছিন্ন তৃকুলের টানে তাহাকে যে সংসারে আবার ফিরিয়া আসিতেই
হইবে!

বোগীল শংকর উমার বাছপাশে ধরা দিয়া জীবনলীলায় স্টিধর্ম পালন করিয়াছেন বলিয়া তাঁহার যোগবিনটি ঘটে নাই, সংসারের পুরুষেরও তাহাতে নিশ্চয়ই ব্রতচ্যুতি ঘটিবে না। বরং এট স্বভাবধর্মকে ষাহারা উপেক্ষা করিবে, তাহারাই অনর্থক আত্মবঞ্চনায় নিজেদের পীড়িত করিয়া জীবনের অমৃতপাত্র হইতে বঞ্চিত করিয়া জীবনের অমৃতপাত্র হইতে

দেহগত প্রেমের এই অপ্রক্ষনর কাব্যসিদ্ধান্তের মধা দিয়াই রবীক্রোত্তর মূর্বে প্রেট কবির আসন লাভ করিবাছেন দেহাজ্যবাদী মোহিতলাল। মোহিতলালের কাব্যসাধনার পূর্ণাঙ্গ আলোচন। এই সংক্ষিপ্ত পরিধির মধ্যে সম্ভব নয়। কিছু উপরের কথাগুলি হইতেই কবির অকীয়তা ও ব্যক্তিয়াতস্কোর নিদর্শন মিলিবে। এই প্রসালে ইহাও অরণ রাবিতে হইবে, বাংলাকাব্যে বৃদ্ধিবাদের প্রথম প্রকাশ আমরা মোহিতলালের কবিতাতেই দেখিতে পাই— আধুনিক বাংলাকাব্যের তিনি অক্তম প্রষ্টা। ভাব ও ভাবনা, বৃদ্ধিবৃত্তি ও ক্ষম্বৃত্তি, প্রক্তা ও সৌন্দর্যবেশ্ধ কবির কাব্যে মৃক্তবেশী রচনা করিয়াছে।

মোহিতলালের কাব্যপ্রেরণা ও ক্বিক্রনার বৈশিষ্ট্য যেমন লক্ষণীয়, তেয়নি লক্ষণীয় তাঁহার বাণীবিগ্রহর্তনার অননুসাধারণ ক্ষমতা। ছন্দের উপর বিশ্বয়কর অধিকার, উচ্চল ধরশান বাণীভলি এবং অন্তুত শব্দয়নকৌশলে মোহিতলালের

মেহিতনালের কবিকর্মের ক্ষেত্রে লক্ষ্মীয় বিশিষ্টতা

কবিতা যেমন প্রাণবন্ত, তেমনি গতিবান। কবিকল্লনার ক্ষেত্রে তিনি রোম্যান্টিক, কিন্তু ভাবের রূপায়ণক্ষেত্রে ক্লাসিক্যাল বীতির অন্তলারী। ক্লায়ের চুর্বার আবেগকে

কৰি ক্লাসিক আটের সংযমশাসনে বাধিয়াছেন। তাঁহার বাক্মংমম অপূর্ব, তাঁহার প্ররুষসিক প্রবংশিম অপূর্ব, তাঁহার প্রবাসক প্রবংশিক প্রের ধানি সম্পর্কে অলান্ত। কবির প্রত্যেকটি প্রেষ্ট কবিতা বিমন, নারীভোল্ল, বৃদ্ধ, নোহমূল্যর, পান্ত, স্পর্শবসিক, যম ও নচিকেতা, পূর্ববা, ইত্যাদি ] ক্লাসক্যাল কাব্যকলার উৎকৃষ্ট নিদর্শন। লিরিকের উলাম ভাবাবেগপ্রবাহ, এপিকের উলাভতা, নাটকের বস্তলীনতা মোহিতলালের কাব্যে একবৃত্তে বিশ্বন্থ ইয়াছে। মোহিতলাল মজ্মনার শুধু প্রথমশ্রেণীর কবি নহেন, তিনি প্রথমশ্রেণীর অনিন্তা একজন কাবাশিল্পীও বটেন,—তাঁহার কবিতার শিল্পমূত্তি সতাই জনবদ্য।

কৰি যে-অপূৰ্ব বাজনাময়ভাৱ মধ্য দিয়া রূপকে স্থার ও সুরকে রূপে ধ্যান

করিরাছেন, তাহার একমাত্র তুলনা মিলে রবীক্রনাথের গীতিকাব্যে। নাট্যরীতিতে রুচিত তাঁহার নাদিরশাহের স্থপ্ন' একমাত্র রবীক্রনাথের রচনার সঙ্গেই তুলিত তইতে পারে। সত্যস্কলবের পূজারী কবি ঐতিহাসিক 'কালাপাহাড়'-এর

নিষ্ঠুর নির্মম ধ্বংস-অভিযানের কল্পনাপ্রোজ্জল যে-নবতর ব্যাধ্যা দিয়াছেন তাহা সভাই চমৎকার। 'বেছুঈন্', 'নাদির শাহের শাবরণ', 'নাদির শাহের শেব', 'শেষশ্বয়ায় নুরজাহান' প্রভৃতি বিখ্যাভ রচনার মধ্য দিয়া মোহিতলাল আধুনিক বাংলাকবিতায় একটি নৃতন ধারার প্রবর্তন করিয়াছেন। এইসব রচনা কবির মৌলিক রূপস্টি। কিন্তু এতগুলির বিস্তৃত্ত পরিচয়দান এই কুদ্রপরিসর নিবজে সপ্তব নয়, তাঁহার কাব্যপাঠেই কবিতাগুলির পূর্ণ-রসাস্বাদ মিলিবে। মোহিতলালের কাব্যদর্শনের মূল তবটিই শুধু [কবি কিন্তু ভাত্মিক নহেন] আমরা এখানে অতি-সংক্ষেপে বিবৃত করিতে চেষ্টা করিয়াছি, এবং ইহা হইভেই এ-যুগের বাংলাসাহিত্যে তাঁহার যথার্থ আসনটি নির্মারিত হইবে।

## कवि जीववावक माथा

্রচনার সংক্তেস্ত্র ঃ জীবনানন্দ থাশ বাংলাকাব্যে অনন্ত—রবীক্রনাথের একটি উজি—
সমকালীনের মৃগ্যানিরপণ কুরুর কাজ—সাম্প্রতিক বাংলাকাব্যে জীবনানন্দের প্রভাব—জীবনানন্দর
কাব্যের আফিক অনমুদরপ্রিয়—জীবনানন্দ আরবুর কবি— সহমমিতাস্ত্রেই জীবনানন্দের কাব্য আয়াদনীয়
—জীবনানন্দ প্রকৃতির কবি—প্রান্তর্রারী জীবনানন্দ—জীবনানন্দ অভিমাত্রায় রোম্যান্টিক—জীবনানন্দের
কবিতার মর্মতন্ত্র-জ্বচ বাস্তবতার ক্ষেত্র হইতে কবির অপসরণ—জীবনানন্দের কাব্যের উত্তরপর্ব।]

জীবনানন বাংলাকাব্যে অনক্ত—এই একটি ছাড়া কী আর বলা যায় তার সম্পর্কে? পর্যাপ্ত না হোক, তাঁর কবিতা নিয়ে কিছুকিছু আলোচনা পণ্ডিত আর বিদ্যাঞ্জনেরা করেছেন। যতদ্র জানি, ব্যক্তিগতভাবে কবি এসব আলোচনার

কোনোটিকেই নিজের কাব্যের প্রামাণ্য ভাষ্য বলে জীবনানল দাশ মেনে নেন্নি। জীবনানল 'নির্জন' বা 'নির্জনতম' কবি, তাঁর লেখা 'সিম্বলিক্' কিংবা 'সূর্-বিয়্যালিষ্ট'—এ স্ব

নিয়ে ষতই মতভেদ থাক, কবির বক্তব্য: এরা "প্রায় স্বই আংশিকভাবে স্ত্য— কোনো কোনো কবিতা বা কাব্যের কোনো অধ্যায় সম্পর্কে থাটে—সমগ্র কাব্যের ব্যাখ্যা-হিসেবে নয়।" অতএব "কবিতাস্টি ও কাব্যপাঠ হুই-ই শেষ পর্যন্ত ব্যক্তিমনের ব্যাপার, কাজেই পাচক ও সমালোচকের উপলব্ধিতে এত তারতম্য।" [শ্রেষ্ঠ কবিতার ভূমিকা]

া হলে জীবনানলের কাব্যব্যাখ্যানে সমালোচকের ষত সংকটই ঘটুক.
পাঠকের ভূমিকা নিরাপদ। রবীন্দ্রনাথ একবার বলেছিলেন, 'কবিতা বোঝাবার
জয়ে নয়, বাজবার জয়ে।' কথাটা নিয়ে তর্কের য়ড
য়বীন্দ্রনাথের একটি উজি
উঠতে পারে। কিন্তু পাঠকহিসেবে আমার মনে হয়,
এই উজিটি আধুনিক বাংলাকাব্যে জীবনানন সম্পর্কে মতটা প্রযোজ্য, এমন আর
কারো সহয়েই নয়।

সাহিতের জীবনানকের আদন কোপায় এ বিচার বর্তমানে সহজ নয়। বেকোনো সমকালীনেরই মূল্যবিচার জটিল ব্যাপার—'সাভটি তারার তিমির' বা

'মহাপৃথিবী'র কবির ক্ষেত্রে তা জটিলতম। দীর্ঘদিন

দমকালীনের মূল্যনিরূপণ

ছলাহ কাল

ছিল, একদা নিজ কাব্যের কুঞ্চিনা তিনি পাঠকের
ভাতে তুলে দেবেন। কিন্তু তাঁর আক্ষিক শোচনীয় মৃত্যু সেই সুবোগ পেকে
বাংলাদেশকে বঞ্চিত করল। আপাতত আমরা যারা পাঠক, তারা তাঁর কাব্য

লক্ষ্য করবার মতে', রবীক্রোত্তর কালের বাংলাকাব্যে তাঁর মতে। কেউই প্রভাব বিভার করতে পারেন নি। এমন কি, থারা সাম্যবাদী কবি, তীক্ষ্ স্পষ্টতায় থারা কাব্যকে সর্বদা সম্ভাগ করে রাখতে চান, তাঁদের অনেকের লেখ'স

দাম্প্রতিক বাংলা কাবে।
জীবনানন্দের 'ইমেজিজম্' আর দ্রাশ্বয়ী বাগ্ভদির
হানা পড়েছে। অক্তদিকে তাঁর প্রত্যক্ষ আর পরোক্ষ
শিশ্বও অনেক রয়েছেন। তথাপি জীবনানন্দ একান্ত

ভাবে একক। তিনি অফুকুত হয়েছেন, কিন্তু অমুস্ত হতে পারেন নি। তাঁর মে-হদর 'হাওয়ার বাতে' 'নীল হাওয়ার সমৃদ্রে ফীত মাতাল বেলুনের মতো গেল উড়ে', যাকে মনে হল—'একটা দ্র নক্ষত্রের মাস্ত্রলকে তারায় তারায় উড়িফে নিয়ে চললো একটা ত্রন্ত শকুনের মতো'—সে-হদরের অফুনরণ সহজ্ব নয়। কারো পক্ষেই তা সম্ভব বলে মনে হয় না।

বহিরকের দিক ধেকে জীবনানন্দের একটা নিজস্ব আঙ্গিক আছে। সে-আঙ্গিক অসামান্ত মৌলিক। এ-কথা বললে অন্তায় হয় না, তাঁর কাব্যবিচারের [ এবং আস্বাদনেরও ] প্রচেষ্টা অনেক সময় এই বাইরের কাঠামোতে এসেই পমকে গেছে। তাঁর খ্যাতি-অখ্যাতি অনেক্খানিই জীবনানন্দের কাব্যের নিরূপিত হয়েছে এই বহিরঙ্গের ওপরে। জীবনানন্দের আক্রিক অন্যুদরণীয় আঙ্গিককে আয়ত্ত করা তাঁর কাব্যপ্রবেশের প্রথম পাঠ।

সেই পাঠের পরে আদে তাঁর মন আর মননকে বোঝার পালা। এ কাজ আরো কঠিন। তার কারণ, বাংলাসাহিত্যে জীবনানন্দের কবিতা স্বচেয়ে আত্মগত। বিহারীলাল চক্রবর্তীর প্রাথমিক প্রয়াসের পরে জীবনানন্দের মধ্যে

জীবনানন মাস্ত্র কবি

এই ধারার প্রধানতম প্রকাশ। 'লিরিক' কবিতামাত্রই স্থাতোক্তি। তবু সাবধানী কবি মঞ্চের অভিনেতার ভমিকা গ্রহণ করেন। তার শিল্পীসতাকে হিধাবিভক্ত

করেই রাধতে হয়। ভন্মর চিত্তে অভিনয় করণর সময়েও তিনি তাঁর দর্শকদের ভুলতে পারেন না। কোন্দৃখে কোথায় হাততালি পাওয়া যাবে, অভিনেত। এ সম্বন্ধে যেমন অবহিত পাকেন, তেমনি কবিও জানেন, কোন্ কোশলে তাঁর পাঠকের আবেগকে তিনি সহজেই আলোড়িত করতে পারেন। ভাষায়, ব্যঞ্জনায়, চিত্রকল্পনায় কোথায় তাঁর ঐলুজালিক কৃতি, সে-সম্পর্কেও তিনি সচেতন।

কিন্তু দিনি নিজের মধ্যেই সম্পূর্ণ, বার কবিতা একান্তভাবে নিজের জন্তেই, ভাঁর সঙ্গে ভাবসাযুজ্য বভাবতই আয়াসলভা। বোবের চাইতে সংম্মিতার

সহম্মিতাপ্তেই कीवमानस्मन्न कावा আধাননীয়

আশ্রেই সেখানে নির্ভরযোগ্য। জীবনানন্দের কবিতাকে আস্থাদন করতে গেলে [ সবটা করা সম্ভব কিনা জানি না এই সহম্মিতাই একমাত্র পথ। বাংলাদাহিত্যে িন স্বচেয়ে ব্যক্তিগত কবি। স্তরাং স্মালোচকের

মিতিবিভা যত্ই উদ্লাভ ্লাক, অন্তত পাঠক অন্তর্যোজনার উপায়নে জীব্নানলের কাছে অনেকখানি অগ্রন হতে পারেন। কবিমাত্রকেই সমালোচকের চেয়ে পাঠকের ওপর বেশি নিউর করতে হয়—জীবনানন স্থন্ধে সেটা স্বাধিক স্তা।

জীবনানল প্রকৃতির কবি। এই প্রকৃতি মহাপার্থিব। এর এক দিকে দেখতে পাই:

জীবনানন্দ শ্রকৃতির কবি 'নরম জলের গন্ধ দিয়ে নদী বারবার তীরটিরে

ধড়ের চালের ছায়া গাঢ় রাতে জ্যোৎস্বার উঠানে পড়িয়াছে, वाजारम वि वि व गक- दिशास्थत आसदत मन्क वाजारम; নীলাভ নোনার বুকে ঘন রস গাঢ় আকাজ্ঞায় নেমে আসে।

এখানে অকৃত্রিম বাংলাদেশের অন্তরহু গরুম্পর্শ, জামাদের সহজ পরিচিতির নমু নিবিড় নৈকটা। আবার অন্তর দেখিঃ

'হাজার বছর খেলা করে তা'রা অক্কারে জোনাকির মতো:
চারিদিকে পিরামিড—কাফনের আণ;
বালির উপরে জ্যোৎসা—থেজুরছায়ারা ইত্তত
বিচুর্ব গ্রেমর মতো: এশিরিয়—দাড়ারে রয়েছে মৃত, মান।'

বাংলাদেশের পাড়াগার গা থেকে বেমন তিনি পান 'রূপশালী-ধানভানা রূপসীর শ্বীরের দ্রাব', অন্তদিকে 'বেবিলন, নিনেভে, নিশর, চীন, উরের আর্শি থেকে কেসে' তাঁর মানস্নাবিকের ঘাত্রা চলে 'বৈশালির থেকে বায়ু—গেৎসিমানি-আলেক জান্দ্রিয়ার মানের আলোকগুলো' পর্যন্ত ।

জীবনানকের এই প্রকাতচারণার স্বচেয়ে বড়ে বৈশিষ্ট্য এই যে, তাঁর ভৌগোলিক জগতে কোণোও কোনো কালের ঘতিচিছ নেই। হাজার হাজার বছরের প্রানো অতীত আর মৃহতেঁর অন্তর্গ বর্তমান একটি অথও স্মন্ত্রের বৃত্তে ধরা পড়েছে। তাই তাঁর কল্পনার স্বচ্ছক্তর্যা সীমানাহীন স্ময়ের মধ্যে প্রসারিত।

এই কালগীন কালের প্রতীক-হিসেবে তিনি নিষেছেন প্রান্তরকে— প্রধানত কেমন্তের প্রান্তরকে। কার্তিকের মৃত্-ক্ষাশামাধা জ্যোৎসাভরা মাত্র তার এই ত্রান্তীর্ণ কলনাকে চঞ্চল করে তুলেছে সবচেয়ে বেশি। 'সুপক দবের

ছাণ ংমন্তের বিকেলের' একটি মাহুবকৈ নিয়ে সৈছে প্রাপ্তরার লীবনানৰ লাসকাটা ঘরে। যথন 'হেমন্ত ফুরায়ে গেছে পৃথিবীর ভাঁড়ারের থেকে' তখন অপেকাতুর হৃদয় ভেবেছে—'হে নাবিক, জীবন অপরিমেয় বাকী।' কাভিকের জ্যোৎস্রায় ক্ষেকটি মাঠেচরা বোড়া কবির মনকে আশ্চর্যভাবে সঞ্চারিত করেছে সময়গীন সময়ের প্রান্তরে:

'মহীনের বোড়াগুলো ঘাস খায় কাতিকের ক্ষ্যোংসার প্রান্তরে, প্রন্তরধূগের সব ঘোড়া ঘেন— এখনও ঘাসের লোভে চরে পৃথিবীর কিমাকার ভাইনামোর পরে।'

'এই সব বোড়াদের নিওলিখ-শুক্কতার জ্যোংসাকে ছুঁরে' জীবনানদের মানসিক মৃক্তি। রবীক্তনাগকে যদি বর্ষা আর নদীর কবি বলা যায়, তাহলে জীবনানদ হেমন্ত আর প্রান্তরের কবি। মৃত্র ব্যল জ্যোংসা, দিক্চিছ হীন মাঠ এক অপূর্ব জাগরস্থা স্থি করে তাঁর মনে—এক বিচিত্র স্থা-বিশ্ব্যালিজ্যের মধ্যে তাঁর কল্পনাকে মগ্ধ করে। এই করনার অনুষদী 'বাশপাতা—মরা বাস—আকাশের তারা'। 'কার্তিক কি অঘাবের রাত্রির তুপুরে' 'হলুদ পাতার ভিড়ে বদে' মেঠো চাঁদ আর ষেঠো তারাদের সাথে' প্রহর জাগে পাধি। ইত্র আর পেঁচারা এই হেমস্তের জ্যোৎসাতেই তাদের শিকার খুঁজে বেড়ায়।

জীবনানৰ বোম্যাণ্টিক কবি। এই বোমাণ্টিক মন হৈমন্ত্ৰী চক্ৰালোকের বহস্তে মিন্টিকের মতো দমাহিত। আর দে-বহস্তকে জানবার চাইতেও আখাদন

করবার আনন্দ তাঁর নিবিড়তর। নির্জন নৈঃশব্দেরর রোমান্টিক মধন বুনো হাঁস পথি। মেলে দের জলা মাঠ ছেড়ে দিয়ে

চাদের আহ্বানে, ভবন কবিরও দেই শ্বতির জ্যোৎসার সানন্দ অভিসার:

'মনে পড়ে কবেকার পাড়াগার অরুবিমা সান্ধালের মুব;
উদ্ভুক উদ্ভুক তা'রা পউষের জ্যোৎস্বায় নীরবে উদ্ভুক
কল্পনার হাস সব; পৃথিবীর সব ধ্বনি সব রং মুছে গেলে পর
উদ্ভুক উদ্ভুক তা'রা হৃদ্যের শব্দুংশীন জ্যোৎস্বার ভিতর।

এই হেমন্তজ্যোৎসাতেই 'বিষর্ধ পাধির রঙে ভরা' কবির শব্দমানার আবিভাব। সে-বনপতা দেন জাবনে একবার—মাত্র একবারের জন্তেই—চকিভ ুপ্রজনে অন্তর্যকে উদ্ধাসিত করে, এ সেই ক্ষণচারিণী মনোলালিতা:

> 'চোধে ভার বেন শত শতাক্ষীর নীল অককার; স্তন তার

কর্ণ শধ্যের মতো—হধে আর্জ — কবেকার শব্দিনীমালার, এ পৃথিবী একবার পায় তারে—পায়নাকো আর।

প্রধানত জীবনানন্দের স্থর কেমন একটা বিষয়তার আমেজমাধানো—

রোমাণিটিক অন্তাবনার মৃত্যাদী বেদনায় সিক্তা। নগ্ন-নিষ্ঠুর কর্মকুর্ম সংসার থেকে

তাঁর স্থভাবতই অণসরণ। এক গভীরতর, নিবিজ্তর

ভীবনানন্দের কবিভার

সমাধান জীবনের কোণাও আছে, সমস্ত উদ্ধান

র্মাত্র

জিজ্ঞাসা স্বেধানে তিমির, তার থেপানে কোনো এক

বাধ—কোনো এক স্বাদ আছে—যা 'অগাধ—স্বগাধ'। সেই অগাধ স্বাদের
সাধনাই স্বপ্রসিক জীবনানন্দের কবিতার ম্মত্র।

'ষেই কুঁজ—গলগণ্ড মাংস ফলিয়াছে নই শ্বা—পচা চালকুষ্ডার ভাচে, যে-সব হৃদয়ে ফলিয়াছে— সেই সব

তুঃসহ পরাভূত বিকৃতির মধ্যে কবি এই অগাধ গভীর স্বাদের সঞ্জীবন সন্ধান করেছেন। এই স্থাদ তাঁকে প্রকৃতিই দিতে পেরেছে কিছু-পরিমাণে। মেঠো পথ, ধানসিড়ি, হেমস্তের ধান, রোদের নরম বং শিশুর গালের মতো লাল, আটবুড়ো পাড়াগাঁর মেয়েদের নাচ—এই আদিম প্রাকৃতিক সারলো কবি যেন জীবনের জটিলতার গ্রন্থিয়াচন করতে পেরেছেনঃ

'রোদ—অবরোধ-ক্লেশ—কোলাইল শুনিবার নাহিকো সময়,
জানিতে চাই না আর স্থাট্ সেজেছে ভাঁড় কোন্ধানে —
কোণায় নতুন ক'রে বেবিলন ভেডে শুঁড়ো হয়;
আমার চোধের পাশে আনিও না সৈন্তদের মশালের আগুনের রং।'

তার চাইতে ভালো উন্নমহীন, উৎসাহহীন আত্মলুপ্তি। হেমন্তের কেতে চৈতালি আলোয় কিংবা 'পেঁচার পাধার মতো অন্ধকারে' নিজের সমস্ত জাগরস্তা নিংশেষিত হোক:

> 'গ্রীত্মের সম্দ্র থেকে চোধের ঘূমের গান আসিতেছে ভেসে। এখানে পালঙ্কে শুয়ে কাটিবে অনেক দিন— জেগে থেকে ঘূমোবার সাধ ভালোবেসে।'

তবু সে-সাধ সহজে মেটার নয়। সেই অগাধ-গভীর স্বাদের সাধনা কী
নির্মজাবে বিশ্নিত! দক্ষিণের হাওদান, 'জ্যোৎসার শরীরের স্বাদ্-মাথদ চৈত্ররাতিতে, হরিণহরিণীর মিলনমূহর্তে সাড়া দেম শিকারীর বন্দুক। খাবার তিশে মৃতহ্রিণের মাংসের আগ। জীবনের এই 'সিম্বলিক' ট্রাজেডি তাই তাকে বারবার ডেকেছে সেই ধানকাটা মাঠে—বেখানে একটি মানুষ নিবিড় নিজিত শাস্তিতে একান্তঃ

> শোস্তি তবু: গভীর সবুজ ঘাস ঘাসের ফড়িং আজ ঢেকে আছে তার চিন্ত। আর জিজ্ঞাসার অন্ধকার স্বাদ।

এই ক্লান্তি আর বেদনার পীড়নেই কবি থুঁজেছেন 'মন্ত বড়ো ময়দান— দেবদারুপামের নিবিড় মাধা—মাইলের পরে মাইল।' তিনি হৃদয়ে অক্তরত করেছেন সেই তৃপুরের বিশ্রান্ত বাতাসকে—মা 'ধররোছে পা ছড়িয়ে বর্ষীয়সী ক্লপসীর মতো ধান ভানে—গান গার—গান গায়'। আশ্চর্য মৌলিক চিত্ররচনায়, ভাষার কোমল কারুশিলে জীবনানদ এক এক্সজালিক বিরামলোক লাভ করেছেন তাঁর কাব্যে। আমাদের ঘাতজর্জর দৈনন্দিনতার, আমাদের রক্তঝরা প্রহরপরিক্রমার, আমাদের অশান্ত মনের উগ্রতায় আর অবদমনে তাঁর কাব্য এক

রাচ বান্তবভার কেন্দ্র বিরাট পৃথিবী চলেছে অনম্ভকালের নির্বধি প্রধানি কিন্তু পৃথিবী চলেছে অনম্ভকালের নির্বধি প্রধানি কিন্তু প্রাক্তি কার্ন্তি ক্রিটি পৃথিবী চলেছে অনম্ভকালের নির্বধি প্রধানি কিন্তু পার হয়ে, কত বিশিসার-আটিলার কীর্তি-অকীতির স্থৃতির ধ্সর পাঞ্জিলি বহন করে।' কী ক্লান্ত, কী স্থুত্বিহ এই প্রধানা ! তার চেরে স্বকিছুর ওপর চিরবিরামের যতিপতন ঘটুক, আন্তক অন্ধকার—যেখানে ভূগোলের রেখাজাটিলতা নিঃশেবে লুপ্ত, যেখানে কালের কল্লোল সীমাহীন স্ময়ের ভ্রম্বান্ত্র নিলীন :

'গভীর অন্ধকারের ঘুমের আস্থানে আমার আত্মা লালিত, আমাকে কেন জাগাতে চাও ?

হে সময়গ্রন্থি, হে সূর্য, হে মাঘনিশাথের কোকিল, হে স্থৃতি, হে হিম-হাওয়া, আমাকে জাগাতে চাও কেন।

'ধানসিড়ি নদীর কিনারে' চিরনিদ্রার পোষের রাত্রিই তবে আসর হোক, আস্ত্রক তা হলে চিরকালের স্থপনিবিজ্তার সেই সঙ্গিনী:

'मर शांचि चरत जारम—मर नहीं- क्राप्त थ जीरानत मर लनाहन; धारक खुष् जक्षकात, मूर्यामूचि रिमतात रननाठा रमन।'

জীবনানন্দের কাব্যের উত্তরপর্বে আর-একটি সঞ্চারী স্থর এসেছিল। যে-কোনো শ্রেষ্ঠ রোম্যান্টিক কবির মতোই এই রক্তকলভিত কাল—যুদ্ধ আর মৃত্যুর প্রেভনীলা—তাঁকে জীবনের প্রেমে চকিত করে তুলেছিল। আতার্ত্ত কবি সহসা

এক মহাপৃথিবীর মহত্তর প্রাণনায় উঠেছিলেন উদ্দীপ্ত উত্তরপর্ব এমেছিল 'স্থ্তামসী'। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ জীবনানদের

কৰিতায় এক মহৎ হর্ষের বাণী এনে দিয়েছিল। 'হেমন্তের প্রান্তরের তারার আলোক' থেকে নিজের 'তিমিরবিলাসী' মনকে ভিনি 'তিমিরবিনাশী' শক্তিতে চেয়েছিলেন প্রাণিত করতে। এই নবলর চৈতক্ত তাঁকে উত্তীর্ণ করেছিল এক স্থবিপুল বোধির মধ্যে। ইতিহাসের গতি আজো শেষ হয়নি, মাহ্য বহু মত, বহু প্রজ্ঞা, বহু ধর্মনায়ক আরে রাষ্ট্রনায়কের অন্তগমন করে চলেছে কালকালান্ত ধরে। সে হয়তো অনেক পেয়েছে, তবু কি সব পাওয়া হয়েছে তার? কোথাও কি দেখা দিয়েছে 'অনিব্চনীয় স্থপনের সক্সতা—নবীনতা—ভ্রু মানবিক্তার

ভোর' ? কৰি শার উত্র পান নি। তবু সমন্ত ৰক্ষসংঘর্ষের অবসানে, মানুষের সমন্ত প্রীক্ষা আরু প্রিক্ষা শেষ হয়ে গোলে, এক নিবিড় প্রিচয়ে, কোনো এক স্বপ্রবা আনন্দের মধ্যে জীবন আরু কাল কি অবলান হয়ে যাবে না ? সেই প্রশানিত আন্মানী-সভ্বের অভিন্তে জীবননিক্রের এই ব্লনা ময়োজ্যারের মতোই অভ্যান ১৯

নিধনৰ মৃত্যাপন বক্তাপৰ ভিতিশাক ক্ষম ক'বে নাথ্যের চেডনার দিন ক্ষমের চিত্যাম পাটে হয়ে তবু টাডিডাস ত্বনে নবীন হবে নাকি নাথ্যকে হিনেন তবু প্রতি বাজির বাট বসম্বের তবে। সভাসৰ জানাবিচ ভিছোধনে 'আছে আছে আছে' এই বোধির ভিতরে চলেনে নক্ষা, ব'বি, 'সন্ধু, বীতি নাথ্যের বিষয় ক্ষম ; অই অধ্যাত্য ক্ষা, অলহ অক্যাত্য, অহাতি

# বৈষ্ণবশ্বাবালাঠের ভূমিকা

ব্যত্ত নাৰ্য্য সংগ্ৰেক কৰে এই আৰা অভ কুনিক ব্যক্ত বাংলক আবেদনের কার্ব— ব্যক্ত প্রাথমী প্রেম্বর বাংল বিজ্ঞান আবেদ নাম প্রেম—প্রাথমীর বর্ণনীর বিষয়—রাধাকুষ্য-লীশা ক আবিষ্ঠী । গোলুক্ত শীরাজ্ঞান ব্যক্ত ব্যক্ত বাংলি বাংলি বিষয়—রাধাক্ষ্য-ক্ষাংলিক ক্রিমাশিক চক্ত শ্রম—আন্ধান ক্রিমাল্য ব্

প্রাণীন ও ম্বাস্থাপর বাংলাসাহিত্য স্বাণিথ্য কবিকীতি বৈশ্বক্বিতা।
বিশ্বলাহিত্যের আস্বেও এই প্রেম্বিলাস্ত, গৈতিকাক ও কবিতা প্রেচ্ছের দাবি
কারেত পাবে। এমন কোমলকাম পদ, এমন ক্তির্জন গান, ভাজের সদ্বিপ্তন
এমন সংগ্রুত, এমন চিত্রিমান্তন প্রেমের কার্য প্র
আন সংগ্রুত, এমন চিত্রিমান্তন প্রেমের কার্য প্র
আন সংগ্রুত প্রেম্বার কারে বাল প্রেমের কার্যানেও
এই বৈশ্ববল্যনীর ক্রেমের প্রেমের ক্রেমার রান হর নাই। স্ব্র হাদশ শতকে
লল্পর্যান্তর বালস্কার অবলেব গোলামীর ক্রেম্বর স্বান্ধ্রীর ক্রেম্বর উন্নির্মিত্ব, অভাপি ভালা ভেমনি প্রাণ্মর ভেমনি প্রবান্ধ্রীর ইইয়া
বিভালে। প্রপু ভাই নয়, সেই স্বরের সঞ্জীবনন্দাশে সেকালের ও একালের

অধ্যাপক নারাহণ প্রেলাপাধ্যার লিখিত ৷

वार्लामाहिन्य खानिन अभवम क्षेत्राह्म। खानीन वारलाद क्षिक्षव, खाला वन, धाव अन्त खड़िक कविषल देवस्ववणन वलाव निकड़ थी. 'अर्जुनिक वार नामाहित नाव गुन्नाद कवि अनुन्मन अ अवीननाथ देवस्वकर्तवाद खड़ाव अन्त अन्तिक वार नामाहित नाव विवासनाथ नित्तिक भीकाद के विवादन : 'Whit give ne boliness when I was young was my acquint ince with the old Vaisnivi poems of Bengil, fill of the freedom of matternial courage of expression.'
[ The Religion of an Artist ]

रिकामणकाद्यान ११०। विश्वामित ११ विश्व ११ विश्व में वृष्टिक अहे म् विधान विद्याल अला १९३८व, लाल १८०१ वहे प्रमावित ना प्रमावित म्याल लाब कारणहरू । वारणान अग्नद्यार नाष्ट्राया विकाद लाहाहन ला कर हिएलन । स्मान्याल वाप्तार्गन प्राप्ता अहलाक है विकाद नामन विष्य । हिएल विश्व क्षा करा, विषय कर्

বৈশ্বপদের ব্যাপক প্রথম বিশ্বসাধ্য বিপ্রপাস সংখ্যক লোকের মধ্যে প্রথমবিদ্যার করিয় আফিয়াতে। একারিক মহাপুরুষ ভাবেদনের স্থারণ স্থাবিশ্বসাধ্য করিয়াতেন, একারিক মহাপুরুষ

প্রতিক শক্ত 'মেবদরশন-মার' অতে গন হট্যুছেন। স্বোলার বৈক্ষর্ত্বপত্ত গোণি হ'ত হট্যাছেন শাহ্ম হৈ হল। উল্লেখ্য প্রেমবিজ্বল বালোকক ভাল, পদাবলীর রসায়াদন বৈক্ষরকার্ত্তে নির্মের আদ্বে প্রতিক্ত করিসাছে। মহাপ্রত্ব পরে আসিয়াছেন 'ছিলীয় হৈ হল' শ্নিকাস অভাগ, রসকাইনের প্রচারক নরেন্দ্র দাস ঠাকুর . প্রবীর মহাম্হেংসারে পদকাইনের স্মৃত্ত বিপুল সমারোহ—বাংলাদেশের নানাকেন্দ্র কার্ত্তিনগানের মেহমস আবেশ। মইভাবে বৈক্ষরগীতিকারা বাহাসীর অধ্যাহ্মাবনের অক্তে প্রকাশ করিষা ভিজ্জনের বস্পিগাসা চরিত্ব কার্মিয়াছে। ইলাও অভিবাহে, অগ্নিত পদক্তিয়ের বহনাপ্রাহ্রির পদ্রত্তার সম্প্রতিকার সম্প্রতিকার হিনাপ্রাহ্রির স্বাহিন্দ্র।

কিন্ধ ইহা বৈক্ষবপদসম্ভিত্ন এক দিক — ইহার আরেও ক্ষেক্টি দিক আছে। বৈক্ষবক্ষিতার স্থাধ্র লালিতা, ভাষার স্থাপ্য সৌরভ, মান্ত্রন্দের নাহিন্দ্র নাহিন্দ্র নাহিন্দ্র সাবিন্দ্র সাবলাল গতিপ্রবাহ ,য-.কানো : খাতার চিত্ত আক্ষ্ণ কি তি সমর্থ। এতহাতীত ইহাতে রহিয়াছে লোকিক জীবনের বহাবচিত্র সুরের অফ্রান। বৈক্ষবদাবলী আধ্যাত্মিক সংবেদনের জীবনরসাখিত কাঞ্কলামান্তত্ত বাণীন্তি। ভক্তিরস ও জীবনরসের আহৈত সাধ্জা প্রতিটিত হইবাছে বৈক্ষবক্ষিতায়। ভাবক ক্ষেত্ৰ মান সংশাস ও বাই আজিলেও ভাতারা বৈধাবগলসংগ্রেক গাছাক ধ্যাগাছৰ ন্যাগাট দান কাব্যা আজিগাছে । নায়ন্যালে আজিলে কাব্যা লাইবাতে আল্পের দেশনা, মন্ত্রাবর অভলাসন—ইতা লোভিক কামনাবাসনার কাব্যাখন নয়, টভা লাক লাবানের প্রেন্লীলার বালাব্যাহ - মহল্পমাস্থা [বিজ্লাবিত মূল্য] । উভার অব্যা জন্মবিদ্যাহ নিছ্ হল্ (বিজ্লাহ্যা হেশারে, স্বের্মাস্বাল্যা হাব্যাব্যার আক্ষাম্যালালা হাবাহী ইতা প্রাত্রা

শ্বাদ হার্তরেশে সর্জ্যা মনো যাদ বিলাগ কলাজ রুত্তল্ম ৷ অধুক্তিকামল-ভাজ গলাবলী শুরু এল জ্বলের ধর্মে ম

- गैजिरगारिक

स्वतः कर्ष विश्वतः ११६० विश्वतः । १८० विश्व

ষ্পোদেশ রফা বলিতে আজান, কুফারে গোরে পাইটোর এইবলর চুটানেরে আশাসিক্ত টেডা উঠে। কুফা যে পির্বেশ পর্ব নাজমিনী। সাধারে, ননীবেশের বিজিল শবাকে উন্প্রে রফন ক'বলেও মানের এলস্ক বিদ্যানটে। একে আমাদের কিব্যাব্যিক গুটেরট প্রচাবনের ক্লেড্য নালা প্রক্রীয় মার্চিক প্রার্থ এক। ম আজ্বাবা, যাত শ্যাল্যার কেব, অভিন্য সম্ভাত্র নাজিব বাসলোর অন্য উচ্চা

अवा-वार्मका रही, १४ व ्विनिह्दा का वान् वर्ष पत्र व विकास व । भर्ष व द्रामा-का आकार र ति है निव्हुँ व च्यार तथा जलन शकरी सावतिह का। करकार अना मिलका कि जि मुझ र होने हैं। जा, व्यान करने में दूर किया है। वित्त वितान (काममामा)। अद्भव बाक्यात है। इन वाक्यान काममा अव, कुल-इल्ट मक्न छल श्रेष्ठ १४५। १४० चार्विका 'कुलव गी-एडम' विभवन पिइलन। ভাগের সমগ্যন্য সুভিষ্য একনিমার কমেনা কিমনে পাটর সট পরের। প্রিক্তিক, নর প্রেক্স, নক্তর বিষ্ণার বিষ্ণার বিষ্ণার ক্রিক্সেমার নাই। अक्षक व, नार्वन, विशास स्वाधन, सामन पूर्वन स्वाधन कार्ष ভালতেপর অপিয়ে নাম মিপাণ রাজ্য সংখ্যার । রাধাতেপ্র ভাগর । এরামের করে কাবিন্দেরি,ন প্রকারতি, শ্রেন্ত হল বিধার প্রকার চুলাল। বাজিত বয় টোলে ক'তে জুল্ভ নয়। লাখকলে পাত চকাল বিল্লেখন কিল্ডেখন। টাল্ডেখ कर्रात का भर्षाण धर्म र सर्वाण वर्षा के अर्थ । जारणात के वा वा व्यवस्था व्यवस्थ ্প্নলাল্য কৰু বৈভিত্ত প্ৰকাশ, সী আছুত ,প্ৰমেৰিভিত্ত বাৰবেলিৰ ,প্ৰম भोजरामद छदम भार्त्य विश्वत्य अभारतभी है । अभवनीय छुट्चाद कहेंगाचाद काहेन णकोकार रहे. श्रम कड़ीन् हहेड एए। श्रन्ताल्यन करन हेल एम की मनाक्ष्मी य ईनाम-र्गिया दिश्म लेख्य याच्य १७७४ (विकामीक)। १ हरहाकरावय পরিস্মানির ঘটিছতে ভবেস্মিলনে। এফাংলয়র এবংর এফা প্রতিষ্ঠিত হর্ততেও हिरामानद गरका । खार एक विरक्त नाहे, क्रमन नाहे, खारक , व्यव निकृत মন্দ্ৰোকে চিবুছাগ্ৰ, প্ৰন্ত ক্ৰিকানিকে ক'ছ মুন ছল ,প্ৰত্ৰী প্ৰচ ছাগ্ৰা।

শ্ববোর এই যে তথ্য, ইংল মাজনেরই প্রম কিনা গাল। পণি গর্বর হারেন্দ্রনাপ দত্ত মং পর বলেন, 'Her love is human love taised to the n' power ['God is love']— শাক্তি এক দিক এইতে অভি সভা। মানবীর প্রেম সম্পর্কে সাধারেণ ধাবনা এই সে, ইংল এককেকিক, ইংলে অভিক 'আজোলিয়া- প্রান্তি হৈছা', ইংল সম্প্রিলণে দেনপোভনার অধীন। মানবী প্রেমের দৈক 'আছে, ক্র আছে, মূরু আছে ['Love has its disease, death and decay'], ইংল

ট্যাকাতর, স্বার্থান্বেমী, প্রবৃত্তিমুখী। কিন্তু সান্থ্যের মধ্যে এমন প্রেমও আছে যাহা প্রতিদানের অপেকা রাথে না, যাহা স্বার্থকে হেলায় তুচ্ছ করে—এমন কি, তাহা ইক্তিরপরতন্ত্রও নর। সে-প্রেম আত্মবিলোপী, তক্ষয়। যেমন, 'Platonic love':

> 'The desire of the moth for the star, Of the night for the morrow'—

এ প্রেম দেহকামনার উপ্রচারী, জৈবিক সন্তোগস্পূহার অতীত; অথচ স্থানির, সাল্র, স্থালিত। জীবন ও সাহিত্যে ইহা একেবারে হুর্লচ নয়। ভবভূতি যে 'ভল্র প্রেম'-এর কথা বলিয়াছেন তাহা 'অইনতং স্থানুং থারে হুন্তং দর্বায় অবস্থায় যথ'— যে-প্রেম ভালোবাসিয়াই তৃপ্ত, দ্বংপেও মাহার উজ্জ্বল মহিমা। বিগত রগের বাংলা কার্যসাহিত্যেও এই প্রেমের উদাহরণ আছে—মহুয়া, মলুয়া, চন্দ্রাবতী, কাঞ্চনমালা, কাজলবেখা ভ্যাগগুরু প্রেমের প্রতীক। তাহাদের প্রেমে স্থার্থএখনা নাই, ইন্দ্রিরবিকার নাই; আছে প্রণ্যাম্পদের প্রতি আসজিবিরহিত প্রগাঢ় অমুরাগমনতা, প্রেমের জন্ম সর্বম্ব বিস্ক্রিনের প্রদীপ্ত অস্বীকার। বাংলাদেশে এই প্রেমের শত্রুল বিক্সিত হইয়াছে। ইহার আরেকথানি আশ্র্র্যম্পনের আলেণ্য বৈক্ষ্বকবির কাল্লত শ্রীরাধা—ভেমনই একনিই, স্থার্থলেশনুক্র, মেহসারনিমিত। পার্থক্য এই যে, হৈম্ববের রাধিকা 'প্রেমিকাশিরোমণি', ভাহার প্রেম ক্ষেতিত পাথিব প্রেম। আরও বলা যায়, বহিরদের দৃষ্টিতে যাহা মানবীয় প্রেমের রস্পার, বৈক্ষবিদ্ধির চাহা ভক্তি বা প্রেমভক্তি।

বৈশ্বনতে ভক্তি ও প্রেম অভিন্ন। ভারতীয় ভক্তিশাস্ত্রই ইহার ভিত্তি। গীতা, শ্রীমজাগবত, শাণ্ডিল্য ও নারদীয় ভক্তিস্ত্তে পুনঃপুনঃ বলা ইয়াতে, ভক্তি ও প্রেম একাত্ম, যাহা ভক্তি ভাহাই প্রেম—'সা তু অম্মিন পরম প্রেমরূপা' [নারদীয় ভক্তিস্থ], 'সা পরায়র্রজিরীশ্বরে' [শাণ্ডিল্য স্ত্র]—

বৈক্ষণমতে ভক্তির অগর স্থারের প্রতি পর। প্রোমই ভক্তি। এই প্রেমের লাক্ষণ নাম প্রেম কী? লাক্ষণ এই: 'ভদ্পিভাখিলাচরতা তদ্বিশ্বরণে পরম

বাকুলতেতি' [নারদীয় ভক্তিত্ত্র]—তাঁহাতেই সর্বসমর্পণ, তাঁহার বিচ্ছেদে প্রম্বাকুলতা। তিনিই আমার সর্বন্ধ, আমার চিন্তাকর্ম, আমার দেহ-মন-প্রাণ, আমার স্বকিছু তিনি—'বাহ্দেবঃ সর্বমিতি'—এই ভাব। এই তন্মনত্ধ ভাব প্রেমের প্রধান লক্ষণ। দিতীয় লক্ষণ—বাাকুলতা। যাহাকে ভালোবাসিয়াছি তাহাকেই চাই, অন্তকিছুই প্রার্থনীয় নয়, এমন কি, মুক্তি পর্যন্ত তুছে—গুণু তাহাকে লাভ করিবার জন্ত নিঃসীম ব্যগ্রতা। মিলনেও ব্যাকুলতা, বিরহে উদগ্র উৎকর্তা,

দে-উৎকণ্ঠার পরিমাপ হয় না। সে-তৃষ্ণা—প্রগাঢ় তৃষ্ণা, সে-আবিষ্টতা—চরম আবিষ্টতা। ইহাই প্রেম।

এরপ প্রেম কি সন্তব ? সর্বন্ধ কি কাহাকেও অর্পণ করা যায় ? মুখে বলা চলে, 'সব দিয়াছি, আর কিছুই নাই'। কিন্তু সুশ্ম অহং ? তাহা কে ত্যাগ করিতে পারে ? আর, প্রিয়জনের জন্ত এমন তন্ময়তা ও ব্যাকুলতা? তাঁহার অদর্শনে 'ক্রাটিযু গায়তে', তাঁ হার বিন্দুমাত্র বিচ্ছেদে 'শৃস্তায়িতং জগৎ সর্বম্'—ইহাও কি বাস্তব ? এমন সর্বগ্রাসী লালদা-ব্যগ্রভার দৃষ্টান্ত সাহিত্যে কোপায় ? প্রেমিক ভক্ত বলেন, উদার কঠে ঘোষণা করেন,'অস্ত্যেবম্ অস্ত্যেবম্'—আছে, আছে—'মুখা ব্রজগোপিকানাম্' [নারদীয় ভক্তিস্ত্র ]—শ্রীক্ষের প্রতি ব্রজগোপিনীদের প্রেম। তাহা 'স্বারদিকী' [ স্বাভাবিক ], স্বতঃস্কৃত, অহৈতুকী। ব্রদ্রগোপিকার। 'ক্ষেক প্রাণা', 'তদর্থপ্রানস্থান-ভদীয়তা-সর্বতন্তাবা' [শাণ্ডিলা স্ব্র],পতিপুত্র-আত্মীয়-স্বজন সমস্ত্রকিছুই তাহারা বিদর্জন দিয়াছে, এক প্রেমের নিকট সকল বন্ধন শিথিল হইয়া গিয়াছে। এমন কি, কুলধর্মকে উপেক্ষা করিয়া তাহারা বলিয়াছে. পিতিস্নতাদিভিরাতিলৈ কিম্', 'প্রেষ্টোভবাংস্তরভূতাং কিল বন্ধরাত্মা' [ভাগবত]। এই (यमन এकास आञ्चमपर्नन, ट्रिमन छाँशांत वित्रद्ध प्रमास्तिक कृ:थ । कृदं कृत्र অদর্শনে করিল্রন্ট করিণীর স্থায় পরিতাপিতা ব্রস্তাদনা, রাসরজনীর শারদ জ্যোৎসা তাহাদের কাছে নিশুভ, চিত্তদেশ অন্ধকার, সকল জগৎ শূল। এরূপ অবস্থায় বজ-गाती एत मृत्थ (कवन এक कथा—'आमाएत श्रियुक्य कहा क काषाय'?—हें हा हे প্রেম, ইহাই রাগাত্মিকা ভক্তি:

'ইষ্টে স্বারসিকী রাগঃ পরামবিইতা **ডবে**ৎ। তম্ময়ী যা ডবেছজি সাত্র রাগালিকোনিতানা

—ভক্তিরসামৃতসিদ্ধ

বৈফ্বপদাবলী এই একান্ত আবিষ্ট, স্বতঃক্তৃতি, স্বাইত্কী প্রেমের কবিতা, ভক্তির সামগীতি। বাধাকুফলীলা এই প্রেমভক্তির লীলা, এবং ইহাই বৈফ্বগীতি-কাব্যের বর্ণনীয় বিষয়।

উপরে বলা ইইয়াছে, প্রধানত রাধাক্ষণনীলাকে লইয়াই বৈফবকাব্য।
কিন্ত যোড়শ শতক হইতে আরও একটি বিবম ইহার অন্তর্ভুক্ত হইয়াছে—তাহা
গোরাঙ্গলীলা। গোরাঙ্গলীলার সহিত রাধাক্ষণনীলার
গনাবলীর বর্ণনীয় বিষয়ঃ
য়াধাক্ষণনীলা ও গোরাঙ্গনীলা
সহজ হইয়া উঠে। গুধু তাহা নয়, ভক্ত বৈফবপদ্কত্যিগ

অশেষ ক্বতজ্ঞতার সুরে বলেন:

'গৌর নহিত কি যেন হইতে কেমনে ধরিতাম দে। রাধার মহিমা প্রেমর্গসীমা জগতে জানিত কে॥'

—বাহুঘোষ

कथां श्री अनिधान (यांगा। तां भी खारमंत्र काहिनी ७ हे हात्र . माध्यं जानगर ज ও অন্তান্ত পুরাণে বণিত হইয়াছে সত্য, এবং এই হদমগ্রাহী প্রেমকণা লইয়া অসংখ্য চুর্ব কবিতা আর কাব্যও রচিত ইইয়াছে। বলবীগণের একান্তিক প্রেমকাহিনা ভারত্বধের সর্বত্রই পরিচিত ছিল এবং এই প্রকারের প্রেমসাধ্নার ক্তাও অজ্ঞাত চিল না। দক্ষিণ-ভারতের আলোয়ারস্থানায় এই প্রের পুণিক ছিলেন। বিষমদল, জমদেব, বিভাপতি, চণ্ডীদাস, স্বায় রামানন প্রভৃতি ভক্ত ও কবির। প্রেমের নিগুড় তাৎপর্য অবগত ছিলেন। তথাপি বলা চলে. ব্রজ্ঞানের স্থরণ জনসাধারণের তেমন জানা ছিল না। গোপীপ্রেম, বিশেষত রাধাপ্রেমের স্থানিক খতা জিয় আকৃতি, ইহার দীমাহীন ব্যাকুলতা, প্রেম ঘারা প্রেম্মদের আরাধনা এবং এই প্রেমের 'মহাভাব' অন্পিত্ই ছিল। যেখানে 'ধ্যক্ষ করে সভে এই মাত্র জানে', যেখানে ভাগবতপাঠ হয় কিন্তু ভজির মুম ব্যাখ্যাত হয় না, সেখানে প্রেমের নিহিতার্থ যে প্রচন্ত্র থাকিবে তাহাতে আর चा वर्ध की १ अप भाषि डाभरि की इ. भी दम उर्क कारल ममाध्वत साम-राज्य-बछ्हांम-बाल्टना शीडिंग, वाधिनात पहिन, त्योक्षनाचिकावात कर्कन, खानवातन विकास (मरम- भामभाषानास्त्रामरे वृन्द ; (श्रम-तम (ठा 'तह वहन्त्र'। उड्डलार्षात এই গ্রুম ভ্রমিন্রর মধ্যে চৈ হক্ত ক্রের উদয় হইল। মুহুর্তে অন্ধ্রুরা স্বিয়া গেল. প্রেমের প্লাবনে আচারসর্বস্থতার আবর্জনা কোপায় ভাসিয়া গেল। প্রীচৈত্র জ্ঞানের চেয়ে বড়ো বলিয়া জানিলেন ভক্তিকে, ভাক্তকে একাকার করিয়া দিলেন প্রেমের সহিত, নুডন ক্রিয়া প্রকাশ করিলেন ব্রজ্লীলার মাধুর্য, উদ্ঘাটিত ক্রিলেন 'সাধ্যশিরোমণি' রাধাপ্রেমের নিগৃঢ় তাৎপর্য। যে-প্রেম ছিল পৌরাণিক জগতের वस्त वारा हिन कविक्वनात्र मामधी, याशत विक हिन, हिन ना कारना অনুস্তি-মহাপ্রভূ গোরাদদেব নিজ জীবনে তাহার বাত্তব সভাতা সপ্রমাণ করিয়া দেই প্রেমের গুণদীমা দর্বজনদমক্ষে প্রকাশ করিলেন। দ্বাপার মুগের कालिकौ छी दब्र महारखा, वृक्ताविजित्मव अन्यमावृवी शिलीवारम् माधारमञ् क्लिश्राम भून: श्रक्षे रहेल। डक्क्किविदा भौदान मुम्मार्क गाहित्नन:

অন্দিত্চরীং চিরাৎ কর্ণসাবতীর্ণঃ কলো সমর্পমিতুমুমতোজ্জন রসাং বন্ধজিগ্রিষ্ম। তাই বন্ধলীলার রসসাগরে অবগাহনের জন্ত প্রয়োজন গৌরাঙ্গলীলার আস্বাদন। গৌরাঙ্গবিষয়ক পদাবলী রাধারুঞ্জীলাকপার উপোদ্যাত। ইহার কারণ আরও গভার। সেই গভার কারণ অন্থাবন করিতে হইলে গৌরাঙ্গতন্ত্বের মর্ম অবগত হইতে হইবে। রাধারুঞ্জালাতন্ত্বের সহিত সেই তন্ত্ব ওতপ্রোহভাবে সম্পুক্ত। বৈশ্ববিবিহার পূর্ণ রসাস্থাদন অবশুই তন্ত্বের উপর নির্ভ্তর করে, নচেৎ ওই পদগুলিকে ভূল বুঝিবার সন্তাবনা থাকে, এবং বৈশ্বকাব্যে ব্রণিত কামগন্তবান প্রোভিকে অনিরুদ্ধ অনুস্থলেবতার উন্মন্ত কামরঙ্গ বলিয়াও ভ্রম জ্মিতে পারে।

'কৃষ্ণস্ত ভগবান-স্বয়ম্'—তিনি পূর্ণ এবং পরম তর। জ্ঞানবাদী বৈদাসিকগণ এই তথকে বলেন 'ব্রহ্ম', যোগিগণ বলেন 'পরমাত্মা'; আর, বৈশ্বরে নিকট তাহা 'ভগবান' বলিয়া কীতিত। শ্রীকৃষ্ণ সেই ভগবান, রাধাকৃষ্ণভব 'ব্রহ্ম' তাহার 'তক্তভা' [ অন্ধপ্রভা ], 'আত্মা' তাহার 'অংশবিভব' [ আংশিক বিভৃতি ]। কৃষ্ণই পরম-কারণ-কারণ, যাড়েশর্থময়, সচিদানকত্মরণ—'পূর্ণজ্ঞান পূর্ণানক্ষ পরম মহন্ত' [ চরিতামৃত ]:

क्रेश्वतः शत्रमः कृष्णः मिकिमानन विश्वह।

অনাদিরাদি গোবিদাঃ স্বকারণকারণম॥ - এক্সংহিত। ভাঁহ। হইতে শ্রেষ্ঠ আর কিছুই নাই ['মন্তঃ পরতরং নালুং'--গাঁহা]; তিনি অবতারী, অক্তাক্ত অবতার তাঁহার অংশ [ 'এতে চাংশকলা পুংসং'—ভাগবত ], তিনি পূর্ণ (পরিপূর্ণতয়) ভাস্তি তত্ত্বৈ পুরুষোত্তমে'—ডক্তিরসামুত্সির । তিনি চির্কিশোর, বিশ্ব ভরিষা যুগে যুগে তিনি নানারূপে লীলা করিয়া চলিয়াছেন। বছবিচিত্র রূপের প্রকাশ সত্তেও তিনি এক। চুগ্ধের ফেমন ধ্বলতা, অগ্নির যেমন দাহিকাশক্তি—তেমনই ক্রফের শক্তি। শক্তি ও শক্তিমান অভিন। এই শক্তির তিনটি মুখ্য ভেদ: [১] অন্তরন্ধা স্বরূপশক্তি: [২] বচিরুন্ধা মায়াশক্তি ও [৩] তটস্থা জীবশুক্তি। মায়াশক্তি জগৎকারণ, প্রপঞ্চনার তাহারই বিক্রিয়া। তাহাই জাবকে মোহগ্রন্ত করিতেছে, পরম প্রেমময় হইতে জীবকে দুরে সরাইয়া রাখিতেছে। জীবশক্তি তটস্থা অর্থাৎ অন্তরদা ও বহিরদার मधावर्छी। अक्षीनत्क तम मान्नाष्ट्रम, विस्त्रिय-अन्नाप स्टेटि विष्टिम ও প্रक: অপরাদকে সে চিৎকণ—মায়াকে অতিক্রম করার মতো শক্তিসম্পর। ইহা 'অচিম্ভাভেদাভেদ তথ'। জীবশক্তির সম্ভাবনা অনস্ত। অন্তরদা চিংশক্তি বা ম্বরণশক্তি সচিদানন ক্রফের ম্বরণ বলিয়া সং চিৎ ও আননভেদে ইত্য তিনপ্রকার:

সচিদানন পূর্ব ক্ষেত্র অরপ।
একই চিচ্ছজি তার ধরে তিনরপ।
আননদাংশে হলাদিনী সদংশে সন্ধিনী।
চিদংশে সংবিৎ যারে জ্ঞান করি মানি॥

— চৈতন্ত্রচারতামৃত

এই হলাদিনীর সার-অংশ মহাভাবস্থ পা রাধাঠাকুরাণী। ইনি কৃষ্ণয়ী, শ্রী ও সৌন্দর্যের সারভ্তা ['সর্বশ্রমীয়াী সর্বকান্তি সম্মোহিনী পরা'—নোত্মীয় তন্ত্র], গুনে বরীয়সী. প্রেমের পরাকান্তা ['মহাভাবস্ক্রপেয়ং গুনৈরভিবরীয়সী'—উজ্জ্বনীলমণি]। ইনিই কান্তিমাধুর্যে কৃষ্ণকে নিরপ্তর রসাম্বাদন করাইতেছেন। ইহাই গোলোকের নিভারাস। এই সাক্রতম আনন্দরাস হইতে যে-রসধারা উৎসারিত হইতেছে, সমগ্র স্পিতে ভাহারই প্লাবন বহিয়া মাইতেছে। চিরানন্দ্রাম গোলোক, ভাহাতে আনন্দ্রম কৃষ্ণ নিজ আনন্দ্রাম ক্লোদিনীশক্তি] সহিত আনন্দ্রশীরা, বিভারে। সে এক অনন্ত মাধুরীর ধেলা, সেখানে কেবল মধু আর মধু, সব মধুর মধুর। অতথব রাধাকৃষ্ণলীলা পরম-মধুরের নিজ মাধুরী-আম্বাদনেরই লীলা। কৃষ্ণ ও রাধার মধ্যে প্রক্রপত কোনো ভেদ্নাই:

রাধা পূর্ণ শক্তি কৃষ্ণ পূর্ণ শক্তিমান।

ছই বস্ত ভেদ নাহি শাস্ত পরমাণ॥

—চরিতামৃত

রাধার্ক অরপত এক হইলেও, লীলারস-আবাদনের জন্ত চুই রূপে প্রকট হন। গোলোকের অথও এক মর্ত্রুলবিনে রাধা ও রুক হইরা প্রেমাস্থানন করেন। অতএব এ লীলা কামরস নয়, মহাপ্রেম-ঘারা মহাপ্রেম কীভাবে আম্বাদন করা যায়, তাহারই দুরান্ত। ঘাপরের 'ব্লাবিপিনমাধুরী' তাহারই প্রতীক। এলানে রুফ চির্কিশোর, তাহণা ও কারুণ্যের আধার, কেবল প্রেমময়। আর, রাধিকা চির্কিশোরী—অনন্ত সৌল্বর্ধ ও মাধুর্বের উৎস। এখানকার সন্তোগ অপ্রাকৃত, অতীপ্রিয়—এ বে স্বান্ত্রামীর রসসন্তোগ ['যোহত্তবিত সোহধাক্ষ এম ক্রীড়নদেহভাক্'—ভাগবত]। ইহাই রাধাক্ষ্মতন্ত, বুলাবনলীলার অন্তর্নিহিত মর্মকথা। বৈফ্রপদাবলীর রস-উৎসও এই তত্ত্ব।

গৌরাগতরও এই মহাভাবের তত্ত্ব। প্রেমের অবভার শ্রীগৌরান্ধ একট দেহে রাধা ও কৃষ্ণ [ 'অন্তঃকৃষ্ণ বহির্গোর']। তিনিই সেই 'ষড়গ্রেইয়ঃ পূর্ণো য ইহ

পোরাকত্ব ভগবান স স্বয়ময়ম্'। বে-তত্ত্ব স্কলপত এক, যাহা লীলা-প্রকাশের জন্ম থাপরে দৈতভাবে প্রকট ইইয়াছিল,

চৈতক্তদেবে তাহাই আবার একাধারে সংযুক্ত হইয়াছে:

'রাধারুষ্প্রশার্বিকৃতিক্রণিদিনীশজিরস্মাদ্ একাস্থান বিপি ভূবি পুর। দেহভেদং গতং ভৌ। চৈতকাখ্যং প্রকটমধুনা তত্ত্বক্রিক্যাপ্তং বাধাভাবতাতিক্রবলিকং নৌমি ক্ষত্রক্সমা।'

রাধাভাবত্যতিস্থবলিতং নৌমি কঞ্জরপম্॥ — স্থরপ গোস্থামী।
তাতএক গৌরাক্ট ক্ষা, গৌরাক্ট রাধা— 'সেই তুই এক এবে চৈতন্ত গোসাঞি'।
তাতএক গৌরাক্ট ক্ষা, গৌরাক্ট রাধা— 'সেই তুই এক এবে চৈতন্ত গোসাঞি'।
তাতীয় প্রেমরসনির্যাস-আস্থানন-মানসে, লোকে রাগমার্গ-ভক্তিপ্রচারের উদ্দেশ্তে,
তিনি চৈতন্তর্মপে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। ইতাই গৌরাক্সনীলার নিগৃত্ মন।
রাধাক্ষ্মনীলার স্থিত গৌরাক্সনীলার যোগস্ত্রও এধানে।

वञ्चण शोतान्तरम्ब त्राधाक्रक्षनौनात माधुती अकान कतिहार्हन, वजनीना-আম্বাদনের দার উন্মোচন করিয়াছেন; ভগবান যে অফুরস্ত মাধুর্যের উৎস, তিনি মে পরম প্রেমমহ, তিনি যে প্রভু, স্থা, স্স্তান ও দ্যিত-তাহ। বুঝাইয়াছেন। শ্রতিতে ও উপনিষদে আনন্দহরূপ ব্রন্ধের যে-লক্ষণ নির্দিষ্ট আছে [ 'রসে। বৈ সঃ', 'আনন্দরপুমমূতং ষদিভাতি', 'তদেতৎ প্রেয়: পুতাৎ প্রেয়ো বিভাৎ প্রেয়েয়সুস্মাৎ সর্বস্থাৎ' ইত্যাদি ], শ্রীমন্তাগ্বতের দশম ক্ষকে যিনি মৃতিমান প্রেমানন্দরূপে প্রকট হট্যাছেন ('পীতাম্বরধর: প্রথী সাক্ষাৎ মন্মধ্যন্মথ:'—ভাগবত ী, বিষমণলের ভাষায় যিনি 'মধুরং মধুরং মধুরম' [কর্ণানৃত]—গৌরালদেব দেই পুর্ণানন্দ মাধুর্যময় ভগরানের স্বরূপ উদঘাটন করিয়াছেন, এবং সেই পরম-প্রেমময়কে কীভাবে প্রেম-দার। আসাদ্দ করিতে হয়, রাধাভাবের মূর্তবিগ্রহরূপে তাহা দেখাইয়াছেন। নীলাচলের ঐচৈতক মহাভাব্ররপেণী জীরাধিকার প্রত্যক্ষ পূর্ণমৃতি। কী নিবিড় তাঁহার ক্রফের জন্স ব্যাকুলতা, কী প্রগাঢ় তাঁহার উৎক্তা, ক্লফ্বিরহে কী সকরুণ আর্নাদ ! গন্তীরার নিভত ফুর প্রকোষ্ঠে সে-দিব্যোমাদ-অবস্থার কথা স্মরণ করিলে বে-কোনো মালুষের হৃদর বিগলিত হয়। প্রেমের অনুভাব অঞ্, কম্প, পুলকাদির উদ্দীপ্ত প্রকাশ। এই অধিরু মহাভাবই সাধ্যভক্তির শেষ সীমা। গৌড়ায় বৈষ্টবের সাধাসাধনাত্র গৌরাফদেবের জীবনেই উজ্জলতমরূপে মৃতিলাভ করির ছে। আমরা নিয়ে সেই অগাধ রদসিমুর বিদুমাত আভাস দিতেছি।

গোদাবরীতীরে ভক্তপ্রবর রার রামানন্দের সঙ্গে মহাপ্রভূ প্রীচৈতক্ষের যে-কংগোপক্থন, তাহাতে বৈফ্বপ্রেম সাধনার সর্বশেষকথা উচ্চারিত ইইয়াছে।

বৈক্ষবধর্মের সাধ্যসাধন ভত্ত্ব মহাপ্রপুর সিদ্ধান্ত—কৃষ্ণই পরমেশ্বর শ্বরং ভগবান। তিনি অবতারী, 'সচ্চিদানল বিগ্রহং', তিনি 'অখিলরসামৃত-মৃতি', মাধুর্বের সার, স্বলৌলর্বের আকর, পূর্ণতম

অনল। ব্রজ্ধানে খীয় হলাদিনীশক্তির সহিত তিনি অবিরাম প্রেমলীলায়

সাতিয়া রহিয়াছেন। এই হ্লাদিনীর দার-অংশ শ্রীরাধিকং---'আনলচিন্ময়রদ-প্রভিভাবিভা'ঃ

'প্রেমের স্বরূপ দেহ প্রেমে বিভাবিত।
ক্ষেত্র প্রেম্নী প্রেঃ। জগতে বিদিত॥' —চরিতাদ্"

ক্ষেত্র প্রেম্নী প্রেঃ। জগতে বিদিত॥' —চরিতাদ্"

ক্ষেত্র প্রম্পত স্কলিও স্বরূপত এক—'না সো রম্প ন হাম র্মণী'—

ইতার প্রেম্বিলাস্থিবর্তের চর্ম ইংগিত।

বাধার্থের এই যে নিগৃত লীলা, ইঙা দেবত বুল, এমন কি ক্ষের অকীযা শক্তি লগাঁব। প্রমহিনী ক্রিণা-আদিরও অজ্ঞাত। ইঙা অভিশ্য গুহু অপচ আনল্চন। প্রজলীলার এই মানুরী আখাদন করাই বৈফ্বসাধনার দ্বিক লক্ষ্য। জ্ঞানের পথে বা যোগমানো ইঙার আখাদন হয় না, প্রেমের পথেই প্রেম আখাভ। এই প্রেমের অপর নাম ভাক্তি, ইঙাই মহস্ত জীবনের শুেছ পুরুষার্থ। জ্ঞান ও যোগ এই ভাজলাডের উপায়নার। ভগবনি বলিং ছেন, 'রুষভূত…মছল্জিং লভতে পরান্। গাঁতা: ১৮০৪), 'যোগা…মংসংস্থান্ধিগ্ছেভিং' [গাঁতা: ৬০১৫]। আত্রব ক্রেণ, ক্ম, সোগে—সেই ভাজর পাদপাত। নারদায় ভিজিনের গারীয়ুগী ভিজিনের গারীয়ুগী।

শংকরও সাবার নান। ওরভেদ রহিখাছে - গোনী ও মুগা, বৈধা ও মবৈধা।
শংকাদেরন, ক্ষে ক্যাপন প্রভৃতি জ্ঞাননিপ্রা বৈধীভক্তি। জ্ঞানশুসা ইইয়া তংকগাশংকা, গংকাদান—এই ওলিই প্রেমভক্তির প্রথম সোপান। 'ক্ষভক্তিরসভাবিতামতিঃ' বা 'লোলা' [লোড]—এ প্রেমের প্রধান লক্ষণ। ইছা দ্বারা ভক্ত নিরন্তর
ভগবং প্রেমের জ্ঞানন্দে বিভোৱ ধইয়া পাকেন। প্রেমই মুপ্য ভক্তি, ইছাই সাধনীয়।
ভক্তিহত্তে ভাই বলে, 'প্রেমের কার্যন্ প্রেমের কার্যন্ [নারদীয় সূত্র]।

ভগবং প্রেমের সাধারণ নাম রতি বা রাগ। ইহাই 'প্রীত্যকুর'। ইহার বিশিচ পক্ষণ অনন্ত মনতা বিকেট মনতা প্রেমসকটা' [হরিভজিবিলাস]। এই নব প্রেমার উদর বাহাতে হয় তাঁহার অন্তর্গণা [চিত্তকণা] ও মুদা [বাহিরের মাচরণ] বৃদ্ধির অংগচর। প্রেমের স্পর্শে ভক্ত 'মন্তো ভবতি ওকো ভবতি আরারামো ভবতি' নার্দায় ভক্তিস্ত্রা। এই প্রেম বহুকল্পভ্, অনন্তসাধারণ। ইহা ক্রমে ক্রমে ব্রিভ চইগা সেত. মনে, প্রেণ্য, রাগ, অনুরাগ, ভাব ও মহাভাবে পরিণত হয়। ইহাদের এক-একতির আখাদ উভরোত্তর মধুর। তাই মাধুর্য-ভল্গনেও মধিকারীভেদ্ন আছে:

'অধিকারীভেদে রতি পঞ্জকার। শান্ত দাস স্থা বাৎসভা মগুর আর ॥' —চরিতামূত

শাস্ত-রতির শেষ দীম। প্রেম, ইহা ভক্তকে অহৈতৃকী প্রেমের ছার পর্যন্ত পৌছাইয়া দের। বস্তুত রাগমার্গের উপাসনার আরম্ভ দাতা হইতে এবং ইহার চর্ম ক্তি মধুরে। রাধাভাব মাধুর্যের সার। কিন্তু সাধারণ জীবের পক্ষে সে-ভাবের ভজন সাধ্যাতী । এমন কি, ব্রজধামের দাস্ত-স্থ্য-বাৎসল্য-নামধেয় স্বতঃক্ত রাগের ভজনও সাধারণ লোকের পক্ষে সম্ভব নয়। এই রাগে একমাত্র ব্রজবালাগণেরই অধিকার। তাঁহাদের ভক্তির নাম সাধাভক্তি। জাবের পক্তে জ্ঞানুর্বায় সাধনভক্তি। বিধিমার্গে সাধন করিতে করিতে জন্মজন্মান্তরের সৌভাগ্য থাকিলে অহৈত্কী কুঞ্প্রেমের উদয় হয়; এবং ভক্ত তখন ব্রজগোপিদের দাস স্থা বাৎস্ল্য-ভাব অবলম্ব ক্রিয়া [ 'ব্রছলোকের কোনো ভাব লঞা' ] রাগানুপ मार्लिक एक व कि कि शास्त्र । जावरमाभा मिर् त्राधाक एक व नामान्यंत অথবা রাণাকৃষ্ণকুঞ্জসেবার অধিকার লাভ করাই জীবের সাধ্য-দীমা। অর্থাৎ জাব 'লালাত্তক' বা 'লীলাদখী' পর্যন্ত ইতিহ পারেন। প্রেমিক ভক্ত ভগবানের • মাধুর্যই আস্থাদন করিতে বাসনা করেন। তাহার মধুরলীলাই তিনি অভ্যান क्त्रिया थारकन अवर स्मर्टे घनाइड माधुर्यद्रस्म विष्डात श्रेत्रा पर्छन । देवस्थत-পদাবলীর পদক্তাগণ্ড এই রসের রসিক। তাই পদাবলা-কার্তন ও তাহার রুসাম্বাদনও সাধনারই অল। ইহা দারা ভক্তিরস ও কাব্যরসের বৃগপং আম্বাদন হয়। বৈফবপদাবলী ভক্ত ও শিল্পী উভয়েরই রুদ চীর্থ।

বৈষ্ণব্দাব্য ব্ছবিচিত্র রসের আকর। ইংার প্রত্যেকটি উপাদান সরস।
তব্বের দিক হইতে পরমত্ব রুফ্ 'অথিলরসরাজ', তাংগর স্বরপশক্তি রাধা
'রসপ্রতিভাবিতা', উপাসনার উপকরণও রস। রসের মাধ্যমে রসাধাদন বৈষ্ণব্ধর্মের
শেব কথা। ইংই আবার কাব্যরসের ও চরম কথা। ভারতীয় অলংকারশাস্ত্রীগণের সাহিত্যমীমাংসার শেবকথা 'বাক্যং রসাত্মকং কাব্যম্' [বিশ্বনাথ], 'কাব্য
রস লয়ে' [ভারতচন্ত্রা। প্রেমিক ও ভক্তরসিক বৈষ্ণব এই সিদ্ধান্ত শিরোধার্য
করিষা রাধাক্ষ্ণলালা তথা পদাবলী-আস্বাদনের রস্পান্ত রচনা করিয়াছেন।
পদাবলী একদিকে ভক্তির নৈবেছা, অপর দিকে শ্রেষ্ঠ কাব্য। তাহার কারণ,
ভক্তিই এখানে শ্রসরপতা লাভ করিষাছে।

কাব্যের রসনিপত্তি কাঁ প্রকারে ইয় ? এ প্রসংগ রসশান্তের আদিগুরু ভর চমুনি বলেন, 'বিভাবারভাবব্যভিচারিসংযোগাদ্রসনিপত্তিঃ' [নাট্যশান্ত্র]। প্রত্যেক মান্ত্রর অসংখ্য চিত্তবৃত্তির অধান। এই সংখ্যাতীত চিত্তবৃত্তির মধ্যে কয়েকটি চিরন্তন। তাহাদের উদয়-নাই, বায় নাই। ইংগাদগকে বলা হয় স্থায়ী ভাব। ইংগদের সংখ্যা আটটি কি নয়টি; যেমন—রতি, হাস, শোক, ক্রোধ, উৎসাহ, ভয়, জ্গুপ্তা, বিশায় ও শম। এই ভাবগুলিই উপর্ক্ত বিভাব, অত্ভাব ও ব্যভিচারী ভাবের সংযোগে আন্ধান্তমান রসে রুণান্তরিত হয়। 'বিভাব' হইল চিত্তবৃত্তির নিমিত্ত-কারণ, আর অন্তভাব চিত্তবৃত্তিজন্ত শারীরিক ক্রিয়া; ব্যভিচারী ভাব স্থায়ী ভাবের বৈচিত্র্যসম্পাদক উদয়বায়শীল অন্তান্ত মনোভাব; যেমন – হর্ব, নির্বেদ, ইত্যাদি। এই তিনের সংযোগে স্থামীভাব ম্থাক্রমে এইরপ রসাভিব্যক্তি লাভ করে:

শৃঙ্গর হান্ত করণ রৌদ বীর ভয়নকাঃ। বীভংগোংডুত ইতারৌ রসাঃ শান্তরণামতঃ।

—সাহিত্যদর্পণ

রস্থলে 'শৃদ্ধার'-নামক যে-রলের উল্লখ আছে তাহা 'রতি' ভাবের রসপরিনাম। আদৌ ইহা মানবীয়রতি বলিয়াই স্বাক্ত হইয়াছে ['রতির্মনোহত্মকৃশে অর্থে মনস প্রবণায়িতম্'], উহার সহিত ভক্তি বা দেববিষয়ক রতির অভিনত। স্থাকার করা হয় নাই। কিন্তু বৈশুবরসবেজ্ঞাগণ দেখিলেন, দেবাদিবিষয়ে রতিও মানবহদরের চিরন্তন ভাব। তুর্ তাই নয়, ইহাকেই তাঁহারা একমাত্র স্থায়ী ভাব বলিয়া গ্রহণ করিলেন। তাঁহাদের মত্বাদ অপরোক্ষ অন্তর্ভূতি ও স্থূদৃঢ় প্রত্যায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত। তাই তাঁহারা বোষণা করিলেন,'ভক্তি রসরাট্'—ভক্তিই রসের রাজা।

কৃষ্ণভক্তির সের স্থায়ী ভাব কৃষ্ণের প্রতি বতি বা প্রেম রাগ । দিধি থও মবিচ ও কপুরের মিলনে ছেমন অপূর্ব আস্থাদযুক্ত বসস্ষ্ট হয়, তেমনি প্রেমাদি স্থায়ী ভাব উপযুক্ত সামগ্রীর মিলনে চিত্তচমংকার বসপরিণাম লাভ করে। এখানে কৃষ্ণই প্রধানত আলম্বন-বিভাব; তাঁহার অঙ্গলাবণা, ন্পুরশিল্পন ও বংশাধানি ইত্যাদি উদ্দীপন-বিভাব। এই সকল নিমিত্ত-কারণ যে-রভিক্ষপ স্থায়ী ভাবের উদ্বোধন করে, ভাহার বহিঃপ্রকাশ হয় গুন্তাদি অন্ত সাত্ত্বিক ভাবের মধ্যে। অত্রব এগুলি কৃষ্ণরতির অন্তভাব, এবং নির্বেদ, হর্ষাদি ব্যভিচারী ভাব স্থায়ীকে পরিপুষ্ট করে। ইহাদের সংযোগে আস্থাত রসনিস্তি হয়। এই বসু পঞ্চবিধ ঃ

'পঞ্জিবধ রস শাস্ত দাশু স্থা বাংসলা। মধুর নাম গৃন্ধার স্বাতে প্রাবলা॥'

–চরিতামৃত

পঞ্চরপের মধ্যে মধুর বা উজ্জ্বল-রসই শ্রেষ্ঠ। কান্তকারাভাব-আপ্ররে ইহার উৎপত্তি। কিন্তু কান্তকারাভাবেরও 'তর্তম' আছে। মধুরা-রতি— সাধারণী, সমঞ্জ্বসা ও সমর্থা ভেদে তিনপ্রকার। সাধারণী রতিতে পাচ্ 'আব্যেন্দ্রিপ্রীতিইছা', সমস্ত্রসাতে থাকে শাস্ত্রাদি বিধিনিষেধের বন্ধন, কিন্তু সমর্থা-রতির একতম লক্ষ্য 'ক্ষেন্দ্রিপ্রশীতিইছা', ইহা 'বেদবেদান্তপার', ইহা শ্বতঃকৃতি। অলংকারশাস্ত্রিগণ বলেন, এই সমর্থা-রতি মণির মধ্যে 'কৌস্তুভমণি-সদৃশ'—গোবিন্দর্লভা ব্রজ্ঞবল্লগীগণের মধ্যেই এই প্রেমের দীপ্তিমান বিকাশ। আবার, তন্মধ্যে ক্ষেকপ্রাণা রাধিকাই সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনি অধিরাত মহাভাবের সারভ্তা। তাঁহার প্রেমাক্রভবের ভূলনা কোথায় ? চণ্ডীদাস বলেন, 'এমন পিরীতি কভুনাহি দেখি গুনি'। তিনি ক্ষ্মেরী, অরুপাধি প্রেমের একক নিদর্শন। বৈক্ষবণদাবলী এই রাধাভাবের রসোল্লাস, ইহা মধুর-রসের নির্ম্ব।

রসিক বৈষ্ণব এই সর্বোত্তম মধুর-ভাবের চৌষ্ট প্রকার ভেদ লক্ষ্য করিয়াছেন। তন্মধ্যে বিপ্রলম্ভ ও সন্তোগ ত্ইটি প্রধান ভেদ। বিরহ ও মিলন, এই ত্ই লইয়াই প্রেমের কর্তি। ইহাদেরই পারিভাষিক নাম বিপ্রলম্ভ [বিরহ] ও সন্তোগ [মিলন]। বৈষ্ণবপদাবলীতে সন্তোগের পুঞারুপুথ বর্ণনা থাকিলেও, রসের চরম মাধুর্য প্রতিকলিত হইয়াছে বিপ্রলম্ভ-শৃঙ্গারের পদাবলীতে। রসিকের কাছে বিপ্রলম্ভের আস্বাদই মধুরত্তম ['সঙ্গম বিরহ বিকল্পে বরমিহ বিরহঃ']। বিপ্রলম্ভ-শৃঙ্গারের চারিপ্রকার ভেদ—প্ররাগ, মান. প্রেমবৈচিত্তা ও প্রবাস। বিপ্রলম্ভেই অধির্কৃ মহাভাব মোহনাথ্য অবহায় উন্নীত হয় এবং ইহার চরম মাধুর্য প্রকট হয় দিব্যোম্মাদ-ভরে। পদাবলীসাহিত্যে ক্রফ্সমর্শিতপ্রাণা শ্রীরাধার করণ বিপ্রলম্ভের কাতরতা ও দিব্যোম্মাদ-অবহার আতির বর্ণনা বে-কোনো সহাদম্ব শোতার চিত্তদেশ অভিত্ত করে। এইভাবে বৈষ্ণবৃক্বিতায় সাধ্বরস ও কাব্যরসের অবৈত সাযুজ্য ঘটিয়াছে। রাধার্ক্ষলীলাশ্রমী পদাবলীর কীর্তনগান একদিকে বেমন ভক্তিরসের উৎস, অপরদিকে তেমনই কাব্যরসের নির্মবিণী।

অসংখ্য পদকর্তা বৈষ্ণবপদাবলী বচনা করিয়াছেন। শ্রীমন্তাগবতের রাসমণ্ডল হইতে যে-'সমরস' উৎসারিত হইরাছে, ভারতবর্ধের সর্বপ্রান্ত তাহার সঞ্জীবনধারার অভিষিক্ত; 'গাহা সন্ত সঈ' হইতে আরম্ভ করিয়া 'গীতগোবিন্দ' পর্যন্ত এই রসপ্রবাহে অভিয়াত। মিধিলার কবি বিভাপতি এই বৈষ্ণবপদকর্তা লীলারস কীর্তন করিয়াছেন। শ্রীচৈতন্তের 'রাধাভাবদ্যাতি-ফ্বেলিত' প্রেমবন মৃতি এই রসসাগর উন্মধিত করিয়া বাংলার পদাবলীসাহিতকে দিব্যপ্রেমবিলসিত করিয়া তুলিয়াছে। জ্ঞানদাস, গোবিন্দাসাদির মহাজনপদাবলী কাস্তকাস্তাপ্রেমের আশ্চর্যস্থনর রূপায়ণে কাব্যরসিক ও ভক্তজনের পরম আদরের সামগ্রী হইয়া উঠিয়াছে। অগণিত বৈষ্ণবমহাজনদের মধ্যে আমরা এখানে

কয়েকজন কবির উল্লেখ মাত্র করিতেছি।

1 7

প্রথমে বিভাপতি। মিথিলায় তাঁহার জন্ম। তিনি স্মার্ড, পণ্ডিত এবং
প্রথমশ্রেণীর একজন কবি। তাঁহার লেখা অপূর্ব রাধারুফলীলাসংগীত বুগোভীর্ণ
কাব্যের উজ্জনতম মর্যাদা লাভ করিয়াছে। মৈথিল কবি হইলেও বাংলার
বৈষ্ণবকার্যজগতে বিভাপতির প্রভাব অপরিদীম। মহাপ্রভূ তাঁহার 'কী কহব
রে দখি আনল ওর' প্রভৃতি পদ সাগ্রহে আস্থাদন করিতেন। পরবর্তা বাঙালী
বৈষ্ণবপদক্তাদের মধ্যে অনেকেই বিভাপতিকে অনুসরণ

বিজ্ঞাপতি করিয়াছেন। এমন কি, কেহ কেহ 'বিজ্ঞাপতি' উপাধি
পর্যন্ত এহণ করিয়াছেন। বিজ্ঞাপতি শুরু কবি কহেম, তাঁহার পাণ্ডিত্যুও অশেষ।
তিনি যে অলংকারশাস্ত্রে পারদর্শী, হলশাস্তে বুংপভিসম্পন্ন এবং শবদাস্ত্রে অতিশয়
কিপুন, ইহার স্বাক্ষর তাঁহার কবিতায় স্ক্রম্পন্ত। বিজ্ঞাপতির মন্তনকলানৈপুন্
সর্বজ্ঞনপরিজ্ঞাত। তাঁহার রচিত পদাবলীতে অধিকাংশ হলে রাধাপ্রেম 'সাধারনী'রভির আকারে উদ্ঘটিত হইয়াছে। এখানে রবীক্রনাথের মন্তব্য স্থরণ করা
মাইতে পারে: 'বিজ্ঞাপতির কবিতায় প্রেমের ভঙ্গি, প্রেমের নৃত্য, প্রেমের
চাপলা'—উভিটি প্রণিধানবোগ্য। সন্তোগাই ইউক, আর বিপ্রালম্ভই ইউক,
বিজ্ঞাপতির প্রমাচিত্রণে দেহকেন্দ্রিকতা লক্ষণীয়। মনে হয়, বাৎসায়নের কামশাস্তে
অথবা প্রাচান অলংকারশাস্তে শৃক্ষারের যে-সব লক্ষণ স্থনির্দিষ্ট আছে, বিজ্ঞাপতি
নিজ্বের রচনায় তাহা মানিয়। চলিয়াছেন। কবি অলংকারশাস্ত্রের মুখাপেক্ষী
বিলিয়া তাহার বেশির ভাগ পদে 'অমুপাধি' প্রেম বেন উপাধিবিশিষ্ট হইয়া
উঠিয়াছে। বিজ্ঞাপতির চিত্রিত রাধিকায় দেহচাঞ্চল্যেরই প্রাধান্য।

অবশ্য বিরহ-পর্যায়ের পদাবলীতে এই দেহকামনার উর্জায়ন পরিলক্ষিত হয়।
বিরহ-মধ্যায়ের রাবিকা 'বিপথে পড়ল থৈছে মালভিক মালা', তথন তাঁহার মুপে
আর্ বিলোপী প্রেমের বাণী—'পিয়াক দোথ নাহি যে ছিল কর্মে'; তথন তিনি
একেবারে কৃষ্ণময়ী—'জাবক জীবন হাম প্রছে জানি'। কিন্তু প্রেমের এফেন
গভীর তার চিত্রণ, নিগৃচ হৃদয়ভাবের কথা বিদ্যাপতিতে বিরল। তবে প্রেমের
স্থানাত্রক্ষা বৈচিত্র্য-উদ্বাটনে তাঁহার তুলনা হয় না। রাধিকার বয়ঃসন্ধির বর্ণনায়,
রাধার রূপঞ্জীবর্ণনায়, সভোগকৌশলশিক্ষার বর্ণনায় যে-নৈপুণা তিনি দেখাইয়াছেন
তাহ। অতুলনীয় বলিলে অত্যুক্তি হয় না। অসাধারণ তাঁহার বাগ্বিভৃতি।
নির্ভিমান ভক্তির বর্ণনাভেও সে-বিভৃতির চিহ্ন পরিক্ষ্ট। কবির দীনতার মধ্যেও
প্রকাশের এখর্য, কাতর প্রাথনাও সালংকার।

তারপর চণ্ডীদাদের কথা। চণ্ডীদাস সম্পর্কে যে-সমস্থা আছে তাহার মধ্যে প্রবেশ না করিয়া, প্রচলিত পদাবলীর চণ্ডীদাসকেই আময়া এ আলোচনার

বিষয়ীভূত করিতেছি। তিনি প্রেমের কবি, সেই প্রেম—ত্বে-প্রেম ভালবাদিয়াই তৃপ্ত, যাহা প্রতিদানের অপেকা রাপে না, যাহা একান্তভাবে তন্মর ও সতত ব্যাকুল। এ প্রেম হৃদয়ের তলদেশ হইতে উৎসারিত, ইহার আবেদনও হৃদয়ের কাছে। চণ্ডীদাসের রাধাপ্রেম মর্মস্পর্দী, তৃঃপের কষ্টিপাথরে এ প্রেম ক্ষিত হইয়াছে। তাই এই প্রেমসংগীতের প্রাণকন্দ্রে অক্ষাস্থিত বিপ্রলম্ভের স্কর। পূর্বরাগ হইতেই তৃঃখান্তভবের শুক্র— 'রাধার কী হইল অন্তরে ব্যথা'; অনুরাগে এ প্রেম আরও বেদনাময় দূর প্রবাদে ইহার বৃক্ফাটা ক্রন্দন। অনুরাগময়ী শ্রীরাধিক। নিজে কাঁদিয়াছেন, পরকে কাঁদাইয়াছেন। চণ্ডাদাসের আক্ষেপানুরাগের পদাবলীর তুলনা বিরল। প্রেম থে 'বিষামৃত', ইহা ধে 'বক্রমধূর'—এ সত্যটি চণ্ডাদাসের মতো করিয়া আর কে বলিতে পারিয়াছেন? ধ্ব-'পিরীতি'তে অনস্ত দাহ ['পিরীতিপাবক পরশ করিয়া পুডিছি এ নিশিদিন'], যাহা মরণের অধিক যন্ত্রণাদায়ক ['মরণ-অধিক হৈল কান্তর পিরীতি'], যাহা 'তুবের অনল ধেন'—তাহাই আবার 'এ তিন ভূবন সার'

চৈত্রপরবর্তী যুগে চণ্ডীদাসের ভাবাস্থসরণে পদরচনা করিয়াছেন কবি
জ্ঞানদাস। জ্ঞানদাসও ভাবের কবি এবং চণ্ডীদাসের স্থরের সহিত তাঁহার স্থর
একতানে বাধা। পার্থক্য এই যে, চণ্ডীদাস নিজ্ঞাবন হইতে প্রেমান্তভৃতি লাভ
করিয়াছেন। জ্ঞানদাস তাহা লাভ করিয়াছেন চৈত্রজীবনী হইতে। জ্ঞানদাসের
রাধা চৈত্রচরিতান্ত্রসারী, তাই প্রেমের নিবিভৃতাম্ব সেই

ি 'সকল স্থের এ তিন আধর তুলনা দিব যে কী ?' ]। চণ্ডীদাসের পদাবলীতে এই প্রেমের জয়গান, তিনি প্রেমমনস্তব্যে স্থানিপুণ শিল্পী। চৈতক্তদেব এই প্রেমের মূর্ত বিগ্রহ, চণ্ডীদাসের কলিত রাধা শ্রীচৈতন্তে জীবস্ত মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে।

জ্ঞানদাস

মৃতির মহিমাও কম নয়। চণ্ডাদাসের প্রেমগীতি সম্পর্কে বেমন বলা চলে, 'আমার এ গান ছেড়েছে তার সকল অলংকার'—জ্ঞানদাস সম্পর্কে স্বাংশে এই উক্তি কর। সন্তব নয়। জ্ঞানদাসের পদাবলীর মমকেক্তে তবের আভাস পাওয়া যায়, প্রকাশে সংযত অলংকারপ্রয়োগের নিপুণতা বর্তমান। জ্ঞানদাসের শুঠে পদগুলিতে ধরুগাত্মক শব্দের ঝংকার ভাবের ব্যঞ্জনা-স্প্রিতে কম সহায়তা করেনি। ক্লপান্থরাগ-বর্ণনায় জ্ঞানদাসের কৃতিত্ব অবিসংবাদিত। রিমিঝিমি বর্ষণমুখর রজনীতে শ্রীরাধার স্বপ্রনিকুঞ্জে রূপময় ক্ষেত্র আবিতাবদৃশ্যটি অতি স্থলর, পরিবেশরচনার নৈপুন্ত অসাধারণ, যেমন—'রজনীশাওন ঘন ঘন দেয়া গরজন, রিমিঝিমি শবদে বরিষে'। চণ্ডীদাসের অনেক পদ্জ্ঞানদাসের পদের সহিত মিলিয়া গিয়াছে।

চৈতভোত্তর বুগের আর-একজন প্রথাত পদক্ত। গোবিন্দদাস। তিনি মৈথিলকবি বিদ্যাপতির উত্তরসাধক। গোবিন্দদাসের পদরচনায় বিদ্যাপতির প্রভাব তো আছেই, কোধাও আবার তিনি বিদ্যাপতির অসম্পূর্ণ পদ সম্পূর্ণ করিয়াছেন। তথাপি কবি গোবিন্দদাসের মৌলিকতা অনুষ্ঠার্য। গোবিন্দদাস

বেদ্যাপতির মতোই কৃতি শিল্পী, উপরন্থ তিনি ভক্ত।
কৈতন্তদেবের প্রেমের দাক্ষাং স্পর্শ না পাইলেও তিনি
প্রেমরত্বে ধনী, তাঁহার পদাবলী প্রেমভক্তির স্পর্শে দম্ব্রেল। কৃথিত আছে,
প্রথমবয়সে গোবিন্দাস ছিলেন শাক্ত। গোবিন্দাসের পদে শাক্তের দাত,
রাধিকার যোগীস্থলভ কঠিন তপশ্চর্যার নিদর্শন রহিয়াছে। অভিসারের পদর্বনায়
গোবিন্দাস নিঃসংশ্বে শ্রেড। তাঁহার তিমিরাভিসারের পদে, রসসন্তোপের
ব্যাকুলতার শ্রীরাধার একনিন্ত স্বত্যাগী প্রেমের দৃঢ্ভা চমংকার ফ্টিরাছে। ভক্ত
হইলেও গোবিন্দাস সচেতন শিল্পী।

এই চারিজন বিশিষ্ট কবি ছাড়া আরে। অনেক পদকর্তা পদ রচনা করিয়াছেন। বাংলা সাহিত্যে বৈষ্ণবিদারের পরিধি বছবিস্থত, তাহার মাধ্যও আশেষ। এই রত্মকরের উপরিভাগের লহরী গণনা করা তৃঃলাধ্য, লোকচকুর অন্ত-রালে যাহা আছে, তাহা পরিমাপ করিবে কে ?\*

## বাংলা সমালোচনাসাহিত্য

[রচনার সংকেতস্ত্র ঃ আরম্ভিক ভূমিকা—উৎদ—ইংরেজি নাহিত্যের প্রভাব—বিভাসাপর-রঙ্গলাল—রাজেন্দ্রলাল-কালীপ্রসন্ধনারায়ণ—মধুস্পনের পত্রাবলী—বিভাসজন—বিভাসজন সমালোচলা-পক্তিপ্রসঙ্গে—রমালিচল-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালিভান-বাদ্রালি

বাংলা সমালোচনাসাহিত্যের সৃষ্টি উনিশ শতকে। প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে এর কোনো অন্তিম্ব ছিল না। এদেশে সংস্কৃত অলংকারশাস্ত্রের—রসবাদ-ধ্বনি-বাদের—বহুল প্রচার ধাকলেও মধার্গের বাংলাদেশে এর কোনো বিশিষ্ট ক্লপের

অধ্যাপক জাহ্নবীকুমার চক্রবর্তী-রচিত।

পরিচয় মেলে না। তবে রূপসনাতনের সংস্কৃত-গ্রন্থাবলীতে এবং জীবগোম্বামীর মচনাম্ব বৈশ্ববদর্শন ও বৈশ্ববদাধনার পরিপ্রেক্ষিতে রসবাদের নবতর ব্যাখ্যাই কালের একমাত্র উল্লেখযোগ্য ব্যাপার। কিন্তু বাংলা সমালোচনাসাহিত্যের জন্ম এ উৎস থেকে নয়। বাংলা সমালোচনা আধুনিক বুগের সামগ্রী, উনিশ শতকেই এর আত্মপ্রকাশ। ইংরেজি সাহিত্য ও ইংরেজি সমালোচনার সঙ্গে এর সংযোগ প্রত্যক্ষ এবং নিগৃত্। এদিক দিয়ে বাংলাভাষার সৌভাগ্য এই য়ে, এ বুগের শ্রেষ্ঠ সাহিত্য রচিত হ্বার লক্ষে সঙ্গেই তার কাব্যিক ম্ন্যবিচারের উত্তমপ্রশ্লাস দেখা গিয়েছিল। বাংলাভাষার সত্যকার সমালোচনার উত্তব মধুস্দনের কাব্য-নাটক অবলম্বন কর্মে বিবিধার্থ-সংগ্রহ', 'রহত্যসন্দর্ভ', 'মিত্রপ্রকাশ', 'সোমপ্রকাশ' প্রভৃতি সাময়িক প্রের পাতায়। কিন্তু ঐতিহাসিক দৃষ্টতে আরম্ভেরও আরম্ভ আছে। এরও পূর্ববর্তী যে-বহুতর প্রচেষ্ঠা বাংলা সমালোচনার জন্ম সন্তাবিত করেছে তার কথঞ্জিৎ

পিমাচারদর্পণ প্রভৃতি পত্রিকার ১৮২৪-২৫ সাল থেকেই পুস্তকসমালোচনা প্রকাশিত হতে থাকে। অবশু এসব গ্রন্থসমালোচনাকে ঠিক সমালোচনা আখ্যাদেওরা চলে না। এগুলি সংবাদের স্তর অতিক্রম করেনি; বেমন—এই পুস্তক অমুক অমুক স্থান হইতে প্রকাশিত। ইহা পাঠে মূর্যপ্ত সভাসদ্ ইইতে পারিবেক, ইত্যাদি। এ সমর ১৮৩০ সালে 'লিটারারি গেজেট' নামক ইংরেজি পত্রিকার কাশীপ্রসাদ ঘোষ বাংলা দাহিতা স্থর্কে ইংরেজিতে এক পত্র লেখেন। 'সমাচারদর্পণ'-এর একটি সংখ্যাষ সম্পাদকের মন্তব্যসহ পত্রটির অনুবাদ এ বছরই প্রকাশিত হয়। কোর্ট উইলিয়ম কলেজ থেকে প্রকাশিত গত্য গ্রন্থলির একটি সংবাদাত্রক তালিকা ছাড়াও এতে রামারণ, মহাভারত, কবিকহণ এবং ভারতচন্দ্র সম্পর্কে যে-সংক্রিপ্ত মন্তব্য ছিল তাতে যথার্থ সমালোচনার প্রাভাস মেলে। ক্তিবাসকে গ্রেচি জনপ্রির কবি বলে আখ্যাত করা এবং ভারতচন্দ্রের বচনাভঙ্গির প্রশংসা ও ক্রচির নিন্দা বছ প্রবর্তী সমালোচকদের সিন্ধান্তের প্রায় সমত্ন্য।

विवत्र निश्विक कत्र श्री श्रीक्रम ।

এসময়ে ইংরেজি ভাষা ও সাহিত্যের পণ্ডিতদের কাছে বাঙালী ছাত্রদের ইংরেজি-শিক্ষা চলছিল হিন্দুকলেজে। রিচার্ডসন সাহেব ইংরেজি সাহিত্যে প্রথাত পণ্ডিত ছিলেন, এবং সেক্সমীয়রের অধ্যাপনা যথেষ্ট খ্যাতিলাভ করেছিল সমসামরিক বাংলাদেশে। এই শিক্ষা বাংলা সাহিত্যসমালোচনার ইতিহাসে বিশেষ মূল্যবান। কারণ, আমাদের সমালোচনাসাহিত্য ইংরেজিধারার

অমুসরণে—ওই ধারাকে আত্মসাৎ করেই—বর্ধিত হয়েছে। এ ক্ষেত্রে সংস্কৃত-রস-শাস্ত্রের নির্দেশ খুব বেশি প্রাধান্ত লাভ করেনি। সম্প্রতি অবগ্র এ ধারার কিছুটা

ইংরেজ সাহিত্যের
পুনকুজ্জীবন দেখা যাচেছ। ১৮৪৪ সালে 'বেঙল্ রিভিরু'
প্রকাশিত হয়। এই পত্রিকায় পাশ্চান্ত্য-শিক্ষিত
বাঙালী তরুণের! [কচিৎ ইংরেজরাও] বাংলা সাহিত্য-

বিষয়ে ইংরেজিতে সমালোচনামূলক প্রবন্ধ লিখতে আরম্ভ করেন।

১৮৫১ সালে স্বনামধন্ত ঈশ্বরচক্র বিভাসাগর বীটন সোসাইটিতে 'সংস্কৃত ভাষা ও সাহিত্যবিষয়ক প্রস্তাব' নামে একটি বক্তৃতা দেন। বাংলাভাষায় এই রচনাই সর্বপ্রথম সাহিত্যসমালোচনার এক গুরুত্বপূর্ব প্রচেষ্টা। বিভাসাগর যেমন একদিকে প্রভূত পাণ্ডিত্যসহকারে, গবেষকের নিষ্ঠা নিয়ে, 'মেঘদ্ত'-'কুমারসম্ভব'- এর পাঠ নির্ণয় করেন, তেমনি অপরদিকে সাহিত্যিক-মূল্যমান-নির্নপণের যথাসাধ্য চেষ্টা করেন। এখানে উল্লেখ্য যে, বিভাসাগর-মশায়ের অধিকতর

প্রবণতা ইংরেজি সমালোচনার দৃষ্টিতে সংস্কৃত-সাহিত্যের বিভাসাগর-রজলাল মল্যবিচারের দিকে। দুখাকার্য সহস্কে আলোচনা করতে গিয়ে তিনি ভারতীয় অলংকারশাস্ত্রে বর্ণিত স্ক্রাতিস্ক্র বহু বিভাগকে অন্থীকার করেছেন। মাদের অতিভাষণ, নৈষ্ধচ্বিতের স্বাত্মক গুণ্হীনত। সম্পর্কে তাঁব মন্তব্য রস্বতার নিভূলি পরিচয় বহন করে। ১৮৫২ সালে হ্রচক্র ঘোষ 'বে ছল বিভিয়ু' পত্রিকার ইংবেজিতে এক প্রবন্ধ লেখেন। বাংলা কবিতা সম্পর্কিত এই প্রবন্ধে তিনি প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা সাহিত্যকে অল্লীল ও অপাঠা বলে প্রমাণ করতে চান। এর উত্তরে ১৮৫২ সালে বীটন সোসাইটিতে স্কুক্বি রঙ্গলাল বন্দ্যোপাধ্যায় শ্বর্চিত এক প্রবন্ধ পাঠ করেন। উক্ত প্রবন্ধে খ্যাতনামা তুএকজন ইংরেজ কবির সঙ্গে ভারতচন্দ্রের তুলনা করে পূর্বোক্ত অপবাদ খণ্ডন করতে চেষ্টা করেন। এই বছরেই বাংলাভাষায় প্রথম মৌলিক নাটক রচিত হয়। 'ভদ্রাজুন' নামক পৌরাণিক নাটকের রচয়িতা তারাচরণ শিকদার ভূমিকায় ইংরেজি ও সংস্কৃত-নাটকের এক তুলনামূলক আলোচনা করেন, এবং ইংরেজি নাটকের কলা-কৌশলই যে অহসরণীয়, এই মত প্রকাশ করেন। তবে স্বীকার করতে হয়, তাঁর উক্ত আলোচনায় ইংরেজি ও সংস্কৃত-নাটকের বহিরঙ্গ-পরিক্রমাই ঘটেছে, নাট্য-সাহিত্যের রসান্তঃপুরে পদ্চারণঃ দশুব হয়নি। 'কীর্তিবিলাস'-নাটকের রচ্যিতা যোগেল গুপু ইংরেজি নাটকের ট্রাজেডির সৌন্দর্য ও আস্বাদ্যমানতা নিয়ে আলোচনা করেন এবং বাংলা নাটকে এই ধারা অনুসর্ণীয় বলে মন্তব্য করেন।

১৮৫৯ সাল থেকে শ্রুতকীতি মধুস্দনের কাব্যগুলি প্রকাশিত হতে থাকে,

এবং সঙ্গে বাংলা সমালোচনারও যথার্থ ভিত্তি স্থাপিত হয়। তাঁর কাব্য-নাট্য-গুলো প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গেই যে-সমালোচনাগুলো প্রকাশিত হয় তাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য রাজ্জেলাল মিত্রের 'শর্মিষ্ঠা' সমালোচনা [১৮৬০] ও 'তিলোভমাসম্ভব कावा' नमारनाहना [ ১৮৬० ]; कानीश्रमन्न निংरहत রাজেন্দ্রনাল, কালীপ্রদন্ন, 'মেঘনাধ্বধকাব্য' সমালোচনা [১৮৬১] এবং রাজনারায়ণ বারকানাথ বিভাভূষণের 'তিলোভ্যাসভৰ কাব্য' সমালোচনা [ ১৮৬০ ]। প্রথমোক্ত তিনটি 'বিবিধার্থ সংগ্রহ'-তে এবং শেষোক্তটি 'रामथकान'-এ ছাপা राष्ठ्रिल। 'त्रर्जनन्ड', 'मिज्थकान' रेजापि उरकानीन পত্রিকায়ও মধুস্দনের কাব্যাদির সমালোচনা প্রকাশিত হতে থাকে। এ সময়ে সাহিত্যসমালোচক-হিসেবে বাজেব্রলাল মিত্র ও কালীপ্রদয় সিংহের মতে৷ রাজনারায়ণ বস্তুও যথেষ্ট খ্যাতি অর্জন করেন। মধুস্থান এক চিঠিতে তাঁকে বুরোপের বিধ্যাত সমালোচকদের দঙ্গে তুলনা করেছিলেন। এই পর্বের সমালো-চনার লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য তিনটি 🗕 [ এক ] ইংরেজি কাব্য-সাহিত্যের দকে তুলনায় সৌন্দর্যবিচারের চেষ্টা; [ তুই ] সামাজিক, ধর্মীয় এবং নৈতিক পরিপ্রেক্ষিতে সাহিত্যসত্যের অনুসন্ধান; [ তিন ] সংস্কৃতান্ত্র অলংকারাদি টুক্রো-টুক্রোভাবে थुँ एक राज कजाज श्रञ्जाम । তবে स्वनियाम वा जमवारमज श्रद्धांभरहिश वर्षा धकहै। দেখা যায় না। বলতে হয়, ব্যক্তিগত ভালোলাগা-মললাগা-প্রকাশেই এদের

শার্থক তার সীমা।

মধুস্বন বাংলা কিংবা ইংরেজিতে কোনো সমালোচনা লেখেননি। তবে তাঁর
লেখা চিঠিগুলোতে এখানে সেখানে নাটক কাব্য এবং দেশী-বিদেশী সাহিত্যকারদের সম্পর্কে বিক্ষিপ্ত মন্তব্য খুঁজে পাওয়া যায়। সাহিত্যসৌল্ফ্র্য সম্পর্কে মধুস্বনের

শধ্সদনের পত্রাবলী

শক্ষেও প্রত্যক্ষভাবে তিনি পরিচিত ছিলেন। তবে
এই ভেবে তৃঃখ হয় বয়, স্থরসিক এবং স্থপণ্ডিত হয়েও সমালোচনাসাহিত্যের
কোনো কালি তিনি পদক্ষেপ করেননি। বদি করতেন তাহলে বাংলা
সমালোচনার অক্যতম প্রধান প্রিক্রৎ-হিসেবে যে তিনি স্বীকৃত হতেন, এতে
কোনো সন্দেহ নেই।

মনীধী বৃদ্ধিমের হাতে বাংলা সমালোচনাসাহিত্য একটা উচ্ছল বিশিষ্ট মূর্তি পরিগ্রহ করে, উচ্চতর মহিমায় প্রতিষ্ঠিত হয়। 'বঙ্গদর্শন'-পত্রিকার প্রকাশ ধেকেই সমালোচনার এই গুণগত পরিবর্তন লক্ষিত হতে ধাকে। ১৮৭১ সালে ভাঁর লেখা 'বেঙলি লিটারেচার' প্রবন্ধে তারই পূর্বাভাস। বৃদ্ধিমচন্দ্র যেমন কথার গুপ্ত, প্যারীচাঁদ মিত্র, দীনবন্ধ মিত্র প্রমুখ সমসামরিক সাহিত্যপ্রপ্তার প্রতিভার বিচারে প্রগাঢ় সাহিত্যবোধ ও ক্ল-বিল্লেষণ-শক্তির পরিচয় দিয়েছেন, তেমনি প্রাচীন সাহিত্যের আলোচনায় এবং সংস্কৃত ও ইংরেজি সাহিত্যের তুলনাধ্লক আলোচনায় আপন রস্বৃষ্টির গ্ভীরতার

বিচারকুশলতার নয়, সাহিত্যসমালোচনার মূলস্ত্রনির্ণয়েও তাঁর কৃতিত্ব মৌলিক এবং উচ্চপ্রশংসার যোগ্য। গীতিকার্য সম্পর্কিত আলোচনায় নাটক ও উপস্থাদের সঙ্গে লিরিক কবিতার পার্থক্য-আবিষ্কারে তিনি যা বলেছেন, তা কেবল অ-পূর্বই নয়—অভাপি প্রায় অন্তরীর্ণ। তাঁর সমালোচনামূলক প্রবন্ধগুলির মধ্যে 'উত্তরচরিত', 'দৌপদী', [প্রথম প্রস্তাব), 'শকুস্তলা', 'ডেসডিমোনা ও মিরাগুণ', 'জয়দেব ও বিভাপতি' বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

বন্ধিমের সমালোচনার নীতি ও পদ্ধতি সম্বন্ধে কয়েকটি প্রধান স্ত্র আলোচনার বোগ্য। [এক] পদ্ধতিহিসেবে বঙ্কিম Analytic বা বিশ্লেষণ-প্রণালীর বিরোধী ছিলেন। তাঁর মতে হাজমহলের এক-এক টুক্রো পাধরে সমাধিসোধটির সৌন্দর্য খুঁজে পাওয়া যাবে না। সমগ্রের বোধেই এই সৌন্দর্য-উপলব্ধি সন্তব। ঠিক

ভেমনি, এখানে একটি উপমা, এখানে একটি অনুপ্রাস্ ব্যাহন সমালোচনাপন্তি-প্রাজ বের করাই সমালোচকের কাজ নয়। সমগ্রতার মধ্যেই কবির সৌন্ধাস্টিকে আস্থাদন করতে হবে।

এই Synthetic বা সাভ্যটিক পদ্ধতি বাংলা সমালোচনাসাহিত্যে এক প্রধান উত্তরাধিকার। [ হই ] সাহিত্যের স্বরূপ-নির্ণয়-প্রসঙ্গে বক্ষিমের মত এই যে, স্থভাবায়কারিতা এবং স্প্টিধর্মের সংযোগেই সাহিত্যের প্রাণ। প্রথমটির অভাবে সাহিত্য অলীক বস্তু হয়ে ওঠে; দ্বিতীয়টির অভাবে প্রাণ্হীন, রসহীন হয়ে পড়ে। [তিন] সাহিত্যের উদ্দেশ্ত সম্পর্কে বিষ্কমের অভিমত স্বিশেষ প্রণিধান-যোগা। কারণ, সমসামরিক বাংলা সমালোচনায় এই প্রশ্নটিকে কেন্দ্র করে বিতর্ক তুমুল হয়ে উঠেছিল। একদল সমালোচক সামাজিক নীতি ও সমাজের স্বাস্থারক্ষাই সাহিত্যের একমাত্র কর্তব্য বলে মনে করতেন। অক্রদল সৌন্র্যস্প্রিকেই সাহিত্যের উদ্দেশ্ত বলে ঘোষণা করেছেন। সৌন্র্যস্প্রিই যে সাহিত্যের মুখ্য উদ্দেশ্ত বলি বল ঘোষণা করেছেন। কেন্দ্র নীতিশিক্ষার প্রশ্নটিকে তিনি একেবারে অস্থীকার করতে পারেননি। তবে নীতিশিক্ষানা সাহিত্যের গৌণ উদ্দেশ্ত, এবং এই উদ্দেশ্ত তার প্রধান কর্তব্যের দ্বারাই ধীরে ও ক্রমে ক্রমে সাধিত হবে। পাঠকদের উপদেশ দিয়ে নীতিজ্ঞ করে তোলা তার উদ্দেশ্ত নয়, সৌন্র্য-

স্ষ্টির মধ্য দিয়ে নীতি ও ধর্মবোধের প্রতি আসক্তি জন্মানোই তার প্রকৃত লক্ষ্য। সাহিত্যদর্পণকারের 'কান্তাসমত উপদেশ'-এর সঙ্গে এই মতের সামীপা লকণীয়। [চার] সংস্কৃত-বস্বাদ সম্বন্ধে ব্ছিমের মন্তব্য প্রসঙ্গত স্মরণ কর। যেতে পারে। বসবাদের দীমাব্দতা দেখিয়ে তিনি এই পদ্ধতির সাহিত্য-বিচার-পরিহারের পক্ষে মতামত দিয়েছেন। ইংরেজি সমালোচনার প্রতি বৃদ্ধিমের অনুরাপ এই মন্তব্য থেকেও অনেকটা প্রমাণিত হবে।

এবার আমরা বৃদ্ধিম-সমসাময়িক কয়েকজন প্রধান সমালোচকের সংক্রিপ্ত পরিচয় দেব। রমেশচল্র দত্ত ইংরেঞ্জিতে 'Literature of Bengal' নামে একধানি গ্রন্থ রচনা করেন। এঁর রচিত সমালোচনাত্মক কতকগুলি বাংলা প্রবন্ধ সাময়িক পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। এগুলির মধ্যে একদিকে যেমন সংস্কৃত কবি কালিদাস ও ভবভৃতির আলোচনা আছে, অকুদিকে আবার মধ্যুপের

বাঙালী কবি মুকুলরাম ও ভারতচল্রের তুলনামূলক রমেশচন্দ্র, রামগতি, আলোচনা আছে। আধুনিক বাংলা সাহিত্যে বহিংমের প্রভাব সম্বন্ধে তিনি মনোক্ত আলোচনা করেছেন।

সমালোচকহিসেবে তেমন কোনো মৌলিক বৈশিষ্টোর পরিচয় দিতে না পারলেও ইউবোপীয় সাহিত্যের স্থবিস্তুত জ্ঞান এবং ভারতীয় প্রাচীন সাহিত্যের গভীর অধায়ন তিনি মোটামুটি কাজে লাগাবার চেষ্টা করেছেন। রামগতি ভায়রত্নের 'বাংলাভাষা ও বাংলা সাহিত্যবিষয়ক প্রভাব' ১৮৭২-৭০ সালে প্রকাশিত হয়। বাংলা সাহিত্যের আত্মপূর্বিক ইতিহাস-রচনার চেষ্টাহিসেবে এর নাম সর্বপ্রথম উল্লেখযোগ্য। লেখকের গবেষণাপ্রবণভার পরিচয় এই গ্রন্থে স্তপ্রচুর। তবে সংশ্বত-বসশান্ত্রের অত্যধিক প্রভাবে সমসামন্ত্রিক লেখকের वहनावलीत खनाखनविहाद विज्ञां घटिरह। '(प्रधनाम्वध'-कारवात विछीश সংস্করণের ভূমিকাহিসেবে হেমচন্দ্রের লিখিত সমালোচনাটি একদিক দিয়ে বিশেষ কৌতৃহলোদ্দীপক। মধুস্দনের প্রবর্তিত ছন্দের বিচারে অমিত্রাক্ষর ছন্দের ষা প্রধান গুণ অর্থাৎ ষতিপাতের স্বাধীনতা, তাকেই তিনি দোষ বলে উল্লেখ করেছেন। এই ত্রুটি সংশোধন করতে গিয়ে তাঁর কাব্যে চন্দের কী বিপর্যর ঘটেছিল, বাংলা-সাহিত্যের পাঠকমাত্রেরই তা অবগত।

विषय अভाবिত ममालाहक एमत मर्था हला वस् यर्थ शाहि कर्जन করেছেন। এঁর 'শুকুলাতভ্' এবং 'বর্তমান বাংলা-চন্দ্ৰনাথ বহু माहिर्ভात श्रक्तिं नारम श्रह्रहेि ऐस्त्रवनीत । म्य-সাময়িক পত্রপত্রিকায় এ<sup>°</sup>র সমালোচনামূলক আরো কতকগুলি প্রবন্ধ ছড়িয়ে আছে। সাহিত্যসমালোচনায় তিনি সামাজিক নীতিশিক্ষার প্রয়োজনের উপরই সর্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন। জাতীয় জীবনে কোনোরূপ অস্বাস্থ্যকর প্রভাব বিতার না করাই সাহিত্যের প্রধান কর্তব্য বলে তিনি মনে করতেন। নীতিগত এই গোঁড়ামির কথা ছেড়ে দিলে চক্রনাথের যে সাহিত্যিক অন্তর্গৃষ্টি ছিল তার প্রমাণ আছে।

এথানে সমকালীন আরে। কয়েকজন সমালোচকের ,কিছুকিছু প্রবন্ধের উল্লেপ করা প্রয়োজন; বেমন—রাজকৃষ্ণ মুখোপাধ্যায়ের 'বিভাপতি', সঞ্জীবচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়ের 'যাতা-সমালোচনা', যোগীন্দ্রনাথ বিভা-

এ যুগের আস্নো কয়েকজন সনালোচক

ভূষণের 'বিষর্ক্ষ,' 'পলাশীর যুদ্ধ', 'ভারতউদ্ধার', এবং রজনীকান্ত গুপ্তের 'প্রতিভা' গ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত মধুস্কন

ও বিজিমচন্দ্র সম্বন্ধে আলোচনা। এই সমধ্যের আর-একজন সমালোচক রামদাস সেন কিছুকিছু সমালোচনাম্লক প্রবন্ধ লিখে খ্যাতির অধিকারী হন। তাঁর সমালোচনা-প্রবন্ধগুলির মধ্যে কালিদাস, বাণ্ডট্ট, হেমচন্দ্র সম্পর্কিত আলোচনা-গুলির নাম করা যেতে পারে।

সমসাময়িক এবং পরবর্তীকালের সমালোচকদের উপর বঙ্কিমের প্রভাব দে অনেকথানি তা বলাই বাহুল্য। কিন্তু বঙ্কিমের মতো স্ক্রু সৌন্দর্যবোধ এ দের অনেকেরই ছিল না। এ সময়ের সমালোচনা প্রধানত সংস্কৃত-কাব্যাদির

ব্হিমপ্রভাবিত সমালোচনা মধ্যে কার্যকরী। তবে নাটক-উপক্তাস প্রভৃতির সংজ্ঞা ও স্থরূপ-নির্ণয়ে ইংরেজি সমালোচনার প্রভাব লক্ষ্য করা যায়। এ সময়ের সমালোচকেরা যে-প্রশ্নটি নিয়ে স্বাধিক মাথা ঘামিয়েছেন তা হল সাহিত্য ও নীতির প্রশ্ন। অল্ল কয়েকজনের কথাবাদ দিলে অধিকাংশ সমালোচকই নীতিশিক্ষাকেই সৌন্দর্যস্টির চেয়ে বেশি প্রাধান্ত দিয়েছেন।

এর পরে আদে রবীন্দ্রনাধকত সমালোচনাদাহিত্যের কথা। রবীক্রনাথের সমালোচনামূলক প্রবন্ধগুলির অধিকাংশই গ্রন্থবন হয়েছে। 'দাহিত্য', 'সাহিত্যের শ্বরূপ' এই তিনটি গ্রন্থে সমালোচনার মূলনীতি ও কর্তব্য এবং সাহিত্যসৌন্দর্যের বিচিত্র দিক নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। 'প্রাচীন সাহিত্য' গ্রন্থে ভারতের সংস্কৃত কাব্যাদির সৌন্দর্য আলোচনা করেছেন রবীক্রনাথ। 'আধুনিক সাহিত্য' গ্রন্থে বাংলার উনিশ শতকের ক্ষেকজন কবি-

ন্দাহিত্যিকই আলোচনার প্রধান বিষয়বস্ত হয়েছে। 'লোকসাহিত্যে' রবীক্রনাথের ভূমিকা যুগপৎ গবেষক এবং বিদগ্ধ রসিকের। রবীক্রনাথের সমালোচনাপছিতির প্রধানতম বৈশিষ্ট্য হল তার উজ্জ্বল স্ক্রনধর্ম। তিনি Synthetic তো বটেনই, মাঝে মাঝে creative-ও হয়ে ওঠেন। সমালোচ্য কাব্যকে গ্রহণ করে তার অক্রপসৌন্দর্য-ব্যাখ্যানো সীমাবদ্ধ না থেকে, আপনার ভালোলাগা-মন্দলাগা আশাআকাজ্জ্ব। কামনা-বাসনার বর্ধে তাকে অনুরঞ্জিত করে

বনীন্দ্রনাধ এক নব্তর সৃষ্টির প্রতিই তাঁর প্রবণতা অধিক। 'প্রাচীন লাহিত্য' গ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত 'মেঘন্ত' এবং 'কাব্যের উপেক্ষিতা' প্রবন্ধ-ছুটি এর প্রকৃষ্ট উদাহরণ। মহাক্বি কালিদাসের সৌন্দর্যসন্থোগের কাব্য 'মেঘন্ত' রবীন্দ্রনাথের সমালোচনায় চিরন্তন সৌন্দর্যবিরহের বাণীমূর্তি ধারণ করেছে। উর্মিলা, অনস্থা, প্রিরণা, পত্রলেধার ভূমিকা যে কাব্যগঠনের অমুরোধেই একান্ত সংকুচিত একথা স্থাকার করেও, 'কাব্যের উপেক্ষিতা' প্রবন্ধে ইংগিতটুকুমাত্র গ্রহণ করে নতুন বুগের হান্ত্রস্থালোচনার অন্ততম প্রধান বৈশিষ্ট্য হল সমালোচ্য কাব্যের অন্তর্যলোক প্রবেশ করে তার একত্বকে অমুধাবনের চেষ্টা করা। বাইরে থেকে অলকার-শাস্ত্রোক্ত সংজ্ঞাকেই প্রবেচন বলে মনে না করে কাব্যের অন্তর্যসন্ধিকে আবিকার করাই ববীন্দ্রনাথের লক্ষ্য। তিনি 'রাজসিংহ', 'বিহারীলাল' প্রভৃতি প্রবন্ধে ক্রিট্র বলছেন যে, পূর্ব থেকে কোনোকিছু প্রত্যাশা করে সেই প্রত্যাশার সঙ্গে কাব্যকে মিলিয়ে দেখার কাজটা সমালোচকের নয়।

মহাকালকে তিনি সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ বিচারক বলে মনে করেন। কালের বিচারে যে-সাহিত্য উত্তীর্ণ তাকে বিচার করার চেষ্টা না করে পূজা করাই সমা-লোচকের কর্ত্য—এ-ই হোল রবীন্দ্রনাথের অভিমত। রবীন্দ্রনাথ সাহিত্যের চিরন্তনতে বিশ্বাসী। যে-সাহিত্য সাময়িক দাবী মেটায়, সাহিত্যহিসেবে তার মূল্য অকিঞ্চিৎকর। সাহিত্যের উদ্দেশ্য সহন্ধে রবীন্দ্রনাথ বিধাহীন। তাঁর মতে 'অপ্রয়েজনের আনলক্ষ্টি'—'আলস্যের সহন্র সঞ্চয়'ই হল সাহিত্য। সাহিত্য যে কোনোদিন কুলমান্টারী বা নীতিশিক্ষার দায়িত্ব নেয় নি, রবীন্দ্রনাথ একথা স্পষ্ট ভাষায় ঘোষণ। করেছেন। জীবর্ত্তির উধ্বে যে মানবস্তা, রবীন্দ্রনাথের মতে সাহিত্যের আবেদন সেখানেই। বিশ্বব্যাপী অনাদি অনন্ত এবং অশ্রুত এক সংগীতশ্রোতে যাবতীয় পাথিব ঘটনা ও ক্লপ্জগতের অন্তর্যালের সেই অশ্রুত ক্লপ্রীতধারা, তাকেই কৃটিয়ে তুলবেন আপনার ভাষায় ও ছন্দে। ঐণীচেতনার সঙ্গে ক্লীতধারা, তাকেই কৃটিয়ে তুলবেন আপনার ভাষায় ও ছন্দে। ঐণীচেতনার সঙ্গে

যুক্ত এই বিশ্বনামভৃতিই রবীক্রসমালোচনার মৌল দর্শন। তাঁর সৌন্দর্যদর্শনও এই বোধের ভিত্তিতেই প্রতিষ্ঠিত।

ববীন্দ্রনাথের কবিপ্রতিভার বৈশিষ্ট্যের ফলেই সাহিত্যের স্বন্ধপনির্ণয় করতে গিয়ে তিনি প্রায়ই গীতিকাব্যোচিত একটি সংজ্ঞায় গিয়ে পৌছেছেন। 'সাহিত্যের ভাৎপর্য' প্রভৃতি প্রবন্ধে তিনি কবিচিত্তের রঙ্, ভালোলাগা, মন্দলাগা, আশা ও আকাজ্ঞার কথাই মুখ্যত তুলে ধরেছেন। অবশু রবীক্রনাথের সহদয়তা ও সাহিত্যবোধের গভীরতা Absolute vision বা নিরপেক্য-নিরাসক্ত দৃষ্টির স্প্টি-শৌন্দর্যকে অস্বীকার করতে পারে নি। তাই 'সাহিত্যের পথে'র কোনো কোনো প্রবন্ধে 'নিরাসক্ত মনই শ্রেষ্ঠ মন' বলে স্বীকারও করেছেন।

'ঐতিহাসিক উপস্থাস'-প্রবন্ধে তিনি ইতিহাস-রসের যে নৃতন চেতনা প্রতিষ্ঠিত করেছেন, তথা ও সত্যের আলোচনার শুদ্ধ তথোাতীর্ণ কার্যসত্যের যে-বোধকে পাঠকচিত্তে নি:সংশ্বিত প্রত্যায়ে পরিণ্ড করেছেন, তা সমালোচনার পরিধি প্রসারিত করেছে। মহং সাহিত্যে সাহিত্যিকের জীবনজিজ্ঞাসার প্রকাশ খুঁজেছেন রবীন্দ্রনাথ। উচ্চতর সাহিত্য কেবল ভাব-ভাষণর নিপুণ-বন্ধনজাত সৌন্দাগাষ্টই করে না, আরও গভীরে প্রবিষ্ঠ হয়ে জীবনের সত্যকে আবিদ্ধার করে, ব্যাখা করে, প্রকাশ করে—কিন্তু প্রচার করে না। 'শকুন্তলা', 'শকুন্তলা ও কুমারসম্ভব', 'বিহারীলাল' প্রভৃতি প্রবন্ধে কাব্যস্থান্ধবিচারকে জীবনজ্ঞাসার সঙ্গে সার্থকভাবে যুক্ত করেছেন তিনি।

রবীন্দ্রনাথের সাহিত্যসমালোচনার প্রুতি হয়তো স্বঁত্র অন্তসরণযোগ্য নয়।
কিন্তু স্তেতীর সাহিত্যিক-স্পর্শকাতরতা, সৌন্দর্যউপলব্ধির অন্তরতম প্রদেশে সহজে
অবতরণের আশ্চর্য ক্ষমতা, সহজাত রসবোধ এবং বহুঅধায়নজাত অনুশীলনের
সন্মোলনে তিনি কাব্য বা কবির আলোচনায় অধিকাংশ ক্ষেত্রেই নির্ভুল এবং
সুগভীর। বাংলা সমালোচনায় তাই রবীন্দ্রনাথই প্রধানতম পুক্ষ।

এবার রবীক্রবুগের অপরাপর সমালোচকদের কথা।

এঁদের মধ্যে কয়েকজন বৃদ্ধমপ্রভাবের যুগেই সমালোচনার কাজে ব্রভী হন, তবে এঁদের অধিকংশ প্রবন্ধই রবীন্দ্র্যে রচিত। শিবনাথ শাস্ত্রীর প্রবন্ধানলীর মধ্যে সমালোচনামূলক প্রবন্ধ আছে গুটি ত্য়েক। 'ঋষিত্ব ও কবিত্ব' এবং 'কার্য ও কবিত্ব' এই তৃটি প্রবন্ধে তিনি কবিত্বের হৃদ্ধপনির্বন্ধের চেষ্টা করেছেন। সাহিত্যের মূলনীতি নিয়ে যে-সামান্ধ কয়েকজন সমালোচক সে-বুগে আলোচনায় অবভীর্থ হয়েছেন, শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁদের মধ্যে অন্তর্ম। তাই ভার স্থানটি একটু বিশিষ্ট। হরপ্রসাদ শাস্ত্রী, রচনার সংখ্যা এবং উৎকর্ম—উভয় দিক থেকেই.

বাংলা সমালোচনাসংহিত্যের একজন প্রধান পুরুষ। 'মেবদূত ব্যাখ্যা' নামে তাঁর একটি প্রছে আছে। কতকগুলি গ্রন্থের ভূমিকা-রচনাকালেও সমালোচনায় তিনি অবতীর্ণ হয়েছেন। তা ছাড়া, তাঁর অন্তত ৫০টি সমালোচনা-প্রবন্ধ বিভিন্ন পত্র-পত্রিকায় ছড়িয়ে আছে। সম্প্রতি স্থনীতিকুমার এদের গ্রন্থক করেছেন। হরপ্রসাদ

শিবনাথ শান্ত্রী, হরপ্রসাদ শান্ত্রী পাহিত্যের একজন শ্রেষ্ঠ গবেষক এবং বঙ্গসাহিত্যের নব্জাগরণের আন্দোলনে অক্যুত্র সংপ্রপ্রদর্শক। তাঁর প্রবন্ধগুলিতে জ্ঞান, অধ্যয়ন এবং রসবোধের এক সুখী সমন্বন্ধ লক্ষ্য করা যায়। তাঁর
কৌতৃহলের বিষয়েরও অভাব ছিল না। এককথায় বলা যেতে পারে, সাহিত্যের
ভোজে তিনি ছিলেন সর্বভুক। কালিদাসের কাব্যনাটকাদির ধারাবাহিক আলোচনা করতে করতে রজনীকান্ত দেনের মতো কবির কাব্যস্মালোচনার লক্ষ্যন্তই
হতেও তাঁর আপত্তি ছিল না। ভারতের প্রাচীন নাট্যস্ত্র থেকে আধুনিক নাট্যকার হিজেক্রলাল হান্ত্র পর্যন্ত সবত্র তাঁর দৃষ্টি সমান প্রসারিত। সংস্কৃত্যতে শিক্ষিত
হন্তেও ইংরেজি কাব্যের রসান্তাদেন যেতাঁর বাধা হন্ত্র নি, এ ঘটনাই সবচেরে বিন্ধন্ত্রকর। সাহিত্যবিচারে নীতির ভূমিকাকে প্রাধান্ত না দিয়ে সৌন্ধ্য-আলোচনাকে
অবলহন করান্ত্র হরপ্রসাদ শান্ত্রী থাঁটি সমালোচকের গৌরব দাবী করতে পারেন।

এই পর্বের অক্তম প্রধান সমালোচক ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যায়। এঁর 'সাহিত্যমঙ্গল' নামক গ্রন্থ এবং ৩০টির অধিক সমালোচনামূলক প্রবন্ধ।আছে। এঁর উপর রবীক্রনাথের ভাবধারার কিছুটা প্রভাব লক্ষ্য করা যায়। সমালোচনায়

ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যার হীরেন্দ্রনাথ দত্ত রামেন্দ্রহন্দর ও বিজেন্দ্রদাল ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যায় মূলত Synthetic এবং কখনো কখনো Creative-ও বটেন। বিশেষ করে নাটক, গীতিকবিতা প্রভৃতির সংজ্ঞা ও স্বরূপ এবং সমালোচনার বিভিন্ন প্রণালী নিয়ে তিনি যে-সমস্ত আলোচনা

শান্ত্রী সংশ্বত ভাষা ও সাহিত্যে সুপণ্ডিত, বাংলাভাষা ও

করেছেন, বাংলা সমালোচনায় তার স্থান গুরুত্বপূর্ণ। সৌন্ধজিজ্ঞাসায় তিনি প্রধানত বুরোপীয় ভাবপথের পথিক। বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক প্রবন্ধের খ্যাতিমান রচিয়তা রামেল্রফুলর ত্রিবেদী ছিলেন বাংলা-সাহিতোর একজন প্রধান পৃষ্ট-পোষক। সমালোচনামূলক কয়েকটি প্রবন্ধও তিনি লিখেছেন। বিশেষ কয়ে মহাকাব্যের লক্ষণ ও সৌন্ধতিত্ব সম্বন্ধে তাঁর দার্শনিক আলোচনা আজকের দিনেও পাঠকদের ভাবিয়ে তুলবে। দার্শনিকপ্রবর হীরেল্রনাথ দত সাহিত্য-সমালোচনায়ও দার্শনিক সৌন্ধতিত্বের বোধকে প্রতিষ্ঠিত কয়তে চেষ্টা করেছেন। সে-বুগের সমালোচনায় স্বাজাত্যভিমান বহু সময়েই সমালোচকের নিরপেক্ষতাকেও

আবৃত করত; তার প্রতিনিধিত্মূলক রচনাহিসেবে দন্তমহাশ্রের 'কালিদাস ও সেক্সপিয়র' নামক প্রবন্ধটির উল্লেখ করা চলে। ছিজেল্রলাল রায়ের অনেকগুলি সমালোচনামূলক রচনা আছে। তার মধ্যে 'কালিদাস ও ভবভূতি' নামক গ্রন্থটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই গ্রন্থে রুরোপীয় নাট্যতন্ত্রের দৃষ্টিতে প্রাচীন সংস্কৃতনাটকের নাটকত্বের বিচার করা হয়েছে। বাংলাভাষায় সংস্কৃতসাহিত্যের আলোচনা কম বিস্তৃত নয়। এই গ্রন্থটি তার মধ্যে একটি বিশিষ্ট স্থানের অধিকারী।

সমালোচকহিসেবে প্রাধান্ত অধবা মৌলিকতার দাবী না ধাকলেও মাঝারি বরনের শক্তির অধিকারী এ পর্বের কয়েকজন লেখকের নাম উল্লেখ কবা যেতে পারে—পাচকড়ি বন্যোপাধ্যায়ের বৃদ্ধিমচন্দ্র, নবীনচন্দ্র ও দ্বিজেন্দ্রলাল সম্পর্কিত

এ পর্বের অপ্রধান
সনালোচকগণ

ত্র পর্বের অপ্রধান
সনালোচকগণ

ত্র স্থান
স্থানি ত্র ক্ষেক্তির অপ্রধান
স্থানি ত্র ক্ষেক্তির অপ্রধান
ত্র ক্ষেক্তি

ত্র ক্ষেক্ত

ত্র ক্ষেক্তি

ত্র ক্মিক্তি

ত্র ক্ষেক্তি

ত্র ক্ষেক্তি

ত্র ক্ষেক্তি

ত্র ক্ষেক্তি

ত

রবীন্দ্র-অফুজ সমালোচকদের মধ্যে অবনীন্দ্রনাথ, বলেন্দ্রনাথ এবং প্রমণ চৌধুরী বিশিষ্টতার সমুজ্জল। অবনীন্দ্রনাথের 'বাগেশ্বরী শিল্পপ্রবাদনী' শিল্পত্ব নিয়ে লেখা বাংলাসাহিত্যের স্বাধিক উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ। আলোচনাগুলি মূলত 'শিল্প'-অবলম্বিত হলেও, সৌন্দর্যবোধ-বিশ্লেষণের ব্যাপারে যে-আলোচনা তিনি করেছেন, সাহিত্যসমালোচনায় তার দানও অস্বীকার করেবার মতে। নয়।

স্বনীন্দ্রনাথ-বলেল্রনাথ-প্রমথ চৌধুরী ব্যক্তিগত অনুভূতির সঙ্গে এথানে মিলেছে মনন ও স্থায়ন। এই স্বতিত্বভ গুণের সমন্বয় তাঁকে উচ্চন্তরের

স্মালোচকের ক্ষমতা দিয়েছে। স্বল্লায় বলেন্দ্রনাথ ঠাকুর বাংলা-গणের একজন প্রধান শিল্পী। বাংলা-স্মালোচনারও তিনি একজন মুখ্য পুরুষ। তাঁর 'চিত্র ও কাব্য' নামক গ্রন্থ সমসাময়িক রসিকদের শ্রদ্ধা আকর্ষণ করেছিল। এ ছাড়াও বহুসমালোচনা-প্রবন্ধ তিনি লিখেছিলেন। ওইগুলি মাসিকপত্র থেকে সম্প্রতি সংক্লিত ও গ্রন্থৰ হয়েছে। তাঁর আলোচ্য বিষয় বহুবিচিত্র ও বহুবিস্তৃত—প্রাচীন সংস্কৃত কাব্যনাটকাদির বিচার থেকে ভুকু করে, মধ্যুগুরের বাঙালী

কবিদের আলোচনা এবং বঙ্কিমবাবুর সৃষ্ট চরিত্রগুলির বিশ্লেষণ, কখনো তল্না-মূলক সমালোচনা, কখনো সাহিত্যতত্ত্বে মূলতব-নির্ণয়ের চেষ্টা। প্রাচীন সংস্কৃত সাহিত্য সম্বন্ধে আলোচনায় তিনি রবীক্রনাথের ধ্যানধারণার ছারা অনেকাংশে প্রভাবাঘিত হলেও তাঁর মৌলিক দানও অস্বীকার্য নয়। বিশেষ করে 'কালিদাসের চিত্ৰাঙ্কনী'-প্ৰতিভাৱ আলোচনায় তিনি কালিদাসের সৰ্বস্বীকৃত কাৰ্যক্ষমতার স্মালোচনা করেছেন। সমগ্রের চিত্র-অঙ্কনে কবির ব্যর্থতা এবং যে-কোনো বিষয়ের চিত্ররচনায় ইন্দ্রিয়ালুতা এবং লীলাবিলাসচাপল্যের দিকে প্রবণতার কথা উল্লেখ করে তিনি যে-সাহসিক তার পরিচয় দিয়েছেন তা তথনকার পক্ষে অত্যন্ত চমকপ্রদ। মধাযুগের বাংলাদেশের কবিদের মধ্যে মুকুন্দরামের বাস্তব্তা তাঁর কাছে ধিক ত হয়েছে, কিন্তু বৈষ্ণবকবিদের প্রশংসায় তিনি পঞ্চমুধ। রবীক্রপ্রভাবে লিব্লিক-প্রবণতার আধিক্যের ফলেই মুকুন্দরাম সম্বন্ধে এই বিচারবিল্রাট ঘটেছে। বৈষ্ণব-কবিতার বিচারে কিন্তু তিনি আশ্চর্য মুক্তমনের পরিচয় দিয়েছেন, তার আধ্যাত্মিক তাৎপর্য সরিয়ে রেখে কেবলমাত্র সাহিত্যসৌলর্যকেই আলোচনাক বিষয়ীভূত করেছেন। এর জন্তে 'ভারতী'-সম্পাদিকার সঙ্গে তাঁকে প্রত্যক্ষ বিতর্কে প্রবৃত্ত হতে হয়েছে। রচনাভঙ্গির সৌকুমার্থের ক্ষেত্রে তিনি সম্পূর্ণত রবীত্রপন্থী। সমালোচনাপন্ধতির দিক থেকেও রবীত্রনাথের প্রভাব তাঁর উপরে সমধিক। ব্রবীন্দ্রনাথের মতো Creative না হলেও তাঁর প্রবণতাও Synthetic সমালোচনার দিকেই।

প্রমণ চৌধুরী এ পর্বের একজন বিশিষ্ট গছলেপক। তাঁর বাচনভিন্ধর মননশীল দীপ্তি, বক্র কটাক্ষ ও তীক্ষ কৌতুক আখাছ। সাহিত্যসমালোচক-হিসেবেও তাঁর খ্যাতি সর্বজনখীকত। 'সাহিত্যে থেলা,' 'বস্ততন্ত্রতা কী বস্তু,' 'ভারতচন্দ্র','জয়দেব' প্রভৃতি প্রবন্ধে প্রমণ চৌধুরীর সমালোচনার:রীতি ও পদ্ধতির পরিচয় মিলবে। তাঁকে এককথায় 'রূপায়নবাদী' আখ্যা দেওয়া য়েতে পারে। ভাবের প্রকাশ নয়, ভাবের রূপনির্মিতিই সাহিত্যিকের কর্তব্য। অনেকথানি ভাব মরে একটুখানি রূপে ধরা দেবে। সাহিত্যিকের প্রথর বস্তুজ্ঞানের উপরেই এই রূপনির্মাণ নির্ভরশীল। তার সঙ্গে যুক্ত করতে হবে অতন্দ্র নিষ্ঠা ও সাধনা। এ-ই হল প্রথম চৌধুরীর অভিমত। কোনো কবির রূপারচনাগত ও ভাষা-প্রকাশগত নৈপুণ্য তাঁর চিত্তগত অমুভৃতিরই দেহরূপ। তাই ভারতচন্দ্রও তাঁর বিচারে কেবল প্রসাধনকলার কবি নন—জীবনজ্ঞ্জামুও।

কবি শশান্তমোহন সেন বাংলা সমালোচনার ক্ষেত্রে যে-নৈপুণ্য ও রসবোধের পরিচয় দিয়েছেন, তার তুলনা খুব কম মেলে। তার লেখা 'বঙ্গবাণী' ও 'বাণীমন্দির' হুইথানি শারণীয় গ্রন্থ। অতি-আধুনিক বাংলা সমালোচনায় মোহিতলালের Synthetic-Creative পদ্ধতি উনিশশতকের বাঙালী সাহিত্যকারের সৌন্ধরহস্ত ও জীবনতৃষ্ণা আবিদ্ধারে বেমন অভ্তপ্র্ব সাফল্য অর্জন করেছে, তেমনি প্রীকুমার বন্যোপাধ্যায়ের Analytic পদ্ধতি উপন্তাসসাহিত্যের গঠন ও চরিত্রবিচারে এক নতুন দিগন্তের উন্মোচ্টন সার্থক হয়েছে। সাম্প্রতিক বাংলা স্মালোচনায় জীবনদর্শনের চেয়ে ক্রপায়নপারিপাট্য, চিত্রকল্পের ঐশ্বর্য ও বৈচিত্র্যকে প্রাধান্ত

- আধুনিক বাংলা সমালোচনা ঃ মাুক্স্বাদী মত

দেওরায় বৃদ্ধদেব বস্থ প্রমুখ অনেকে প্রমণ চৌধুরী-প্রদশিত পথ অনুসরণে সচেষ্ট। অপরপক্ষে, মার্কস্বাদী সমা-লোচকের। ঐতিহাসিক প্রতির প্রযোগে সাহিত্যের

নবতর ম্ল্যায়নের পক্ষপাতী। এ কালের সমালোচনাম্লক বিতর্কের অধিকাংশই মার্ক্র্বাদ বনাম মার্ক্র্যাদ-বিরোধীদের মত্বাদের বিভিন্নতার সংঘাত। মার্ক্স্-বাদী সমালোচনার প্রধান প্রধান সিদ্ধান্ত হল—[ এক ] আর্থনীতিক-সামাজিক-রাজনীতিক পরিবেশ কবিচিত্ত ও তাঁর দৃষ্টিকে প্রভাবিত করে। [ তুই ] সাহিত্য সমাজদায়িত্বকে অস্বীকার করতে পারে না। প্রগতিশ্বল শ্রেণীর ঐতিহাসিক অগ্রগতিকে ত্রাঘিত করাই তার প্রধানতম কর্তবা। সৌন্ধ্যক্ষি ক্লপকলা ইত্যাদি সেই কর্তবার উপায়-হিসেবেই বিচার্য। [ তিন ] এর্গ সচেতন বাত্তবতার বৃগ, কোনো কোনো দেশের পক্ষে 'সমাজতাস্ত্রিক বাত্তবতার' বৃগ। সাহিত্যকার আপ্রক্ষনার অতিরেককে একপাশে সরিয়ে রেথে ইতিহাসের গতিরেখাকে দেখবেন এবং ক্লপায়্বিত করবেন। এর মধ্যে প্রথমটি সমালোচনাসাহিত্যে একটা ব্যাপক দিগন্ত উন্মেচিত করেছে। অন্ত প্রত্যাহ-তৃটি প্রচারধর্ম এবং গোঁড়ামীকেই প্রশ্রম্ব দিয়েছে। মার্ক্স্বাদী বাঙালী-সাহিত্যসমালোচক-হিসেবে গোপাল হালদার, নীরেক্রনাথ রায় প্রম্থ লেখক ধ্যাতি অর্জন করেছেন।

নান। পরীক্ষার বিচিত্ত-পথ-পরিক্রমায়, বিভিন্ন পদ্ধতির প্রয়োগ-প্রয়াদে, বিশেষত সাহিত্য ও সমাজের সম্পর্কনির্ণয়ে বাংলা সমালোচনার এক শ বছরের ইতিহাস যে-ঐতিহের স্প্র করেছে তা অগৌরবের মোটেই নয়।\*

অধ্যাপক ক্ষেত্ৰ গুপ্ত-রচিত

### কবি যতীক্লনাথ সেবগুপ্ত

্রচনার সংক্রেপ্ত প্রতি প্রারম্ভিক প্রিকা—রবীন্দ্রনাথের সর্ববাপ্ত প্রভাব—রবীন্দ্রাপ্রসরপের বাগ হা—বেশ্ববভাবকভার ঐতি প্রতি কর্বাপারার হেচনা—প্রমর্থ চৌধুরী-মোহিতলাল-নজকল—ন্যতীন্দ্রনাথেন হেগ্রবারী জীবননর্থন ও তার উৎস—যুগপরিবেশ—কবির ব্যক্তিচেতনার বিশিষ্ট ভঙ্গি—রবীন্দ্রীয় কাবাধারার বিক্রম প্রতিক্রিমা—যতীন্দ্রনাথের জড়বাদী চেতনা—ফতীন্দ্রনাথের কাব্যভাবনার বিবর্তন—কবির হারপরিবর্তন সম্পর্কে সমালোচকের মতামত—জীবনসায়ান্তে কবির সৌন্দ্র্যভাবনার বিধ্তন—কবির হারপরিবর্তন সম্পর্কে সমালোচকের মতামত—জীবনসায়ান্তে কবির সৌন্দ্রন্ত শিপাসা ও প্রেমত্কা—উপসংহার ]

#### । जक।

ষতীন্দ্রনাথের প্রথম কাব্য 'মরীচিকা'র প্রথম দিক্কার কবিতাগুলো ১০১৭ সালে লেখা। বিশ শতকের প্রথম দশকে ষতীন্দ্রনাথের কবিচিত্তের ষে-অভিনব জিজ্ঞাস। পাচকদেব চকিত করে তুলল, তার ষ্থার্থ তাৎপর্য সমসাময়িক বাংলা-প্রারম্ভিক ভূমিক। কাব্যের পরিবেশ-পরিচিতির মধ্যেই নিহিত।

ববীন্দ্রনাথের প্রতিভা তথন মধ্যগগনে। অহজ কবিদের রচনায় চলছে কেবলই অহসরণ। এ পর্বের ধ্যাতনামা কবিদের মধ্যে করুবানিধান বন্দ্যোপাধ্যার, ষতীলুমোহন বাগচী, সভ্যেল্রনাথ দত্ত প্রভৃতি রবীল্পপ্রভাবের ছায়াতলে বিকশিত, এবং ওই ছত্রছায়া পরিহার করে স্বাধীন-স্বতম্ন পথে চলার ইচ্চা বা চেষ্টা কারো কবিতায় লক্ষিত হয় না।

মহৎ প্রতিভার আকর্ষণ এড়িয়ে চলা প্রায়-আদন্তব, বিশেষ করে স্বকীয় জীবনবোধের কোনো বিশিষ্টতা, দৃষ্টিভঙ্গির কোনো নিজ্জ যদি কবির আয়তে না থাকে। মহাকবি রবীন্দ্রনাথের জীবনজিজ্ঞাদা যে একাস্তভাবেই তাঁর ব্যক্তিক

অভিজ্ঞতাঙ্গাত, তাতে বে তাঁদের কোনো অধিকার রবালুনাথের সর্বব্যাপ্ত নেই, এ পর্বের অনেক কবির কাছেই লিরিক কবিতার প্রভাব এই কেন্দ্রীয় প্রত্যয় অজ্ঞাত ছিল। **রবীন্ত্রমনন** ও

মাহতবের সীমাহীন বিভৃতি ও নিতল গভীরতা যে তাঁদের আয়তের অতীত, ভার তুল, সরল তরল রূপই যে হবে তাদের অমুকরণে বাস্তব, এই বোধও বিলম্বিত ছিল।

কিন্তু স্বচেয়ে বিপদ রবীন্দ্রনাথের বিবর্তনর্ধে নিয়ে। ভাবামুভূতিতে এবং ক্রণায়ণে আপন কেন্দ্রে অবিচল থেকেও যুগের পরিবর্তনকে আত্মস্ত করে নিয়ে- ছিলেন তিনি। উনিশ শতকী বিশ্বাদের যোগ্যতম প্রতিনিধি হয়েও বিশ শতকের ষ্ট্রণারও এক অংশকে তিনি কাব্যভাষা দিয়েছিলেন যে-আশ্চর্য নিপুণতার, তা একমাত্র ববীল্রনাথেই সম্ভব। রবীল্র-অন্নকারীরা এই পরিবর্তনের বিদ্যুৎচমকে দিশাহারা, তাঁকে অনুসরণের চেষ্টা না করেই নিশ্চিম্ভ। তাই বিশ শতকে জন্মগ্রহণ করেও উনিশ শতকী ধ্যানধারণার চারপাশেই তাঁরা আবৃতিত। সত্যেল্রনাথে মূলত কবিপ্রাণতারই অভাব থাকার এ আলোচনার অনেকটা আবার তাঁর সম্পর্কে প্রযোজ্য নর।

ব্বীন্দ্রপ্রভাবেই এ যুগের কবির। প্রকৃতির প্রতি, শহরের কোলাহলের বহুদুরে পল্লীর শান্ত পরিবেশের প্রতি নিজেদের আকর্ষণ স্পষ্টই প্রকাশ করেছেন।

এ আকর্ষণ অনেকাংশে কৃত্রিম—রবীক্সনাথ ও বিহারী-রবীক্সানুসরণের লালের প্রকৃতিপ্রেমের প্রতিবিম্বন মাত্র। নাগরিক ব্যথতা জীবন ও যন্ত্রসভ্যতার প্রতি বিতৃষ্ণা এবং গ্রামপ্রকৃতির

সারল্যের প্রতি আকর্ষণ রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত উপস্করিরই অংশ। প্রকৃতির সংস্কৃতীর যুগযুগান্তর জন্মজন্মান্তরের নাড়ীচলাচলের সম্পর্ক। কিন্তু করুণানিধান, যতীন্দ্রমোহন প্রভৃতির প্রকৃতিমূলক কবিতার জীবনজিজ্ঞাসার কোনো অনিবার্ষ স্থার বাজে নি। একটা 'কাব্যিক ফ্যাসান' অথবা প্রথানুগত রোমান্দ্রপ্রীতিই চরিতার্থ হয়েছে তাঁদের রচনায়।

রবীক্রনাথের প্রভাব ছাড়াও বাংলার কাব্যঐতিহের অন্ততর একটি প্রবাহ এ দের কবিমনকে সর্বাধিক আচ্ছন্ন করেছে— বৈষ্ণবপদাবলীর রসধারা ও ভক্তি-বাদের প্রভাব। অবশু এ বা চারজনই বৈষ্ণবধারায় সমভাবে প্রভাবিত ছিলেন,

এমন মনে করার হেতু নেই। বৈশ্ববর্গাররসকে আপন বৈশ্ববজাৰকতার
বোধের বিশিপ্টভার মধ্যে জারিত করে নেওয়া ঐতিগ্র-ইতিহা
আত্মীকরণ-হিসেবে গৃহীতব্য বলে মনে হতে পারত।
কিন্তু নিজ ব্যক্তিত্বের আধারে ধৃত সেই জারকরসের স্বরূপবোধ প্রথর না
হওয়ায় সে-দটনা এঁদের কবিতায় ঘটে নি।

উনিশ শতকের উপযোগী সত্য-শিব-স্থলরের অনাবিল অক্ষত আদর্শই এঁদের কার্যাদর্শ। বিশ শতকের জটিলতার ছারাপাত যেমন ঘটেনি তাঁদের অন্তৃতির রাজ্যে, তেমনি বৈচিত্র্য আনেনি তাঁদের কলাবিধিতে। তাই এঁরা রবীক্ত-অন্ত্রু হয়েও রবীক্তোত্তর নন। আধুনিক কালের, কিন্তু আধুনিক মনের নন।

কিন্তু এদের সমসাময়িক এবং কিছুটা-বা অন্ত্ৰুক কয়েকজন কবির কণ্ঠে ব্রবীক্সজীবনবোধের বহিঃস্থিত কাব্যভাবনার বিস্তার-সম্ভাবনার স্বর ধ্বনিত। এঁদের ববীক্রসমালোচনায় আসলে ব্যঞ্জিত হল আপন স্বাতস্ত্রের বলিট দাবী। এঁদের
কবিতায় রবীন্দ্রোত্তর কাব্যধারার নানা নিবিকাশের
রবীল্রোত্তর কাব্যধারার
নিশ্চিত ফুচনা। প্রমণ চৌধুরী, মোহিতলাল মজুমদার,
ফুচনা
যতীক্রনাণ সেনগুগু এবং কাজী নজকল ইসলামে এই
বিজ্ঞোহের সোচ্চার অগ্রনায়কত্ব।

প্রমণ চৌধুরী বাংলাকাব্যসংসারে স্বল্পরিচিত, মুষ্টিমেয় কয়েকটি সনেটের রচয়িতা। কিন্তু এক বিপুল নবসন্তাবনার পথিরুৎ তিনি। বাংলাক্বিতায় প্রমণ চৌধুরা এক উজ্জ্ঞল ব্যক্তিয়। মননের দাপ্তিবিচ্ছুরণে তিনি অমভূতির জ্ঞাতির রাজ্যে বিপর্যয় আনেন, লমু-চপল প্রমণ চৌধুরা ব্যঙ্গকৌ ত্বিত রোম্যান্টিক ভাবালুতায় অতিবিভারের পক্ষেদ্দে করেন। হালয়র্ভির সদে জ্ঞানকমের সংযুক্তির প্রয়োজনীয়ভা তাঁর কবিতাপাঠে উপলব্ধ হয়। আর, রূপরচনায় কী অনুত নিষ্ঠা! তার রচনায় শিথিলতার সম্পূর্ণ অনুপস্থিতি আর শ্রুচিত্রে সংস্কৃত-লৌকিকের বিচিত্র আলিগন আধুনিক কবিতার রূপায়ণবৈশিপ্তার পূর্বাভাস বয়ে আনে।

মোহিতলালের আলিকে ব্যক্তিছের ব্জ্পকঠিন লোহকবচ। এ আবরণ কিংবা আভরণ উনিশ শতকের দৈত্যাকৃতি মহারথদেরই দান। কিন্তু ভাব-কল্পনায়, বিশেষ করে প্রেমসম্পর্কের নব-তাৎপর্য-আবিদ্ধারে, তিনি রবীক্রোত্তর আধুনিকতার দ্বারোদ্যাটনের এক অভিনব ভূমিকায়

মোহিতলাল, নজরুল, অবতীর্ণ। তার প্রাণ্দীপ্ত দেহবাদী চেতনা রবীক্তযতীল্রনাথ
কল্পনার অশ্রীরী প্রেমাগুভূতিকে অধীকার করল।

তান্ত্রিক-সাধকোচিত ই ক্রিরলোকের সম্পূর্ণ ও নিঃসংশন্থিত অঙ্গীকারে সন্ত্রাস ও ত্যাগের আদর্শ পরিত্যক্ত এবং ধিষ্কৃত হল। নজকল সৌন্দর্যের স্থপ্প থেকে রণান্ধনে স্বেছানিবাসিত। লাস্থিত মানবভার কল্যাণকামনায় তাঁর হাতের বীণা ত্থারী তরবারিতে পরিণত। আর, যতীক্রনাথ আপন রোমাণ্টিকতাবিরোধী তৃঃখবাদী জীবনদৃষ্টিতে আত্মপ্রতিষ্ঠ।

#### ে প্ৰাছুই॥

যতীক্রনাথের জীবনজিজাসার কেলে যে-বিশিষ্ট ভাবদৃষ্টি তার নাম দেওয়া হয়েছে ছঃখবাদ। কথাটির সত্যতা অনেকথানি স্বীকার্য। কারণ, কবির প্রকৃতি-যতীক্রনাথের ছঃগবাদী চেতনা, রোমাণ্টিক সৌন্দর্যের বিরোধিতা, ঈশ্বরবোধের জীবনদর্শন ও তার উৎস বিশিষ্ট প্রকাশ এবং মানবপ্রেম এই ছঃখবাদী দর্শনের ওপরেই দাঁড়িয়ে রয়েছে। যতীক্রনাথের ছঃখবাদের উৎসমূলে নানা কার্ধ বিশ্বমান। এদের সকলের সক্রিয়তা হয়তো সমস্তরের নয়, কিন্তু এদের অক্টোক্ত ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়াতেই যে তাঁর মানসবৃত্তির গঠন, তাতে সন্দেহ নেই।

প্রথমেই আদে যুগপরিবেশের কথা। তথন সমসাময়িক রুরোপে এবং তার প্রভাবে বাংলাদেশেও জীবনসম্পর্কে পরিপূর্ণ আন্তিক্যবোধ এবং বিশ্বাস ক্ষিঞ্তার মুখে। বিশ শতক সর্বত্রই জিজ্ঞাসার এবং সংশ্বের যুগ। মঙ্গলবোধ ও শ্রেয়াতপশ্রা, নিবিড়

ক্ষাধ্যাজ্মিকতা, ব্যক্তিত্বের শ্বীকৃতি, মানবতার জয়গান, স্থলরের ধ্যান—উনিশ শতকের এই যে জীবনবোধ, তার ভিত্তিতে স্থাপ্ট ফাটল ধরেছে। যতীক্রনাথের কবিচিত্তে এর প্রতিক্রিয়া সহজে লক্ষ্য করা যায়।

কিন্তু এই যুগপরিবেশেও যতীক্রনাথ তৃঃধবাদের কবি না-ও হতে পারতেন। কারণ, সমকালীন অন্যান্ত কবিদের যুগ্চেতনা ঠিক তাঁদের কাব্যে এভাবে আত্ম-প্রকাশ করেনি। আসলে যতীক্রনাথের ব্যক্তিচেতনার গভীরে জীবনকে দেখার

প্রত্যক্ষ জীবনসতাকে সমন্তবোধ এবং চিন্তার নির্মামক

বলে মনে করেছিলেন তিনি। তাই যুগপরিবেশ এবং মানবজীবন ও আদর্শের বিপর্যয় তাঁর চিত্তকে এত গভীরভাবে নাড়া দিতে পেরেছিল। চেতনবাদী হলে যুগচিস্তার সংকটকে পরমহংসের মতো তিনি সহজেই অতিক্রম করতে পারতেন।

রবীক্রনাথ আর তাঁর অমুকারীদের বিরুদ্ধ-প্রতিক্রিয়াও যতীক্রনাথের ছ:থবাদের উৎসম্লে ক্রিয়াশীল। ছ:থবাদ যতীক্রনাথের কাব্যকল্পনায় একচ্ছত্র

সমাট। এর এহেন প্রাধান্তের জন্ম সভাত্ত কারণটিকে বিদ্নদ্ধ-প্রতিক্রিরা সর্বব্যাপক মসীবর্ণে সমগ্র জীবনদৃষ্টিকে অফুলিপ্ত করা

অথবা এর নঙর্থক উচ্চবাক্যে সৌন্দর্যরাজ্য ও আনন্দচেতনাকে স্বতোভাবে অবংশা করা সন্তব হত না, ধদি-না রবীক্রনাথের সৌন্দর্যবাদ এবং অনুকারী কবিদের একই স্থারের ক্তিম নিপ্পাণ পৌনঃপুনিকতা তাঁর সমগ্র অন্তরকে এমনি বিবিয়ে তুলত।

ষতীন্দ্রনাথের তৃঃখবাদ এই তৃতীয় কারণটির অভাবে কীভাবে প্রকাশ পেত তা আজ বলা যায় না। কিন্তু রবীন্দ্রচেতনার বিপরীত দেয়ালে অবিরত প্রতিহত হবার ফলেই তাঁর তৃঃখবাদ যে এত উচ্চরোলে ধ্বনিত হয়ে উঠেচ্ছিল তাতে সন্দেহ নেই। জীবনের নশ্বতার বেদনাও যতীন্দ্রনাথকে তৃ: ধ্বাদী-দর্শনের অনুগামী করে তুলেছে। রবীন্দ্রনাথের মতো মৃত্যুর স্রোতে ভাসমান জীবনের খণ্ডকে স্বীকার ও গ্রহণ করার মানদিকতা যতীন্দ্রনাথের ছিল না। তাই তাঁর কাব্যে তৃ: ধের হাহাকারই স্ব্যাপক হয়ে উঠল।

যতীক্রনাথের ছঃখবাদ জড়বাদী চেতনা থেকেই উদ্ভূত, এবং সে-জড়বাদ যতটা দার্শনিক-জ্ঞানমার্গী, তার চেয়ে অনেক বেদি মানবতাভিত্তিক। মাহুষের ছঃখবেদনা, উৎপীড়িত লাস্থিত জীবনকেই কেন্দ্র করেছে এ ছঃখবাদ। যতীক্র-

নাথের তৃঃথবাদ তাই জড়বাদী, এবং মানবপ্রীতি এর

যতীল্রনাথের জড়বাদী

মূলে। কিন্তু মনে রাখা উচিত যে, য*ীল্রনাথের*তৃঃথবাদ একটা নঙর্থক ধারণা। রবীল্রনাথের মতো

হংখকে তিনি কোণাও তবলোকের অন্তার্থক মাহাত্মো উন্নীত করেন নি। হংধের আগুনে পুড়ে সবকিছুকে ধ্বংস হতেই দেখেছেন তিনি, গুদ্ধতা বা দিনিকে অন্তৰ্ভব করেন নি। হৃংখের তপস্থায় যে-মহান সত্যলাভ, যতীক্রনাধের কাছে তা বর্ণান্য কথার অতিবিস্থার এবং পরিহর্তব্য ভাবালুগা-মাত্র।

ভাঁর তৃ:খবাদের সজে শোপেনহাওয়েরের দার্শনিক চিন্তার পার্থক্য সহজেই লক্ষ্য করা যায়। শোপেনহাওয়েরে নৈরাশুবাদী আত্মসমর্পণ আছে, ষতীক্রনাথে শব্দের ভরবারি নিয়ে তৃ:থের দেবতার বিরুদ্ধে আপোষধীন সংগ্রাম। শোপেনহাওয়েরের তৃ:খবাদী দর্শনের বাণী হল: 'Will is at once the main spring of the universe and essentially wicked'। ষতীক্রনাথ কিন্তু জাগতিক যাবতীয় তৃ:থের মূলীভূত-কারণ-হিসেবে অন্ধ 'Will'-এর ষ্পেচ্ছাচারকে মেনে নেন নি। জীবনের তৃ:খময় ঘটনার অন্তর্গালে তিনি শেষ পর্যন্ত কিয়রের অন্তিত্ব

ছাংখবাদী বভীশ্রনাথ ও জগতেরই প্রতিফলন। তিনি হুঃখময়। আপন অস্তরের প্রচেও হুঃখের বেদনায় তিনি আর্ড। আসলে যভীশ্রনাথের

জড়বাদ একটা মিশ্র চেতনা। ভগবানের অন্তিম্বকে ত ভিষোগে-অনুধোগে আক্রমণ অথবা বিশিষ্ট রূপে তাঁর স্বীকৃতিতে এমন কিছু পার্থক্য নেই। আর, এ ঠিক জড়বাদী মনোধর্মের পরিচায়কও নয়, অন্তত আপাতদৃষ্টিতে তাই মনে হয়। কিন্তু ষতীক্রনাথের ভগবংচেতনা জড়বাদীর জীবনবাধ থেকেই সমুভূত। তিনি জড়জীবনের দিক থেকে ভগবানকে দেখেছেন। কখনো ভগবানকৈ অপ্রয়োজনীয় বলে মনে করেছেন, আবার কখনো তাঁকে তৃঃখময় বলে ঘোষণা করেছেন, অর্থাৎ জড়জীবনের পরিপ্রেক্ষিতেই তাঁর স্কর্প কবিচেতনায় ধ্রা পড়েছে।

ভগবানের দিক থেকে বাস্তব জীবনকে দেখেননি তিনি, তারমূল্যনিধারণ করেননি। এখানেই যতীক্রনাথের জীবনদর্শন জড়বাদী নামে অভিহিত হবার যোগ্য।

ফতীন্দ্রনাথের যে-নশ্বরতার ধারণা অথবা জীবনতৃষ্ণা তা একান্তই প্রত্যক্ষ ও ক্ষান্ত সত্য—জ্ঞানবৃদ্ধির আয়ত্তগম্য বিষয়। কিন্তু এই হঃধাদের মূলে কোনো হুর্জ্জেরতার চেতনা নেই। হুর্জ্জেরতা, অসীমতা, রহস্তভোতনা, ইন্দ্রিয়াতীত স্ক্রতা ষতীন্দ্রনাথকে কদাণি আবিষ্ট করতে পারেনি। আর, পারেনি বলেই তিনি জড়বাদী এবং হঃথবাদী এবং রোমান্টিকতা-বিরোধী।

### ॥ তিল ॥

ষতীন্দ্রনাথের কাব্যগ্রন্থ ছখানি। মরীচিকা, মরুশিখা, মরুমারা, সারুম্, তিষামা, নিশান্তিকা। কবির জীবনজিজ্ঞাসার যে-বিশিষ্ট স্বরূপটি ব্রবার চেষ্টা আমরা আগের অধ্যায়ে করেছি তা একটা অপরিবর্তনীয় প্রত্যয়মাত্র নয়।

অর্থাৎ যতীন্দ্রনাপের কাব্যবেধি এবং কবিকৃতি Static

ক্ষম, dynamic। এই পরিবর্তন ঠিক কাব্যে-কাব্যে

বিষৰ্ভন

বিষ্ঠিন, কিংবা মূলগত অপরিবর্তনীয় বোধের চার-

পাশের ভাবনিচয়ের মধ্যেই-মাত্র এ বিবর্তন আসেনি। এই বিবর্তন মূল-জিজাসারই স্বরূপ নিয়ে প্রশ্ন ভূলেছে। কবির প্রথম ভিনটি কাব্যে ভাব ও ভাবনার কোনো পরিবর্তন নেই। কবিচিত্ত একই কেন্দ্রে আবর্তিত। 'সায়ম্'-এ পরিবর্তন স্থচিত হয়েছে। 'ত্রিষামা' এবং 'নিশান্তিকা'য় এ পরিবৃত্তন সম্পূর্ণ প্রতিষ্ঠিত।

সমালোচকদের মধ্যে এ পরিবর্তনের পরিমাপ নিয়ে মতভেদ আছে। আনেকে একে পরিবর্তন বলে মানতে রাজী নন—পরিবর্তনের যে-মুর এখানে বেজেছে তা নাকি কবিচেতনার মূল ভিত্তিকে মোটেই স্পর্ণ করেনি, রোমান্টিক সৌন্দর্যের বিরুদ্ধে কবির বিদ্রোহই কেবল ন্তিমিত হয়েছে, কোনো মূলগত

পরিবর্তন তাঁর কবিধাতৃতে আদেনি। যুক্তিহিসেবে কবির স্বরপরিবর্তন দম্পর্কে তাঁরা যতীক্রনাথের 'সায়ম্', 'ত্রিযামা', 'নিশান্তিকা' থেকে এমন অনেক কবিতার সাক্ষ্য উল্লেখ করতে

পারেন যেখানে 'মরীচিকা', 'মরুশিখা', 'মরুমায়া'র ভাবকেন্দ্রেই অন্তর্তন চলেছে। কিন্তু বিতর্কে এমনও বহু কবিতার উদাহরণ নেয়া দস্তব যেখানে এই পূর্বতন ভাবকেন্দ্রের স্থাপ্ট বিরুদ্ধাচরণ নিশ্চিতভাবে লক্ষ্য করা যায়। আর, মনে রাখা দরকার যে, কবির মন বইয়ের পাতা নয়—উল্টে গেলেই

বেধানে পূর্বপত্রের চিহ্নমাত্র মেলে না—অথবা জীর্ণবন্ত্র সংশয়হীন চিত্তে বদলে ফেলা। কবিমনের পরিবর্তনের বেলায় সেরপ কিছু ঘটে না, ঘটা সম্ভব্ত নয়। নতুন বোধের আবির্ভাবে সেধানে পুরানো ভাবচিন্তা সম্পূর্ণ নিশ্চিহ্ন হয়ে যায় না, নতুন স্থরের আশেশাশে পুরানো স্থরের গুঞ্জন কিছুকাল চলতে পাকে। যতীক্রনাথের শেষ তিনখানা কাব্যে তাই হুই স্থরেরই কবিতা আছে—[এক] যেখানে যতীক্রনাথ পুরানো জীবনবোধেরই অফুসরণ করেছেন; এবং [হুই] ধেখানে তাঁর কঠে নতুন সৌন্দর্যচেতনা ও প্রেমকামনা ধ্বনিত হয়েছে—ধিকৃত হয়েছে আপনার সমস্ভ যৌবনব্যাপী মক্রচারণা। প্রথম শ্রেণীর কবিতাগুলোতেও সাধারণভাবে কবির স্বর্গ্রাম অনেকখানি খাদে নেমেছে, রূপনির্মাণের ক্লেত্রে ধর্য এসেছে প্রায়ই, রোমান্টিকতার বিক্লচাচরণের সঙ্গে সৌন্মর্গত্ঞার মিশ্র রাগিণীর আলাপ স্ক্রু হয়েছে মাঝে মাঝে। তাই যতীক্রনাথের জীবনদর্শনের কেন্দ্রেই যে পরিবর্তন এসেছিল, এ সত্যে আমাদের সংশয় নেই।

ত্থবাদী জীবনদৃষ্টি যতীক্রনাথকে সৌন্দর্য প্রেম ও প্রকৃতির রাজ্য থেকে দূরে সরিয়ে রেখেছিল। কিন্তু মনে হয়, তৃঃধব্যুদের মফ্রুমিতে দীর্ঘকাল বিচরণ করতে করতে তাঁর দেহ উত্তপ্ত ও মন ক্লান্ত হয়ে পড়েছিল। যতীক্রনাথ জীবনের

বে-প্রগাঢ় তৃষ্ণা সমগ্র সন্তায় অন্থতন করেছিলেন তার স্থাবনাসগ্রাহে কবির মধ্যে 'immortal longings'-এর তৃপ্তিহীন ব্যাপকতা হিল। রবীল্রামুজ কবিদের প্রেম-প্রকৃতি ও সৌন্ধ-দৃষ্টির কৃত্রিম সামাক্সতায় তা নির্বাপিত হবার নয়। যৌবনের উদ্ধাম প্রাথর্যে তিনি হৃদয়লোকের ত্র্মর প্রেমপিপাসা ও যৌবনতৃষ্ণাকে অন্থতন করতে পারেননি, আহতই করেছেন। বিশেষ করে তাঁর উচ্চকণ্ঠ নেতিঘোষণার পশ্চাতে নিজের কামনা চাপা পড়ে গিয়েছিল। বার্ধকোর হেমন্তগোধূলিতে তিনি আপন তৃঃপ্রবাদী জীবনদর্শনের দীর্ঘকালীন স্প্রেকর্মের দিকে তাকিয়ে আপনি চমকে উঠলেন। এ কী তৃঃপের মহামহোৎসবে তিনি মেতে উঠেছিলেন! রবীল্র-চেতনার তাললয়সমন্থিত আধমর! 'শিব'কে তিনি চাননি ঠিকই, কিন্তু তৃঃথবাদের প্রাপা অতিজ্ঞীব'কে জাগিয়ে তুলেছেন দেখে নিজেকেই প্রশ্ন করলেন:

নাচ ফরমাশ করেছিত্ব বলে .
নেচেই চলবে ঠাকুর ?
দেখবে না চেয়ে পায়ের তলায়
মান্তব কি মন্ত্রা কুকুর।

যৌবনে প্রেমকে তিনি অস্বীকার করেছিলেন যে-প্রবল জীবনতৃষ্ণায়, আজ অন্তব্যুক্তন তার মধ্যেই আগন প্রেমের বিশিষ্ট অভিনৰ মৃতিকে:

(य-इठाम्स्तित इठास्म आभात खकाहेन. रार्वन,

स्व-िश्यामा स्मात्र ऋश-क्रिशान्त निर्दाशन,

रवमाची जार्श जूनमीत सादि,—

स्व-िमनान स्मारत करत मक्तिती,

स्व-मार्वमाहरन वाहन करिया এ জीवन श्राफालम,—

आज मन हम अ मध्यान स्विह हिन स्मात स्थान।

কাজেই এককালে যাকে ব্যর্থ নমস্বারে ফিরিয়ে দিয়েছিলেন, আজ তারই ব্যর্থ সন্ধানের আতি ফুটে উঠল কবির কঠে। সে-আতিতে মাঝে মাঝে 'বক্ত-করবী'র রাজার প্রচণ্ড হাহাকার শোনা গেল—ডিল তিল করে ঘৌবনকে হত্যা করার ব্যথায় বিক্ষত চিত্তের হাহাকার: 'ঘৌবনবেচা জ্বা-বিনিময়ে জড়ত্ত্ব করিয়াছি।' মরুচারী পথিক আকণ্ঠ তৃষ্ণা ও নি:সীম ক্লান্তি নিয়ে আজ হেমন্ত-সন্ধ্যার মাঠের অপ্রের কোমলতার খুলি হয়ে উঠতে চাইছেন, রজনীগন্ধার সাদ্ধ্য গৌরভ নিতে চাইছেন বুক ভরে।

অবশু 'ত্রিযামা'-'নিশাস্তিকা'য় কবি আপন মরুদগ্ধ বিজোহকেও এই প্রেম আর সৌন্দর্যের অচেতন অনুসন্ধান বলেই ব্যাপ্যা করে থুশি হতে চেয়েছেন। কিন্তু কবির অবচেতনার এই সত্য বাস্তব, না, 'ত্রিযামা'-'নিশাস্তিকা'র আলোক-সম্পাত, তা বিবেচনার যোগ্য।

আসলে বার্ধকাজনিত ক্লান্তিতে যতীক্রনাথ এখন অনেকথানি ন্তিমিত।
তীর হাহাকারে ভেঙে পড়তে পড়তেও কোনো একটা অস্তার্থক আশ্রয় তিনি
লাভ করতে চান মনেপ্রাণে। 'শপথভদ্ধ', 'প্রত্যাবর্তন'
প্রভৃতি কবিতায় সেই বোধকে তিনি আবিষ্ণারও
করেছেন। নিজে যে-হারানো যৌবনের জন্ত কবির শোক, তার সন্ধান মিলল
আপন পুত্রকন্তার তারুণো; আর, নিজের বার্থ প্রেমকে যেন খুঁজে পেলেন আপন
পত্নীর বার্ধকাের বলিরেধায়। কিন্তু এ কেবলই আত্মসান্ত্রনা—একে আত্রপ্রতারণাও বলা চলে।
\*

<sup>\*</sup> অধ্যাপক ক্ষেত্র গুপ্ত-রচিত

### জনপ্রিয় কবি নজকলের কাব্যসার্থ কতা-প্রসঙ্গে

[ রচনার সংকেতস্ত্রে: প্রারম্ভিক ভূমিকা—কবিতার রাজ্যের সীমারেখা প্রায়শই আমরা মুছে দিই—নজকল ইদলামের কাব্যের অনহাত!—নজকলকাবো চিন্তাভারমুক্ত প্রাণের অবারিত প্রকাশ—নজকলের কবিতার আবেদন দর্বজনীন—নাহিত্যে প্রচার ও প্রকাশ—নজকলের কবিতা মুখ্যত প্রচারধর্মা—নজকলের কবিতা মুখ্যত প্রচারধর্মা—নজকলের কাব্য সম্পর্কে মূল প্রশ্ন—কবিক্বিত 'আমার স্কুল্র'—উপরি-উক্ত 'স্কুল্র' কবির কাব্যে কতথানি প্রতিক্লিত—কবির ব্যর্থ কামনার তৃঞ্জা—নজকলের কাব্যধারায় বিবর্তনের অভাব ]

#### ।। धका।

বাংলা কাব্যে নজকলের আবির্ভাব বিশায়কর। তরুণ বাংলার প্রাণ কেড়ে নিলেন নজকল মুহুর্তেই। তাঁর শাণিত বাণীর দীপ্তিতে অরূকার রাত্তির প্রারম্ভিক ভূমিকা বৃক যেন বিদীর্ণ হয়ে যেতে লাগল; তাঁর বজমন্ত্রে দিগন্ত কেঁপে উঠল—বন্ধদরজার আগল ভাঙ্ল বৃন্ধি। এক আশ্চর্য উন্মাদনার প্রাবন উচ্চ্লুসিত হল প্রাণ থেকে প্রাণে। নিজেকে যেন হঠাৎ নতুন করে আবিন্ধার করল বাঙালীর চিত্ত। ললিত গীতের রাজ্য থেকে তেজোময় অগ্নিথলসিত ধ্বনির রাজ্যে সে অক্মাৎ উপনীত হল।

মান্থবের মনে নানা প্রবণতার মিশ্রণ। এদের বর্ণে আর রেধায় পার্থক্য এত স্পষ্ট নয় যে, বিনা-আয়াসেই টেনে বিচ্ছিয় করা যাবে। তাই একটিতে টান পড়লে অনেকগুলো ব্যথিয়ে ওঠে, একটিতে টংকার দিলে অনেকগুলো ঝংকার তোলে। কিশোর-বয়সের বিচিত্র প্রবণতা পরিণত চিত্তে একের চারপাশে

কবিতার রাজ্যের দীমারেখা প্রায়শই আমরা মুছে দিই কেন্দ্রিত হয়। কিন্তু পরিণতচিত্ত মাত্রুষ কজনাই-বা!
বয়সে কৈশোর ঘূচলেও মনের বয়োপ্রাপ্তি আমাদের
অনেকেরই ঘটে না। তাই ক্রোচের চার-নিষেধের উচ্
তর্জনিকে ভূলে যাই প্রায়শই। কবিতার রাজ্যের

সীমারেখা মুছে দিই। রাজনীতিকে কবিতা বলে ভালোবাসি, ধর্মতত্তকে রস বলে গ্রহণ করি, দর্শনকে স্থলর বলে মেনে নিই। কারণ, সাহিত্যে স্থলরের রাজকর কজন দিই আমরা! ধারা দিতে চাই তাদের মনের আহগত্য আশেপাশের নানারাজ্যে ছড়িয়ে থাকে। আমাদের প্রয়োজনের অতীত সৌলর্থের জগৎ যেমন সত্য, তেমনি সত্য ক্লঢ় বাস্তব প্রয়োজনের পৃথিবীও। চাকরি এবং বাজার করার পরেও যেমন কবিতার ভানায় আশ্রয় নিয়েনীল আকাশের ম্বপ্র দেখি, আবার তেমনি স্বপ্ন থেকে জাগরণে চাকরি এবং বাজারকেই শ্রন করি।

কবিতার বোধে এবং অন্নভৃতিতে, বিচারে এবং বিশ্লেষণে নজকল সম্বন্ধে

ষে-রাষ্ট ঘোষণা করা হোক, নজকলের উচ্চকণ্ঠ বক্তৃতার ভাষায় হাদয় উল্লিষ্ট হয়, কানে তালা লাগলেও চিত্তের বিস্তার ঘটে, অনেক প্রাক্ত মনও হঠাৎ ভাবে এখুনি প্রাণটাই বুঝি দিয়ে দিতে পারি।

নজরুল ইসলামের জনপ্রিয়তা যে-কোনো কবির মধার সামগ্রী।

নজকলের আগেও অনেক কবি রাজনীতিকে তাঁদের কবিতার বিষয় করেছেন। 'বিদেশের ঠাকুর ফেলে খদেশের কুকুর' পূজো করার খাজাত্যভিমানী প্রজাপবাণী শুনেছি আমরা ঈশরগুপ্তের মুখে, রজলালের রাজপুত-বীরদের 'সাধীনতা-হীনতায় কে বাঁচিতে চায় হে' সংগীতে কবিকণ্ঠ উঠেছে উচ্চগ্রামে,

নজরুল ইদলামের কাব্যের অনগ্রতা হেমচন্দ্র কথনে। মারাঠী যুবকের ছদ্মবেশে ইতিহাস মহুন করে বক্তৃতার আহ্বান জানিয়েছেন 'আর ঘুমায়ো না দেখচ কু মেলি'; কিংবা 'থুব দেখালে মুখুজ্জের পো'

বলে ব্যক্তজড়িত ধিকারবাণী উচ্চারণ করেছেন বিদেশীর পদলেহী হীনমনাদের বিরুদ্ধে। নজকলের অব্যবহিত পূর্ববর্তী সত্যেক্তনাথেও স্থাদেশিক চিন্তা, জাতিভেদ ও অপ্শৃতার বিরোধিতা এবং বিশ্বমানবতাবোধ ছলে সমর্গিত। কিন্তু নজরুল একক। পূর্বস্থীদের বৃদ্ধিত-যুক্তিতে, ইতিহাস-আলোচনায় হৃদয়ের স্পর্শ লাগেনি। তাঁদের কবিভার ভাষারপে প্রাণের উত্তাপ নেই, আবেগের স্পলনে তাঁদের কণ্ঠ রুদ্ধ নন, আগ্রেয় উপশীরণে তাদের চেতনা ঝলসিত হয় নি। এধানেই অমের প্রাণশক্তির প্রতিমৃতি নজরুলের অনক্তা। যুগগত পরিবর্তনে নজরুলের রাজনীতিক চেতনা নি:সন্দেহে স্পষ্টতর, আবেগ-অনুভৃতিয় প্রাধান্তে, প্রচণ্ডতায় ও প্রাবল্যে তাঁর এতথানি জনপ্রিয়তা।

নজকলের রাজনীতিতে সংকীর্ণতা ছিল না, দলগত অম্পারতা ছিল না। মতের ও নীতির বিতর্কে, পছা ও প্রণালীর জটিলতায় তাঁর আস্থা নেই, প্রবণ্তাও নেই। সাম্প্রদায়িক কুটিল ভেদবৃদ্ধি তাঁকে স্পর্শ করতে পারে না, নারীপুরুষের

নজকলকাৰো চিন্তাভারমূক্ত শ্রাণের অবাহিত প্রকাশ অধিকারগত বৈষম্যের বিহুদ্ধে তিনি শৃত্যাহন্ত। তাঁর মানবতা আন্তর্জাতিকতাবোধ থেকে ঘূণিত বারাদ্দনার ঘারদেশ পর্যন্ত সমান অকুঠ। তিনি সাম্যকে আহ্বান করেন, কিন্তু ভগবানকে অস্বীকার করেন না। বাবুর

অত্যাচারে কুলীকে লাঞ্ছিত হতে দেখে তাঁর সাম্যবাদ বাণীমুখর হয়ে ওঠে। তা বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রের কিংবা মার্ক্সীয় অর্থনীতি ও দ্বান্দিক বস্তবাদের অপেক্ষা রাখে না। মানব্মনে আবেগ-অনুভূতির প্রবেশাধিকার প্রায়-বাধাহীন ৮ সে গান গেয়ে দ্বার খোলায়। যুক্তিবৃদ্ধি বা জ্ঞানচর্চার হাতে এত জ্যোর কোথায় ? পুন্দ্রচিন্তা ও মননে চোধঝলসানো দীধির বিচ্ছুরণ থাকতে পারে, কিন্তু তার আবেদন বালবৃদ্ধবনিতায় গিয়ে পৌছার না। নজকলে জ্ঞানবৃদ্ধির প্রচুর চাষের অভাবই প্রাণের ফলনে জনমন ভরে দিয়েছে।

নজরুলের ভাষার বীর্য মোহিতলালের মতো কঠিন পৌরুষের লোহকবচে আবৃত নয়। তাই সেধানে পাঠকের অবারিত-দার। তাঁর কবিতা যতীক্রনাথের তটস্থ নৈরাশ্য ও তীক্ষ ব্যক্ষে মরুভূমির মরুশ্বাসের অন্তবর্তন করে না। তাই

বাঙালীর চিত্ত এখানে শান্তি পায়। কারণ, আকাশে নজরুলের কবিতার আবেদন সর্বজনীন পলিতে পলিতে কোমল পেলবতায় দ্বিধা নেই।

নজকলের বিজোহ বাঙালীর মনোধর্মকে কবির বিজ্ঞান বিজোহী করে না, অফুরস্থ প্রাণের যাত্তরা সারিধ্যে নিয়ে আসে। তথাপি মনে প্রশ্ন জ্ঞাগে, জনপ্রিয়তা ও কাব্যসার্থকতা কি সমার্থক? এই কারণগুলির একটিও কি কাব্য-উৎকর্ষের নিরিখ? এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া একটু কঠিন বৈকি।

### ॥ इहे ॥

রাজনীতি কথন কবিতা হয়ে ওঠে, প্রচার কণন প্রকাশ হয় সে-আলোচনায় তর্ক অনেক এবং এর স্বস্মত সিদ্ধান্তও নেই। সাহিত্য রাজনীতিক, সামাজিক, ধর্মীয় কোনো প্রয়োজন বস্তুত সিদ্ধ করে কিনা, এ প্রশ্ন প্রানো হলেও আজকের দিনেও অচল নয়। নজকলের কাব্যবিচারে এ প্রশ্ন থ্রই প্রাস্থিক।

কবি তাঁর বিষয়বন্ত হিসেবে দৃশ্যমান জগৎ এবং লোকচক্ষুর অন্তরালবর্তী, নিজের ব্যক্তিগত ভাবামূভূতি—যে-কোনোকিছুকেই অবলম্বন করতে পারেন। কাজেই রাজনীতিতে আগন্তি নেই, আপত্তি নেই ধর্মতন্ত্ব কিংবা দার্শনিক প্রত্যায়েও। কিন্তু যে-রাজনীতি প্রচারপুন্তিকার সামগ্রী, সামগ্রী মঞ্চব্জুতার,

যা সর্বসাধারণের তা নিয়ে কবিতা নয়। কবিতার যে সাহিত্যে প্রচার রাজনীতি তা একাস্তভাবে কবির। সর্বসাধারণের রাজনীতিক বোধ ও স্বার্থের বিপরীত না হলেও, কবির

বিশেষ ব্যক্তিচেতনার স্বাতন্ত্রে তা অনক্স। দিতীয়ত, কবির চিস্তায় বা অন্তৃতিতে abstraction-এর স্থান নেই। অমূর্ত তথ কবির নয়, প্রমূর্ত ভাবই তাঁর সাধনার ধন। রূপাশ্রয়ী অন্তৃতি তাঁর হৃদয়ে, তার বাণীগ্বত প্রতিফলন তাঁর রচনায়। তুয়ে মিলে বলা ষায়, প্রচার আর প্রচার থাকে না যদি কবির ব্যক্তিচেতনার স্বাতন্ত্র্য বিষয়বোধে যুক্ত হয়, আর ভাষারূপে সত্য হয়ে ওঠে। কিন্তু নজরুলের রাজনীতি-বিষয়ক কবিতায় এ লক্ষণ স্থলভ নয়।

অবশু স্বীকার করতেই হয়, তাঁর রাজনীতিচেতনা অরুত্রিম। তাঁর অন্তভৃতি আন্তরিক, তার উলোধনে ফাঁকি নেই, ফাঁকও নেই কোপাও। অভাব নেই হালয়াবেগের। কিন্তু তবু এরা ভিন্ন আসরের। দলীয় নেতার মঞ্চক্ততায় ভাষার নৈপুণ্য থাকে, বাচনভঙ্গির মধ্যেও অনেক সময় ব্যক্তিবৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করা যায়, আবেগও অরুত্রিম। বক্তার সমগ্র চিত্তের উদ্বেলতাও হয়তো

নজরুলের কবিতা মু্থাত প্রচারধর্মী সংশয়াতীত। তবু তা কবিতা নয়। কারণ, বক্তার ব্যাক্তত্ব মতবাদগত সাধারণ স্ত্তের আবরণ বিদীর্ণ করে স্বকীয় স্বাতক্র্যে দীপ্ত নয়। স্থাব্যন্য বিদ্যাকেও, সে

অবিচ্ছেত্য নয় ভাবের সঙ্গে; আর, এ সম্পর্ক অয়য় নয় বলেই তারা প্রায়ই রূপক, না-হয় উপমা—রূপ নয়। নজরুলের 'চারণকবি'-ব্যাতি অয় আসরের চিহ্নবাহী। নজরুলের কবিতায় য়তটা উত্তেজনা, রূপচেতনা ততটা নেই। আবার, রূপ য়েধানে ভাষাবদ্ধ দেখানেও তা প্রায়শ চিত্রকল্প হয়ে ওঠেনি। তাঁর রচনায় রূপ থেকে রূপকের ঝোঁক বেশি, চিত্রে উপমা-অলংকারের প্রাচ্ক্, আর উপমায় অভিনবছের অভাব। 'সর্বহারা,' ফণিমনসা,' 'জিঞ্জির,' 'সয়্যা' প্রভৃতি কাব্যের বেশির ভাগ কবিতা সম্পর্কেই এই কথা। বক্তভা-বিরুতিতে তারা আবেগ-উদ্দেল, আলোড়নে ঝ্রামন্ড, কিন্তু কাব্যরূপে খলিত। 'অয়বীণা'-র কবিতায় রাজনীতিবাধে তেমন ম্প্রটিত আসেনি। 'কামালপাশা' প্রভৃতি কবিতায় সৈক্যবাহিনীর প্রাণদীপ্ত ছন্দিত অগ্রগতির একটা নতুন ধ্বনিবৈচিত্র্য এবং বীর্ত্বগান্তীবেই কবি মুধ্ব।

'বিদ্যোহী' কবিতায়ও শব্দাড়খনে ও ভাবকল্পনার অসংযমে, পারিপাট্যহীন বাক্যযোজনার রূপজ্গৎ প্রায় আছের। তবে এ কবিতায় কবির জীবনদর্শনের গভীর জিজ্ঞাসার স্কুপষ্ট চিহ্ন আছে এমন মনে করা হয়। সে-সত্য অবশ্রই ্ অনুসন্ধানযোগ্য।

## 🖁॥ তিন ॥

'বিজোহী' কবিতায় ভারতীয় দর্শনচিস্তার প্রভাব আছে বলে অনেকে মনে করেছেন। মোহমুক্ত সত্তা আজ আপন স্বন্ধপ উপলব্ধি করেছে:

'আমি চিনেছি আমারে, আজিকে আমার খুলিয়া গিয়াছে সব বাঁধ!'

এ স্বরূপ সমগ্র বিশ্বব্যাপ্ত, এমন কি, বিশ্বাতীতও। চল্ল-স্থ-গ্রহ-তারার রহস্ত সে ভেদ করে। কারণ সভার ওই বোধে:

'জগদীখর-ঈখর আমি পুরুষোত্তম সতা।' মোহিতলালের একটি প্রবন্ধই নাকি এ-কবিতার ভাবউৎস। কিন্তু মোহিতলালের দার্শনিক জিজ্ঞাসা নজকলের নয়। তাই দুএকটি পঙ্ক্তির ব্যঞ্জনা ছাড়া ঔপনিষদিক বোধিদৃষ্টি এ কবিতার ব্যাঝাায় অপরিহার্য নয়। নজকল আপন

ব্যক্তিসভার সর্বজয়ী শক্তিকে অন্তব করেছেন। এই
নচকলের কাব্য সম্পর্কে
শক্তির আবেগে-মন্ততায় ক্ষয়িষ্ট্ পৃথিবীকে বিধবস্থ
করার স্থতীত্র কামনা মন্ত্রিত। যদি তাঁর এক হাতে
বাঁকা বাঁশের বাঁশরীও থাকে, গতি ও শব্বের প্রচণ্ডতায় তার স্থর সমাচ্ছয়।
ভাই সামান্ত কয়েকটি পঙ্কিতেই তাঁর স্ষ্টিদৌন্ধর্যের স্থপ্র সমাহিত।

মূল প্রশ্ন এটা নয়—নজরুল উপনিষদের দার্শনিক সত্যের অম্বর্থাগী ছিলেন কিনা। নজরুলের কোনো ব্যক্তিগত জীবনদর্শন তাঁর কাব্যকবিতার প্রতিবিধিত কিনা, এটাই আমাদের জিজ্ঞান্ত। অথবা, তিনি কি সত্যেন্দ্রনাথের মতো জীবনবোধহীন কবিতারচয়িতা ও ছন্দ-শব্যের পরীক্ষক মাত্র ?

'দৈনিক নব্যুগ'-পত্রিকার একবার নজরুলের একটি প্রবন্ধ প্রকাশিত হয়.
নাম—'আমার স্থলর'। কবি লিপছেন, 'তথনো একথা ভাবতে পারিনি, এ লেখা
আমার লেখা নয়, এ লেখা আমারি মাঝে আমার পরম বন্ধর, আমারি স্থলেরের,
আমারি আত্মবিজ্ঞতি পরমাত্মীয়ের।' আপন জীবনের বিচিত্র আনন্দবেদনা,
সাফল্যত্রভাগ্যের পেছনেও এই 'আমার স্থলর'-এর অকম্পিত স্থিতি অস্তভব
করেছেন নজরুল। এই 'স্থলর'ই একদিকে বেদান্ত-কোরাণের পথ ধরে কবি-

চিত্তকে উর্ধ্বায়িত করতে লাগল: 'গোপনে পড়তে কবিকথিত 'আমার হলর' 'যেন কোন বঞ্জনাদ ও তড়িৎলেখার তলোয়ারে বিদীর্ণ

হবে গেল। আমি ষেন আরো উধের ঘেতে লাগলাম। দূর হতে দেপতে পেলাম অপরূপ স্বর্গন্ধন জ্যোতি:। এই আমার স্বর্গজ্যোতি: স্থানর কে প্রথম দেপলাম।' অক্তদিকে করাল-ভয়ংকর-শক্তি তাঁকে নীচের দিকৈ আকর্ষণ করল। ফিরে আসতে হল তাঁকে মাটির পৃথিবীর বুকে। পৃথিবীকে ভালোবেসে, নিস্গান্দর্যকে হাদয়ে জড়িয়ে কবি বললেন: 'এই আমি প্রথম পুলিত স্থানরকে দেপলাম। এইরূপে টাদের আলো, সকালসন্ধ্যার অরুণকিরণ ঘনশ্যাম-স্থানর বনানী, তরঙ্গলিলে ঝর্ণা, তটিনী, কুলহারা নীলঘন সাগর, দশদিকবিহারী স্মীরণ আমায় জড়িয়ে ধরল, আমার সাথে মধুর ভাষায় বন্ধর মতো স্থার মতো কথা কইল।' পৃথিবীকে ভালোবেসে, মাস্থবের বেদনাক্ষত জীবনে কল্যাণকামনায় অস্ত্র দাবী করলেন কবি: 'তবে দাও বন্ধু, দাও আমায় ত্র্ধারী তলোয়ার, দাও আমায় ত্রোমার বিপ্লবের বিষাণ-শিঙা, দাও আমায় অস্ত্রসংহারী ত্রিশ্ল-

তহঃক্ষানি। দাও আমায় ঝঞ্চাজটিল জটা, দাও আমায় বাংলার স্থলরবনের ৰাঘাহার; দাও ললাটে প্রদীপ্ত বহিশিখা, দাও আমার জটাজুটে শিশু শনীর স্লিগ্ধ হাসি; দাও আমায় তৃতীয় নয়ন, দাও সেই তৃতীয় নয়নে অস্ত্রদানবসংহারী শক্তি।…'

কবি শেষ পর্যন্ত এই পৃথিবীতেই—এর ফুলে নদীতে পাধীর গানে, মানুষের প্রীতি ও প্রেমে উপলব্ধি করলেন তাঁর স্থানরকে। সংকটমোচন হল, কবি-চিত্তের দ্বিধার হল অবসান।

এই হল কবির অন্তর্জীবনের অন্তর্ভাগরম্পরা। এর প্রেক্ষাপটে একদিকে তাঁর প্রকৃতি ও প্রেমস্লক কবিতা, অন্তদিকে রাজনীতিবিষয়ক কবিতার প্রায়-বিপরীত তৃটি হলকে হয়তো গ্রন্থিবদ্ধ করা যায়। অবশ্য কবিক্থিত এই 'স্কুর'-এর কল্পনায় রবীজনাথের 'অন্তর্থামী'র কোনো প্রভাব আছে কিনা তা ভাববার বিষয়।

কিন্তু উপরে-বর্ণিত কবির অন্তর্জীবনের এই চিত্র সম্পূর্ণ স্বীকার্য নয়। অন্তত্ত নজকলের কবিতায় এর ষ্পাষ্ণ প্রতিফলন নেই। সেই সর্বচেতনার অন্তরালের 'স্থান্ব' বাচ্যে তো নয়, বাঞ্জনায়ও ধরা পড়েনি তাঁর কবিতায়। বিশেষ করে এ কৃথা

উপরি-উক্ত **'হন্দর'** কবির কাব্যে কতথানি প্রতিফলিত মনে রাধার মতো যে, কবির জীবনদর্শন তাঁর গছপ্রবন্ধে
নয়—কবিতার ভাষা আর স্কুপরচনাতেই পাঠ করতে
হবে। গদ্যপ্রবন্ধের দচেতন মতামতকে সাক্ষ্যহিসেবে
আহবান করা যায় তথনই যধন তা কবিতার প্রত্যক্ষ

প্রমাণকে যথার্থ ই দৃঢ়তর করে।

নজকলের অন্তরমধিত বিক্ষোভ ও ষদ্ধণার যে-স্বর ভাষা পেয়েছে ওই প্রবন্ধে তার সত্যতা কবির কাব্যস্টিতে অবশ্য ধরা পড়েছে। কিন্তু পরিসমাপ্তিতে ধ্য-সংকটমোচন ও চিত্তোকাতির কথা বলা হয়েছে, তার প্রতিফলন নজকলের কবিতায় দেখতে পাওয়া যায় না।

নজরুল যে-পৃথিধীর স্থপ্ন দেথেছেন, যে-জীবন কামনা করেছেন, যে-সান্দর্যের সন্ধান করেছেন তা অতৃপ্ত তৃষ্ণাই থেকে গেছে। সেই তৃষ্ণাতুর আর্তনাদ

কবির বার্থ তাঁর মানবতামূলক [রাজনীতিবিষয়ক] কবিতার উচ্চ-কামনার তৃষ্ণা চীৎকারে ধ্বনিত হয়েছে। আরু, মাঝে মাঝে ক্লাস্ত বিষয় কবি 'ছায়ানট'-দোলনচাঁপা'রছোট ছোট কয়েকটি

কবিতায় আপুন অবসাদের কারুণা ঢেলে দিয়েছেন।

কবির ব্যর্থ কামনার পিপাদা, সৌন্দর্যদাধনা ও কণ্টকক্ষত রক্তাক্ত বেদনার রূপময় প্রকাশে 'দারিদ্র্য'-কবিতাটি তাৎপর্যপূর্ণ। ত্একটি স্তবকে লক্ষ্যবস্থি হয়ে ইতিহাসবিবৃতির পূথ ধরলেও, মূলত এ কবিতা নজকলের অস্তরগভীরে আলোক-পাত করে, এবং রচনাটি রূপায়ণেও সার্থক।

নজরুল যে-সৌন্দর্যের সন্ধান করেছেন তা চিরাচরিত। যতীন্দ্রনাথ যেমন স্থান্ধর বস্তুমাত্রকেই মেকি বলে অস্বীকার করে 'মরুমায়া'র দিক্ত্রান্ত হয়েছেন, 'মরুশিধা'-য় দগ্ধ হয়েছেন, নজরুলে তেমনটি নয়। যতীন্দ্রনাথে সৌন্দর্যচেতনাই মূলত বিপ্রয়ন্ত। নজরুলে 'সৌন্দর্যে' আতি আছে কিন্তু অধিকার নেই, তৃষ্ণা আছে নির্ত্তি নেই:

'(रामना-रुलूम-युख कामना व्यामात শেকালির মতো গুল্ল স্থরভিবিধার বিকশি উঠিতে চাহে, তুমি হে নিম্ম, দল বৃস্ত, ভাঙে৷ শাথা কাঠুরিয়া-সম ! আখিনের প্রভাভের মতো ছলছল করে ওঠে সারা হিয়া, শিশিরসজল টল্টল ধ্রণীর মতো করুণায়! তুমি রবি, তব তাপে গুকাইয়া যায় করুণা-নীহার-বিন্দু! স্থান হয়ে উঠি ধরণীর ছায়াঞ্জে! স্বপ্ন যায় টুটি স্পরের, কল্যাণের! ভরল গরল কণ্ঠে ঢালি তুমি বল, 'অমৃতে কী ফল?' बाना नाहे तथा नाहे नाहे उम्राप्तना,-রে তুর্বল, অমরার অমৃতসাধনা এ ছঃখের পৃথিবীতে তোর ব্রভ নহে! তুই নাগ, জন্ম তোর বেদনার দহে। काँ ठोकू एक विम जुड़े भाषित मानिका, দিয়া গেহু ভালে তোর বেদনার টিকা! গাহি গান, গাঁথি মালা, কণ্ঠ করে জালা, **एश्यिल न्यांक्यां नाग-नागवाला!** 

বিধারী লাল অতি সহজেই বলতে পেরেছিলেন, 'ষাও লক্ষ্মী অলকায়, যাও লক্ষ্মী অমরায়', রবীক্রনাথ তো প্রথমাবধিই এই ঘন্যোতীর্ণ। সৌন্দর্যলোক থেকে দৃষ্টিখালন তাঁর যদি কথনো ঘটে থাকে-তো তা অধ্যাত্মলোকের দিকে। অপর-পক্ষে, মধুসদন লক্ষ্মীসরস্বতীর ঘন্দে অবক্ষয়িত। নজকলের কাছে এই অনশনক্ষিষ্ট বিশ্বধিরত্তী যেন তাঁর 'কনিষ্ঠা মেয়ে গুলালী আমার', অথবা, তাঁর মাতা ব্স্করা। তাঁর নিজের ভাষায়: 'আমার অক্ষন্থ ঘুচে গেল। আমি আমার পৃথামাতার অক্ষপ্রতাদের দিকে, বাংলার দিকে, ভারতের দিকে চেয়ে দেখলাম,—দৈত্যে,

দারিদ্যে, অভাবে, অস্তরের পীড়নে জর্জরিত। হয়ে গেছেন। তাঁর ম্বেচোবে আনন্দ নেই, দেহে শক্তি নেই, অঙ্গপ্রতাঙ্গ দৈত্য-দানব-রাক্ষসের নির্যাতনে ক্ষত-বিক্ষত।' তাই নির্মুশ সৌন্ধের ধ্যানে মগ্ন হতে পারেন না কবি। তাঁর ফ্দয়দেশে 'কে বাজাবে বাঁশি ?

কোণা পাব আনন্দিত স্থন্দরের হাসি? কোণা পাব পূজাসব?—ধুতুরাগেলাস ভরিয়া করেছি পান নয়ননির্ধাস!

সৌন্দর্যের সব পিপাসা কর্ছে নিয়েই জালা নেশা আর উন্মাদনার সংগীতরচনায়তাকে প্রবৃত্ত হতে হয়। উচ্চচীৎকারে আকাশকে বিদীর্ণ করে তিনি বিজ্ঞোহের তূর্য হাতে নিয়ে বেরিয়ে পড়েন। এই তৃষ্ণাদগ্ধ কর্ছের গানে তাই কেবলই হাহাকার।

নজরুলের কাব্যধারায় কোনো বিবর্তন নেই। 'দারিদ্রো' প্রকাশিত হল্ তাঁর চির্দিনের। মাঝেমাঝে যথন চিড্ডিক্লোড চরমে উঠেছে তথনই সংঘাতের থবর কবির মনের অন্তঃপুর থেকে কবিতার বহিরাঙ্গনে দেখা দিয়েছে। কিন্তু এই

নছকুলের কাব্যধারায় বিবর্তনের অভাব ঘল্ডাত কোনো স্পষ্টরেধ অগ্রগতির স্বাক্ষর নজকলের কবিতার লক্ষণীয় নয়। মাঝেমাঝে এই কণ্টকবিদ্ধ কবিপ্রাণ অভিযাত্রীদের দল থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে আপন

মনের নিভৃত নির্জনে এসে আশ্রম নিয়েছে। দেখানে তথন আদিগন্ত অবসাদ আর বিষয়তা। নজকলের কবিতার একপ্রান্তে তেজোদীপ্ত গর্জনমুধরতা, অন্তপ্রান্তে ক্লান্ত-করণ চিত্ররচনার লঘু ধেয়ালী কর্মনাশ্রমী মনমৌমাছির মেতে ওঠা। পৌষের ধানকাটা ক্লেত তথন কবিকে ডাকে, সর্ষের হল যেন চোধে সেহস্পর্শ বুলার, অকেজোর গানে অকারণে যোগ দিতে সাধ ষার। হলুদ অভসীর নাকছাবি আর নীল অপরাজিতার ডুরেপরা গ্রামাকিশোরী কিংবা বাতায়নপার্শের গুবাকতকর সারি কবিচিত্তকে আকর্ষণ করে। বিজ্ঞোহী কবি তথন বলেন:

হে মোর রাণি, তোমার কাছে হার মানি আজ শেষে।
আমার বিজয়কেতন লুটায় তোমার চরণতলে এসে।
আমার সমরজয়ী অমর তরবারি
দিনে দিনে ক্লান্তি আনে, হয়ে ওঠে ভারী,
এখন এ ভার আমার তোমায় দিয়ে হারি,
এই হার-মানা-হার পরাই তোমার কেশে॥

কিন্তু এই বিশ্রন্তালাণ শেষ না হতেই আবার পথের ডাক শোনেন কবি নিজের অন্তরেই—'ডাকে পথ, হাঁকে যাত্রীরা কর বিদায়ের আরোজন'—আবার সংগ্রাম-মুখর অভিযান শুরু হয় তাঁর কবিতায়। \*

অধ্যাপক ক্ষেত্ৰ গুপ্ত-রচিত

## বজকলের কবিমানস

্রচনার সংক্তেন্স্ত : আর্থ্ডিক ভূমিকা—কাব্যপাঠকালে কবিমানদের সঙ্গে পরিচয়সাধনের প্রয়োজনীয়তা—কবিকৃতি ও যুগবাণী—নজকলের পরিবেশ ও উত্তরাধিকার—রবীক্রনাথ ও নজকলের
বাল্যকৈশোর—লেটোনাচের কবি নজকল—বজভজ ও খণেশা আন্দোলন—বাংলার বিপ্লবী আন্দোলন—
নজকলের দৈনিকজীবন—নজকলের কারাবরণ—কবির শিশুপুত্রের মৃত্যু—অসহযোগ-আন্দোলন ও
বিলাদৎ-আন্দোলন—কবিবিদ্রোহী নজকল—সাম্যের কবি নজকল—গীতকার নজকল—নজকলকাব্যের
বৈচিত্যা—নজকলের কবিকৃতির দোধগুণ—নজকল ইন্পাম যুগের কবি ]

#### 11 5 11

তত্ত্বিচারে অষ্টা ও স্প্টি অভিন্ন হতে পারে, কিন্তু ব্যবহারিক দৃষ্টিতে তারা বিভিন্ন। একের অমুস্তিতে আরকে পাওয়া হয়ত যায়, কিন্তু তা অবান্তর ফলের মতো। অর্থাৎ, স্প্টিকে দেখে-চেথে যে আনন্দ তা স্বয়ংসম্পূর্ণ, তার সঙ্গে অষ্টার

শহরবোধের, এক্যবিচারের যে আনন্দ তা একজাতীয় প্রার্ভিক ভূমিক।
নয়। একটি ডোগীর, শিল্পীর, কবির—অপরটি ষোগীর, সাধকের, তান্থিকের। তা হলেও কিন্তু একান্তভাবে আলাদা করে দেখা যায় না এ ভূটিকে—অস্টাকে ও স্প্রীকে। একের সক্ষে আর অন্তান্ধিভাবে জড়িত। এজন্তেই শিল্পীরা সাধক হয়ে পড়েন, কবিরা দার্শনিক। এর বিপরীতটাও দেখা যায়। কাজেই কাব্যজ্জ্ঞাসা ও কবিজ্ঞাসা আলাদা হয়েও অনেকাংশে এক। আনার, এক হয়েও বহুলাংশে আলাদা।

কবিনিরপেক্ষ কাব্যপাঠ যে চলে না, বা তা থেকে রসামাদন করা যায় না, একথা কেউ বলতে পারেন না। মেঘদ্ত-কাব্যপাঠে কালিদাসকে জানা অপরিহার্য নয়, কিংবা কবিকে না-জানা থাকলে কাব্যরস-আমাদনে কোনো বাধা আছে বলে মনে করি না। কবি সপ্তদশোত্তর শত শ্লোকের রঙে-রেথায় একটি বিশেষ স্থান ও

কালের স্থেচ্ছবি এমন নিপুণভাবে ওঁকেছেন যে, রসিক কবিমানদের দঙ্গে পরিচ্ছ-পাঠকের মনোমুক্রে তা জীবন্ত হয়ে উঠতে দেরি লাগে সাধনের প্রয়োজনীয়তা না। মহাকাব্যগুলি সহস্কেও একথা খাটে। তথাপি

কাব্যরস একটি অবিমিশ্র রস নয়। নয় বলেই গোটা মাল্লবের চিত্ততলের অগুন্তি কৌতৃহল, প্রার্গ, সমস্তার সঙ্গে মিলিয়ে নিয়ে আর-একটা মাল্লবের জনয়ের অলুরূপ কৌতৃহলাদির যে উপভোগ—তা-ই এ ক্ষেত্রে রসোপভোগ। কবিচিত্তের ও পাঠক-চিত্তের জটিল আদানপ্রদানপদ্ধতির মাধ্যম হচ্ছে কাব্য। কাজেই সর্বদা প্রত্যক্ষ

না হলেও, কাব্যরসভোগের আড়ালে যে কবির সমগ্র মনটি থেকে যায় এবং কাব্যের বিচিত্র-রস-আস্থাদনের ব্যাপারে কবিমানস যে একটি স্থির সহায়ক, এতে কোনো সন্দেহ নেই। বিশেষ করে বর্তমানকালের গ্রন্থিল ও ক্ষিপ্রগতিক লিরিক-জাতীয় কবিতার রসনিফাষণে কবিমানস একটি অপরিহার্য যন্ত্র।

স্থানে ও কালে মান্নবের বাস। মানুষ দেহে ও মনে, চিন্তা ও স্থপ্নে সর্বদাই
বহন করে স্থানকালের বাণী—বুগবাণী। সাহিত্যও এইদিকের বিচারে স্থানকালের
উধ্বে উঠতে পারে না—একান্ত করে। কোন্ কবি
কবিকৃতিও বুগবাণী
কীবনের কোন্ দিকটা কোন্ দৃষ্টিকোণ থেকে দেখেছেন
এবং কীভাবে তাঁর চিত্তকে দোলায়িত করেছে দৈনন্দিন জীবনের নানা ঢেউ, তা
বুঝতে হলে স্থানকালের ইতিহাসগত প্রেক্ষাপটে কবিমানসের সামগ্রিক বিচার
দরকার। নজকল সম্বন্ধেও তাই করা যাক।

### 11 2 11

বাংলা ১৩০৬ সালে [ইংরেজী ১৮৯৯ সালে ] নজকলের জন্ম। জন্মন্থান বর্ধমান জেলার চুকলিয়া গ্রাম। ছঃসহ দারিদ্যের সঙ্গে লজকলের পরিচয় জীবনের প্রথম-প্রভাত থেকেই। অর্থের অভাব যে কী বস্তু, এই অর্থগাল্পী সভ্যতার যুগে কবি তা হাড়ে হাড়ে বুঝতে পেরেছিলেন বলেই, দেখা ষায়, তাঁর জীবনে আর্থিক চিন্তা কোনোদিন স্বীকৃতি পায়নি। তিনি ভেঙে কেলতে চেষ্টা করেছেন অর্থবনিয়াদ বর্তমান সভ্যতার পাষাণপ্রাচীরকে।

এ জাতীয় দৃষ্টান্ত বিরল নয় যে, প্রথম-জীবনে যে-সব লোক অশেষ দারিদ্যোর মধ্যে কালাতিপাত করেন, উত্তর-জীবনে টাকার মুথ দেখলে তাঁরা হয়ে উঠেন অসম্ভব রূপণ ও অর্থপিশাচ। টাকাকে তাঁরা জীবনের একমাত্র পরমার্থ

নজরুলের পরিবেশ ও

উত্তরাধিকার

কলে মনে করেন। পৃথিবীতে এ জাতীয় লোকই

কলি। নজরুলের ক্ষেত্রেও এটা হতে পারত। কিন্তু

ইল যে না তার একমাত্র কারণ, তিনি সমাজে অর্থ-

विखित श्रेणि दिल्ली क्रिक्ष कांत्र कांक्र हांत्र मारमनिन ; এটাকে विकृषि वर्ष्ण मर्गन करत्र हिन्ने, ममर्थ ममांक्र प्रतिविध वर्षण क्षित्र क्षित्र हिन्ने विद्या केंद्र क्षित्र कर्षात्र कर्षात्र मार्थ कर्षण कर्षात्र कर्षण कर्मण कर्षण कर्षण कर्षण कर्षण कर्षण कर्म कर्षण कर्मण कर्मण कर्षण कर्मण कर्म

কি জ্মাধিকারগত কোনো ধারাবাহিকতা আছে ? নজকলের পিডামাতার দিক দিয়ে কেউ কি স্থদী ছিলেন ?

কুলে পড়া নজকলের হয়নি। আর্থিক অভাব ছিল, কিন্তু ডা একমাত্র কারণ নয়। কেন-না, নজকলের মনের মধ্যে সংগুর্ত্ত রয়েছে একটা বেছইন বিদ্রোহী, যে চলতে পারে না চিরাচরিত পাকা রান্তার নির্ভূল নিঃশঙ্কতার মধ্যে। কুলে যাওয়া এবং কুল ছেড়ে-আসা নজকলের জীবনে একটা স্বাভাবিক ঘটনা ছিল।

এ প্রদক্ষে রবীক্রনাথের বাল্যজীবনের কথা মনে পড়ে। রবীক্রনাথও স্থুলে পড়তে পারেননি। থাতে দয়নি তাঁরও। কিন্তু নজয়লের পরিবেশের সঙ্গেরবীক্রনাথের ব্যবধান আকাশ-পাতাল। কবিমানসগঠনে তুইজনের বাল্যও কৈশোরের তুলনামূলক বিচার করলে কথাটা স্পষ্ট হবে। স্থুলমাষ্টারের কাছে রবীক্রনাথ পড়েননি বটে, কিন্তু গৃহশিক্ষকরা তাঁর প্রতি কদাচ শিথিলপ্রয়ত্ব হননি।

রবীন্দ্রনাথ ও নজকলের বাল্যকৈশোর কঠোর নিয়মশৃথালার মধ্যে 'দাসরাজতন্ত্রে' কেটেছে তাঁর শৈশব, বাল্য ও কৈশোর কেটেছে দাদাবৌদি ও পিতার প্রচুর স্নেহ ও মৃত্ব শাসনের আওতায়—প্রাচুর্যের

পশ্চিমবন্ধের মুসলমানসমাজে লেটোনাচের প্রচলন দেখা যায়। যাত্রাগান ও কবির লড়াইয়ের মিপ্রিত সংস্করণ এই লেটোনাচ। বিভিন্ন দলে লড়াই হয়। গ্রাম্যকবিরাই পালাগান রচনা করে এবং যে-কবির রচনা সর্বোত্তম হয় তাকে গ্রামের ভাষায় বলে 'গোদাকবি'। নজকলের চাচা ছিলেন একজন গোদাকবি। তাঁর উৎসাহে নজকল বাল্যকাল থেকেই লেটোনাচে গীত ও পালা বচনা

করতেন। বার-তের বছর বয়সে নজফল বেশ প্রতিষ্ঠা অর্জন করেছিলেন, গান ও পালা লিখে রীতিমতো অর্থোপার্জন করতেন তিনি।

ববীক্রনাথের বাল্যকৈশোরে ঠাকুরবাড়ীতে দ্বিজেক্রনাথ-জ্যোতিরিক্রনাথের নেতৃত্বে যে-সাহিত্যের, সংগীতের, নাটকের আসর বসত—রবীক্রনাথের কবিমানসগঠনে তার দান যে অসামান্ত, কবিগুরু নিজেই তা স্বীকার করেছেন। নজরুলের কবিমানসবিকাশের ক্ষেত্রেও তেমনি লেটোনাচের প্রভাব কম নয়। উভয় কবির উত্তর-জাবনের রচনাতে দোরগুণ এবং তার প্রকাশধারার ক্ষীণরেথা এখানেও মুণরিক্ষুট। উনিশ শতকের শেষণাদের বাঙালীসংস্কৃতির ও সাহিত্যের সর্বোচ্চ স্তরের জলমাটিতে রবীক্রনাথের কবিমানস অঙ্কুরিত। ফলে পরিমাজিত প্রকাশের নিপুণ সৌন্দর্যরেধায় তাঁর রচনা হয়েছে ঝক্রকে, বৃদ্ধিদীপ্ত, ভাবের সংযত গাজীর্যে বিচিত্র। পক্ষান্তরে, বিংশ শতান্ধীর প্রথম দশকের পদ্ধীবাংলার ক্ষায়্ছ শিথিলবন্ধন সমাজব্যবস্থার নিম্প্রের সাধারণ মনের প্রতিছায়া পড়েছে নজরুলের কবিমানসে, এনে দিয়েছে নজরুলের সাহিত্যে উদ্ধাম ভাববন্তা, প্রাণের আকৃতির প্রাধান্ত এবং অপরিমাজিত অজ্বতা। সতেজ ক্ষিপ্র প্রাণবন্তা, প্রত্যক্ষগম্য স্থশতার তীর আবেগ, বিচিত্র শব্দেষ্কনা ও ভাবপ্রকাশের, বিশেষ করে, অফু-প্রায়ের চমৎকারিত্ব—সবগুলিই মনে হয় লেটোনাচের কবির গুণ ও দোষ।

নজফল একটি হিন্দ্রমণীকে বিবাহ করেছেন। এ-জাতীয় বিবাহ নতুন কিছু নয়। কিন্তু নজফল নিজেকে কোনোধর্ম ও সম্প্রদায়ের গণ্ডী কেটে সীমাবদ্ধ করেননি। আর এটি, যেমন বহুক্ষেত্রে হয়, বিবাহোত্তর বা প্রাগাসর পরিণ্যুষ্টনা নয়—নজফলের সমগ্র জীবনের ঘটনা। নজফলের দেহে স্ফীরক্ত আছে কিনা, জানি

লেটোনাচের কবি নজক্ল না। কিন্তু এই অসাম্প্রদায়িক ও ধর্মবিশেষনিরপেক্ষ মনগঠনে লেটোনাচ যে অনেকথানি প্রভাব বিস্তার করেছে তা নিশ্চিত। বাংলাদেশের লোকসংগীত ও

প্রামাসংগীতের মধ্যে সর্বধর্মের একটি মিপ্রিভ ও সমন্বরী রূপ দেখা যার। গ্রামাগানে যেমন রামায়ণ-মহাজারত ও হিন্দুপ্রাণের বিষয়বস্তর আলোচনা আছে, তেমনি আছে মুসলমানী পুরাণ ও ধর্মের নানাবিষয় ও শাস্তের কথা। নজরুলের উত্তর-জীবনের রচনাতে এই রূপটির ও হিন্দুম্সলমান-ধর্মপুরাণের বে-অস্তর্ম্ব পরিচয় পাওয়া যায় তার উৎস নিহিত লেটোনাচের কবিটির মধ্যে। অব্রু তার স্থভাবস্থলত গুণও যে এর মূলে আছে তাও সহজে অন্ত্রেয়।

বঙ্গভঙ্গ ও খদেশী আন্দোলনের প্রকৃতে নজকল ছয় বছরের শিশু। অরন্ধন, বয়কট, রাথীবন্ধন নিয়ে বাংলাদেশে গেদিন যে-ব্যাপক আন্দোলন হয়েছিল তার উত্তেজনা-উদ্দীপনা পরিমাপ করা আজ কঠিন। সমস্ত দেশটি যেন ভ্কম্পানে কেঁপে উঠল ধর্ধর্ করে। কবিতায়-গানে-প্রবন্ধে সারা দেশে আগুন ছড়াতে লাগলেন রবীক্রনাধ, রজুনীকান্ত, রামেক্রস্কর, বিপিন পাল প্রভৃতি দেশনায়ক ও চিন্তা-

নায়কগণ। শুধু যে শিক্ষিত ও সহর্বাসীদের মধ্যে ক্ষেত্র ও প্রেণীআন্দোলন

আম্যাসাধারণের অন্ধনে-অন্ধরেও এর ডাক গিয়ে
পৌছল। মুকুন্দলাস তাঁর অভিনব পদ্ধতির যাত্রায় খনেণী প্রচার করতে লাগলেন,
গ্রাম্যকবিরাও চুপ করে থাকলেন না। কোনো প্রত্যক্ষ প্রমাণ না দিতে পারলেও
অনুমান করে বলা যায় যে, অক্সান্ত গ্রাম্যসংগীত ও আমোদপ্রমোদের মতো লেটোনাচের মধ্যেও বঙ্গভন্থের ও খদেশী-আন্দোলনের গান সেদিন আপন প্রভাব বিন্তার
করেছিল। স্বভাবকবি নজকল হয়তো বাল্যবয়সে তা ভনে থাকবেন বা গেয়ে
থাকবেন।

তারপর ১৯০৮ সালের কথা। বোমার যুগ—কুদিরাম-কানাইলালের যুগ।
আটনয় বছরের বালক তথন নজকুল। ডানপিটে এই বালকটির মন কীডাবে
গ্রহণ করেছিল কুদিরাম-কানাইলালের ফাঁসির কথা—বারীণ প্রভৃতির দীপান্তরের
কাহিনী—তা আজ জানাতে পারেন একমাত্র কবি নিজে। 'একবার বিদায়
দে মা ঘুরে আসি'—ধরণের চাপা গানে সেদিন আমাদের সমন্ত পল্লীবাংশা শবিত

হয়ে উঠেছিল। নজকল তাতে কী করেছিলেন ? বাংলার বিধবী আন্দোলন কালিনী গুনে নজকলের তক্ত্প চিত্ত কি তুর্বার কল্পনাতে

নেচে ওঠেনি ? বিজোহী কবি বলে সহসা যিনি বাংলাদেশে খ্যাত হলেন, বাংলার প্রথম বিপ্লবপ্রচেষ্টার দিনগুলোর রাঙা আলোতে কী রকম দেখিয়েছিল তাঁকে? এর বছর দশেক পরে নজকুল যুধন হাবিলদার হয়ে ফিরে এলেন যুদ্ধ ধেকে, তখন বারীনদা'র 'বিজ্ঞলী' আপিদে তাঁর যাতায়াত ছিল, এবং এই বিপ্লবী বীরের সঙ্গে অন্তর্গ্রতাও যে খুব বেড়েছিল তার প্রমাণ পাওা যায় 'অগ্লিবীণা'- গ্রন্থানিতে। নজকুলের প্রথম ও সেরা কাব্যগ্রন্থ 'অগ্লিবীণা'র উৎসর্গদত্তে লেখা রয়েছে: 'ভাঙা বাঙ্গার রাঙাযুগের আদিপুরোহিত সাগ্লিক বীর প্রবারীক্রকুমার ঘোষ, প্রীপ্রীচরণারবিদ্দের্ ।

প্রথম-মহাযুদ্ধে নজরুল সৈনিকরূপে যোগদান করেন। তথন তাঁর বয়স আঠার-উনিশ বছর। তার আগে বারকয়েক স্থলেও ভর্তি হয়েছিলেন। কিন্তু পড়া আর হয়ে ওঠেনি। চলে গেলেন বেঙল্ রেজিমেটের সত্নে করাচীতে। এই অঞ্চলে কিছুকাল অবস্তান এবং আরব-ইরাণ-ভূকীর সলে প্রভাক পরিচয় নজফলের কবিমানসসঠনে বিশেষ অর্থবান হয়েছে। তাঁর রচিত কবিভার শব্দপ্রয়োগে, বিষয়নির্বাচনে এই জীবনটির্দ্ধান অনেক। অথচ মৃসসমান-সংশ্বৃতির এত নিকটসারিধ্যে এসেও এতটুকু গোঁড়ামি তাঁকে স্পর্শ করেনি। তা ছাড়া, নবীন ভূকী ও কামালপাশার অভ্যাবান তাঁর দৃষ্টিভঙ্গিকে শানিত করেছে—প্রাণে জ্গিয়েছে দেশ ও জাতির করে অক্রয় উত্তেশনা।

যুদ্ধ থেকে নজকল কিবলেন হাবিলদার হয়ে। তাঁর পদোন্ধতি হয়েছে দেখে অবাক লাগে। কাবণ, নজকলের চরিত্রের ধারাবাহিক বিচার করলে দেখা যাবে বে, সেথানে প্রথমশ্রেণীর সৈনিকের কোনো উপাদান ছিল না। নিয়মান্থভিতা ও শুঝলারকা—এ চুটিই নজগলের চরিত্রবিরোধী। জাতবেহেমিয়ান কখনো ভালো কৌজ হতে পারে বলে মনে হর না। সৈনিক-জীবনের মধ্যে দে-পতি ও প্রাণচাঞ্চল্য এবং অনিন্তিত বিপদের প্রগাচ সম্ভাবনা আছে, এসবই বোধ করি তাকে আরুই করেছিল বেল। সৈনিকজীবনের কোনো স্পাই হাল তাঁর বচনাতে ভেমন চোধে পড়ে না। তবে বহু গানে-স্থরেক্রিডার তিনি একটা বৃদ্ধের আবহাওয়া এনে দিলেন বাংলাসাহিত্যে। বক্ত-টপ্রগানো গান এবং ক্রিডা, যোদ্ধার এমন সারল্য ও স্পষ্টতা নিয়ে, আর-কোনো বাঙালী করিব লাভে ফোটেনি।

ৰস্তুত বিপুল প্ৰাণশক্তি নজন্ধলের জীবনের বড়ো পরিচয়। এরই উল্লাসে তিনি কোণাও কলাচ হিন্ন হয়ে পাড়াতে পারেননি, কপণ ও হিসেবী হতে পারেননি কগনো। বৃদ্ধ খেকে ফিরে তিনি মেতে গেলেন খানেনি কগনো। বৃদ্ধ খেকে ফিরে তিনি মেতে গেলেন খানেনি কগনো। বৃদ্ধ খেকে ফিরে তিনি মেতে গেলেন অভিজ্ঞতা অর্থন করলেন তিনি। পানে-কবিভার তাঁর নাম ছড়িয়ে পড়ল বাংলাদেশের স্বর্বত্ত। এই সমস্বর্গাই তাঁর চমকপ্রদ কবিজীবনের শুভ মাহেল্কেশ্—তাঁর বিজ্ঞোহা-জীবনের স্বত্তের আত্মসচেত্রন ক্ষণ্ড।

এর পর নজকলের জীবনের সবচেয়ে উল্লেখযোগ্য ঘটনা হল তাঁর চার বছরের
শিশুপুর বুলবুলের মৃত্যু। অত্যন্ত অভিতৃত হলেন শোকে নজকল। শোক ভূলতে
কবির শিশুপুরের মৃত্যু
তিনি অধ্যাত্মজিজ্ঞাস্থ হলেন, দীক্ষা নিয়ে রীতিমতো
যোগচর্চা করতে লাগলেন। সাহিত্যিক-জীবনে এর
মানসিক প্রতিক্রিয়া না হয়ে পারে না। শেষের জীবনে তাঁর গানের মধ্যে একটা
আধ্যাত্মিকতার স্বর ফুটে উঠেছে। যদিও তা তথনো খুব স্পষ্ট তেমন নয়—তবু

মনে হয়, নজকল যদি স্থে হয়ে বসে, কেবল প্রকাশক ও গ্রামোকোন কোম্পানির চাহিদা মেটাবার চেষ্টা না করে, হিসেব করে লিপতেন, ভবে তাঁর জিজ্ঞাস্থ তথা ষোগীজীবনের ছাপ স্থপরিক্ট হয়ে দেখা দিত। এ বিষয়ে আমরা এতটুকু সংশ্রাঘিত নই।

#### 11 9 11

নজরুলের প্রথম কাব্যগ্রন্থ 'অগ্নিবীণা' [প্রথম সংখ্রণ] প্রকাশিত হল ইংরেজি ১৯২২ সালে। নজরুলের বয়স তথন তেইশ। অবশু কবিতাগুলো লেথা হয়েছিল পুশুকাকারে প্রকাশের বছর-তুই-কাল পূর্বেই। এই একথানা বই-ই

বিদ্রোহী কবি নজরুল ইস্লামের প্রতিভার ও প্রতিষ্ঠার

অসহযোগ-আন্দোলন

উজ্জ্বলতম অভিজ্ঞান। ইংরেজি ১৯২২। মাহাত্মা

গান্ধীর নেতৃত্বে বিপুল অহিংস অসহযোগ-আন্দোলন

ভবন স্থান হার্ছে বিশাল ভারতবর্ষের দিকে দিকে।

তার সঙ্গে এসে যুক্ত হরেছে ধিলাকং-আন্দোলন। এর পশ্চাংপটে রয়েছে চত্র ইংরাজের প্রতিশ্রুতিভ্রের এবং জালিয়ানওয়ালাবাগের বিষাক্ত স্বৃতি। দেশ তথ্ন অহনিশ টগ্রগ্ করে ফুটছে তথ্য কটাছের মতো—বিশেষ করে, শিক্ষিত মধ্যবিত্তশ্রেণী। নজকলের কবিতা—'অঘিনীণা'—বেকল এই সময়। সময়টি লক্ষ্য করবার মতো।

কৰিতা-গান-উপন্থাস-গল্পপ্ৰবন্ধ-নাটক-শ্বর্ণিণি নিয়ে নজস্কল ইস্লাম বই লিখেছেন সংখ্যাস অনেকগুলো। কৰিতা আছে নানান্ জনের। খদেশা কৰিতা অধাৎ দেশাশ্ববাধক ও রাজনীতিক কবিতা, প্রেমের কবিতা, নিস্গম্লক কবিতা, কিশোরদের কবিতা। গানগুলিকেও—শ্বদেশী, প্রেমের, হাসির ও আধ্যাত্মিক—মোটান্টি এই কয় ভাগে ভাগ করা চলে। ত তার গগুরচনা গগুধমা নয়—সংখ্যের কঠোরতায়, যুক্তির গাঢ় বন্ধনে প্রতিপাত্ম কথা কখনো ঝক্ষক্ করে ওঠে না, কাবোর ভাবালু হায় অস্পষ্ট হয়ে পড়ে। বস্তুত গগুরচনায় গল্লকার-নাট্যকার-হিদেধে নজকলের বিচার হয় না। সেগুলোর মধ্য দিয়ে তাঁর প্রতিভাব ছাণও স্পাইরেধ নয়। নজকল কবি,—কবিতা ও গানের মাধ্যমেই তাঁর ম্বার্থ পরিচিতি।

#### 11811

নজকলের সাধারণ ও লোকপ্রসিদ পরিচয় হল বিদ্রোহী কবি তিনি। তাঁর বিধ্যাত কবিতাগুলোর অন্ততম 'বিদ্রোহী'-র সলে নজকলের অচ্ছেড যোগাযোগ রয়েছে বলে তাঁকে বিদ্রোহী কবি বলা হয়। আবার, এমনও বলা যেতে পারে যে, তাঁর কবিতাবলীর প্রধানতম স্থর হল বিদ্রোহের—তাই তিনি বিদ্রোহী কবি। এইটেই যে অধিকতর বুক্তিসম্মত তাতে সন্দেহ নেই। বিদ্রোহী কবি-বিল্রোহী নঞ্জন কে? যে-মাগ্র্য 'চির-উন্নত-শির' অর্থাৎ কারো কাছে কোনো কারণেই যে নিজ মন্তক নত করে না; যে-

সংগ্রামশীল চিত্তের কামনা তুর্বার, অপ্রতিহত; আর, শান্তি স্থক্তে যার কথা:

'ষ্বে উৎপীড়িতের ক্রন্সনরোল আকাশে বাতাসে ধ্বনিবে না, অত্যাচারীর ধড়গ-রূপাণ ভীমরণভূমে রণিবে না—

> বিজোহী রণক্লান্ত আমি সেইদিন হব শান্ত।

তা হলে মোটাম্টি বিদ্রোহীর যে-চিত্র পাই তা রবীক্রনাথের অব্ঝ-সব্জের সমগোত্রীয়, যদিও রঙে-রসে কিছু কড়া ও উগ্র। প্রায় সমস্ত কবিতার মধ্যে এই যে হাঁক ছেড়ে ডাক দেওয়ার নিঃশঙ্ক ও নিঃসংকোচ স্পর্ধা, এর উৎস রয়েছে নজকলের কবিমানসের গভীরে। বাল্যকালে নজকলের দিন কেটেছে দারিদ্রোর সঙ্গে লড়াই করে ও সীমাহীন স্বেচ্ছাচারিভার মধ্যে। চরিত্রের অনমনীয় জিদের মধ্যে প্রাণবান যোজার বিদ্রোহী-রপটি বালককাল থেকেই প্রচ্ছন ছিল। যুদ্ধোত্তর কালে বাংলার বিপ্লবীদের সায়িধ্য ও অস্তরক সাহচর্যে পাগলা হাওয়ায় আওনের মতো তা লেলিহান শিখাবিস্তার করে জলে উঠেছে মাত্র।

রাজনীতিক কবিভাগুলোর মধ্যে তাঁর 'সর্বহারা' বইখানি ও সাম্যবাদমূলক কবিতাগুলো 'বিদ্রোহী'-কবিতাটির মতোই বৃগপ্রভাবিত রচনা। রাজনীতিক ও সমাজনীতিক চেতনা উচ্দরের কবিতা হয়ে ফুটে উঠেছে বাংলাতে থ্ব কম লেখকের রচনায়। যাঁরা রাজনীতিক কবিতা রচনা করেন, তাঁদের অধিকাংশের

সামোর কবি নজকল

শোক্ষিক কঁসরং। আরু, যাঁদের লেখায় কিছুটা কাব্য আছে, তাঁদের মধ্যেও সমাজতেতনা খেলো,—গাঢ় অন্তভূতিসিক্ত নয়। তা ছাড়া, সামাবাদ বলতে নজকল ইন্লাম শ্রেণীসংগ্রামপ্রস্থত 'কম্মানিজম্' বোঝেননি। শ্রেণীগত মান্তবের কথাই নজকল ভেবেছেন, এবং শ্রেণীহীন সমাজে সাম্য প্রতিষ্ঠিত হোক—এ তাঁরও কামনা। কিন্তু তিনি গান গেয়েছেন সমষ্টিমান্তবের—'মান্তবের কেরে বড়ো কিছু নাই, নহে কিছু মহীয়ান'। জাতি-ধর্ম-শ্রেণী-স্ত্রীপ্রুষ্থ-নির্বিশেষ যে মান্তব তারই নির্দ্ধি প্রতিষ্ঠা হল নজকলের কিন্দিত সাম্যপ্রতিষ্ঠা। থবানেও বিজ্ঞাহী'-কবিতার মূল স্বরটিই ধ্বনিত হয়েছে—উৎপীভৃক ও উৎপীভৃত, এই ত্রের অবসানই কামনা করেছেন কবি।

গান লিখেছেন নজফল প্রচুর । প্রচুর এবং নানা রসের। অধিকাংশই ফরমাইদি গান। গ্রামোফোন-কোম্পানীর সঙ্গে চুক্তিবন্ধ ছিলেন বলে তাঁকে এমনভাবে লিখতে হয়েছে। কাজেই কবির অধিকাংশ গান উচুদরের কাব্যরসে

গীতকার নতরকা

গৃলিমতো লিখেছেন তার মধ্যে অনেকগুলোই
কাব্যগুণে অতিশয় সমৃত্ব। নজকলের স্বদেশীগানের মধ্যে যেমন তাঁর চরিত্তের
বিশিষ্টতার ছাপ আছে, তেমনি তাঁর প্রেমের গানগুলির মধ্যে আছে একটা
অভিনব রসমাধুর্য। বাংলা গজলে নজকলের দান অসামান্ত।

নজরুল ইন্লামের কবিতায়, বিশেষ করে প্রেমের কবিতার ছলে ও ভঙ্গিতে— কোপাও কোপাও ভাববস্তুতেও—রবীন্দ্রনাপ এবং সত্যেন দত্তের প্রভাব চোপে পড়ে। এটা থুবই স্বাভাবিক । ওই প্রভাব জোর করে ঢাকতে গেলে তাঁর কবিতা যে বিস্থাদ হত তাতে সন্দেহ নেই। কিন্তু নজরুল কোপাও কোনো কবিকে ঠিক স্ফাহ্করণ করেননি। নিজের কাব্যধারায় ষেথান পেকে যে-শ্রোত এসে পড়েছে

তাকে প্রবেশাধিকার দিয়েছেন অকুঠ সারল্য। এই নজন্তুলকাৰো বৈচিত্ৰ্য তাঁর বিশিষ্টতা। গানের ক্লেত্রে কিন্তু নজরুলের কবি-কৃতি নিজ্পতায় স্মরণীয়, ভাষা এবং ভঙ্গিও একাস্তভাবে তাঁর নিজের তৈরী, বলা रिहा भारत । किन अम मत्न जारम धहे रह विरक्तारी कवित्र मर्गा धमन की মানসিক পরিবর্তন ঘটল যে, তিনি সংগ্রামী অসি ছেড়ে বাঁশী ধরলেন, যুদ্ধের তুর্বাদন ছেড়ে দিয়ে পলাতকা প্রিয়ার প্রেমশ্বতির হার গাঁধতে বসে গেলেন চোধের জ্বলের হুত্র দিয়ে ? এর কোনো অস্পষ্ট ছাপ কি ক্বির চিন্তাকাশে কোধাও ছিল ना-अजल (मरचत्र क्लारना ऋजूद देकिङ ? आमारनत्र मरन दश, रशेवरन अध्याजीत সময়ে নিজের যে-রূপ তিনি প্রতাক্ষ করেছেন তার মধ্যেই হুপ্ত ছিল এর বীজ— 'মোর এক হাতে বাকা বাঁশের বাঁশরী, আর-হাতে রণতুর্থ'। স্বতরাং বলা যেতে পারে, যে-বাধনহারা যৌবনশক্তি তাঁকে 'বিজোহী' করে তুলেছে, দেই একই শক্তি তাঁকে নারীরপ্রেমের দিকে সবলে আকর্ষণ করেছে। কাজেই শুধু রণ্তুর্য নয়, বাঁশের বাশরীও বিজোহীরই হাতের যন্ত্র। মহাকালী বামহতে ধরেছেন খঞ্চা ও নৃমুও, আবার দক্ষিণ হস্ত প্রসারিত করে দান করেন তিনি বরাভয়। পূর্ণতা এ ঘুটিকে নিয়েই।

11 @ 11

নজরুলের গান ও কবিতায় দোষগুণ ছুই-ই আছে। তার বিচার-বিশ্লেষণ ৰুজমান প্রবন্ধের আলোচনার বাইরে। এখানে বিশেষ করে বক্তব্য এই যে, উক্ত রচনার দোষ ও গুণ চুইই এসেছে প্রথমজীবনের লেটোনাচের কবির মনের স্রোতে ভেসে। একটু লক্ষ্য করলেই দেখা যায়, কবির লেখায় কোনো তত্ত্ব বা চিত্র বা স্কর একটানা বয়ে যেতে পারেনি একটি কোনো বিশেষ ভাবের স্রোতোধারায়। মাঝধানে তা ধণ্ডিত হয়ে গেছে ব্যভিচারী ভাবের বা অন্তকোনো ভাবের চকিত

আত্মপ্রকাশে। সহসা ষেন আর পর্থ পাওয়া ষায় না, নজরুলের কবিকৃতির দোষগুণ কবি কী বলতে চান, বোঝা কঠিন হয়ে ওঠে। এর কারণ এই ষে, প্রথমজীবনে হাল্কা চিস্তা ও কথার লঘু

সঞ্চরণের মধ্যে যে-শিক্ষা ও মন তৈরী হয়েছিল, পরবর্তী জীবনে তার প্রভাব থেকে তা মৃক্ত হতে পারেনি। এইজন্তে নজরুলের গান ও কবিতার বৃত্তী। প্রাণাবেগ ও ক্ষিপ্র গতি, ধ্বনিগাস্তীর্য ও চাতুর্য আছে, তাঁর সমসাময়িক বৃহু কবির মধ্যে তা নেই। তা হলেও, একথা মানতেই হবে যে, নজরুলের অধিকাংশ রচনার মধ্যে গতীর রসাম্ভৃতির স্পলন বাস্তবিকই কম। কারণ, নজরুল তেমন করে কোনোদিন সতর্ক হয়ে লেখেননি বা লেখা পরিমাজিত করে প্রকাশের চেষ্টা করেননি। অশিক্ষিতপটু গ্রাম্যকবিদলের অপরিজ্য় সরস স্থূলতার মধ্যে বে-সহজ্ঞ ও অকপট প্রাণশক্তি ক্রিয়া করে—তা ছিল তাঁর ব্রাবরই। এইটি একাধারে তাঁর কবিতার দোষ ও গুণ হয়েছে, সলেহ নেই, এবং এই দোষগুণ নিয়েই নজ্কল নজরুল হয়েছে।

নজরল ইস্লাম নিজের ক্ষমতা ও ক্রিকর্ম সম্পর্কে অচেতন ছিলেন না। জীবনে একটা বড়ো-কিছু হবার চেষ্টা, বা মহৎ প্রস্তী-ক্রির অমর আসনের জ্বন্তে পরিশ্রম করেননি তিনি। যুগের দায়িত্ব স্থীকার করে নিয়ে বিজোহের স্থারে গান বাঁধতেই তিনি এসেছেন, এবং তা-ই তাঁর কাছে যথেষ্ট মনে হয়েছে। 'বর্তমানের

নজরুল ইন্লাম
তিনি সাহিত্যসংসারে অমরতার মূল্যবিচারক জভ্রিফুগের কবি
দলকে কান্ত করেছেন। যুগের উদ্ধৃত অক্যায়-অত্যাচারের

বিক্লমে বিরামহীন সংগ্রামের ডাক দিয়েছেন তিনি, লাঞ্ছিত মান্ত্রের সপক্ষে দাঁড়িয়েছেন কোমর বেঁধে। মান্ত্রের প্রতি এই অতি-আত্যন্তিক ভালোবাসাই তাঁকে বিজোহী করেছে, প্রেমিক করেছে—এবং আপনার শিল্পপ্রচেষ্টা সম্বন্ধেও একক্ষণ উদাসীন করে ভূলেছে:

'বন্ধু গো, আর বলিতে পারি না, বড় বিষন্ধালা এই বুকে, দেখিয়া শুনিয়া ক্ষেপিয়া গিয়াছি, তাই বাহা আদে কই মুখে। রক্ত ঝরার্ভে পারি না তো একা, তাই লিখে মাই এ রক্তলেধা,

বড় কথা বড় ভাব আদেনাক মাধায়, বন্ধু, বড় ছুখে, অমর কাব্য তোমরা লিখিও, বন্ধু, যাহারা আছ সুখে!

পরোয়া করি না, বাঁচি বা না-বাঁচি যুগের হুজুগ কেটে গেলে, মাধার উপর জলিছেন রবি, রয়েছে সোনার শত ছলে। প্রার্থনা করো—যারা কেড়ে ধায় তেত্তিশ কোটি মুথের গ্রাস— যেন লেধা হয় আমার রক্তলেধায় তাদের স্ব্নাশ।

নজকলের কবিমানসবিশ্লেষণ এবং তাঁর কাবোর মূল্যবিচারের ক্ষেত্রে এ কর্থাগুলি সর্বদা অর্ত্ব্য। যুগোত্তীর্ণ কবি হয়তো তিনি নন, মহৎ কাবোর অপ্টাও হয়তো তাঁকে বলা যায় না। কিন্তু একটি বিশেষ যুগ যে তাঁর কাবো অগ্লিক্ষরা অক্ষরে স্থদীপ্ত বাণীমূতি লাভ করেছে, এটাও কম কথা নয়। এ ক্ষেত্রে নজকল ইস্লাম বাংলাকাব্যসাহিত্যে অনন্ত ব্যক্তির।

## কবি টুমাস হাডি ও যতীক্সৰাথ সেলগুপ্ত

রিচনার সংকেতস্থা ও ট্নাস হার্ডিও ষতীন্ত্রনাথের যুগপরিবেশ—হার্ডিও যতীন্ত্রনাথের ছুঃথভাবনা—এ ত্রন্ধন ক্বির তুঃথবাদ-প্রদক্ষে—যতীন্ত্রনাথের কৃতিত্ব—যতীন্ত্রনাথেও হার্ডির কবিসন্তায় মিল—যতীন্ত্রনাথের মানবিকভাবোধ—নিদর্গপ্রকৃতির প্রতি হার্ডিও ষতীন্ত্রনাথের মনোভঙ্গি ]

হার্ডি ও যতীক্রনাথ উভয়েই বাস্তবিভাবিৎ ছিলেন, আর উভয়ের কবিজীবন কেটেছিল মহানগরীর বাইরে। এমন কি, পল্লীজীবনের প্রতি তৃজনেরই কমবেশি আন্তরিক মমতা ছিল, এমন কথা বলাও অসংগত হবে না। হার্ডির কবিজীবন শেষ হয়ে আসছে এমন সময় মাসিক পত্তের পৃষ্ঠায় যতীক্রনাথ সেনগুপ্তের আবির্ভাব।

দ্রত্বের দিক দিয়ে সাতসমূদ তেরোনদীর ব্যবধান থাকলেও কখনো কখনো তৃজন শিল্পীর মনোধর্মের সাদৃশ্য দেখে বিস্মিত হতে হয়। ঠিক উপকরণের ও বাক্যের সম্পূর্ণ মিলের কথা নয়, মনোভাব বা দৃষ্টিভঙ্গির একটা একমুখীনতা—এর

<sup>\*</sup> অধ্যাপক হরিপদ চক্রবর্তী-লিখিত

চেষে বেশি মিল এরূপ ক্ষেত্রে প্রত্যাশা করা সমীচীন নয়। আশ্চর্যের বিষয় এই যে, হার্ডির সাহিত্যিক জীবন আরম্ভ হওয়ার সময় ইংলণ্ডের যে-রকম আর্থনীতিক, সামাজিক এবং ব্যক্তিগত মানসিক অবস্থা, সেইরকম সংশয়াত্মিক ও বুদ্দিসচেতন অবস্থা স্থদেশী আন্দোলনের প্রথম পর্যায় শেষ হবার পর বাংলায় ধীরে ধীরে প্রসার-

লাভ করছিল। রোম্যান্টিক ও অরপপথচারী কবি ববীদ্রের গীতালি-বলাকা-পর্যায়ে যে-জীবনবাধে উত্তরণ ঘটেছিল তার মূলে এদেশের সাধারণের জীবনসংখাত-

किन्ना, विनिक् वृद्ध है १ वा स्विव व स्थायन मल्या कि वा वा क्षेत्र मा विका व स्थायन मा विका व स्थायन स्थाय

ভিক্টোরীয় যুগের শেষের দিকে, হার্ডির সাহিত্যজীবন আরম্ভের সময়, ইংলণ্ডে ভাব ও চিস্তার বৈচিত্র্য আরো বেশি ছিল। হার্ডি তাঁর বাল্যে ও কৈশোরে মান্ন্যের কল্পনা ও ভাবনায় যে-তৈর্য ও তৃপ্তি দেখেছিলেন, যৌবনেই তার বিপর্যয় লক্ষ্য করেছিলেন নানা অভিমতের সংগাতে। এর মধ্যে হার্ডি তাঁর নিজ্
মতস্ত্র অন্তব ও বৃদ্ধির দীপ্তি নিয়ে ইংরাজী সাহিত্যে একটি গুরুত্বপূর্ণ স্থান দথল করলেন। তিনি নবাগত বিজ্ঞানের আলোকে নিসর্গ ও মান্ন্যের প্রাণপ্রবাহ ও মনোলোক পর্যবেক্ষণ করেছিলেন, অওচ যান্ত্রিক বণিকধর্মকে শ্রেম্বর বলে গ্রহণ করতে পারেননি। কর্ষণজীবী সমাজ ও সভ্যতার সঙ্গে তাঁর আত্মীয়তা ছিল্ল নির্তৃত্ব, তাই তীত্র সহাত্ত্তির সঙ্গে লক্ষ্য করেছিলেন—একদিকে নির্তৃর প্রকৃতির আ্বাাতে, অক্সদিকে বাণিজ্যের কর্তৃত্বে এ-সমাজ দীর্ণবিদীর্ণ হয়ে ভেঙে পড়ছে,

এর মানুষগুলি অসহায়ভাবে অনিবার্য পরিণানের মুথে আত্মবলি দিছে। কোনো একটা অলজ্মনীয় প্রাকৃতিক নিয়মের বশবর্তী হয়ে মামূষ জীবনসংঘর্ষে লিপ্ত হছে এবং মরছে, এই অনুভবটি সম্ভবত হার্ডি তংকালবিস্থৃত অভিব্যক্তির ধারণা থেকে পেয়েছিলেন; আর, মানুষের মনোলোকের বিচিত্র জটিল কামনা ও অত্পিরে রহস্তের সন্ধান পেয়েছিলেন কতকটা মনন্তব্বিকলনের ধারা থেকে, কতকটা প্রত্যক্ষ জীবনের ওপর নিজ অন্তর্গৃষ্টির এক্স-রে নিক্ষেপ করে। তাই তাঁর উপস্থাসে ও কবিতায় বার বার বিমৃত্ মানুষের নৈরাশের ছবি ফুটে উঠেছে।

হার্ডির মতো যতীক্রনাথ সেনগুপ্তও তৃঃধবাদী আগধ্যা পেয়েছেন। আর, যতীক্রনাথের তৃঃধভাবনা বিরে রয়েছে, কোনো শ্রেণী ও সমাজের নিপোষণ নয়, জৈব মায়ুষের স্বার্থময় জীবনধর্ম আর নির্মম কোনো প্রচন্ত্র শক্তি। ষতীক্রনাথের কবিতা দেখতে গেলে আমাদের উনিশ শতকের বিশাস ও জীবন্যুক্তিবাদের প্রতিবাদরূপেই

আঅপ্রকাশ করেছে। মোটাম্ট রবীক্তনাথ উনিশ হার্ডিও যহীক্তনাথ্রের শতকের জীবনচেতনার বাহক; এবং নিসগপ্রীতি, গুঃবহাবনা আনন্দ হমায়তা, অরপনিষ্ঠা, গুঃববরণ প্রভৃতি ভাবকে স্বপ্রে

বিজড়িত করে দেশময় আশা ও বিশ্বাসের প্রবাহ বইয়েছিলেন তিনি। ঘতীন্দ্রনাথের চিত্তে এরই প্রবল প্রতিক্রিয়া জেগেছিল। বিশ্বে অপ্রত্যক্ষ কোনো কার্যকারণহত্তর রয়েছে, এ ভাবনাকে তিনি অস্বীকার করলেন; নিসর্গ থেকে মাস্থ্য মুক্তির প্রেরণা পেতে পারে, এ-ধারণাকে অযৌক্তিক প্রতিপন্ন করলেন; মাস্ক্রের আরৌপ্রেইছংথের বন্ধন লক্ষ্য করে স্থের কল্পনা মরীচিকা বলে মনে করলেন। হার্ডির মতো ঘতীক্রনাথের কারেও জীবধর্ময় বিজ্ঞানচেত্রনা বিশ্বমান, আর রয়েছে সেই বাস্তব দৃষ্টি যা জীবনের 'Other side'-কে নির্ভুলভাবে দেখিয়ে দেওয়ার প্রয়াস করে। হার্ডি যেমন মধ্য-ভিক্টোরীয় যুগের নির্লিপ্ততা ও প্রশান্তি থেকে যুক্ষান্তর বাস্তব চেত্রনার দিকে অঙ্গুলিনির্দেশ করেছেন, যতীক্রনাথও সেইরকম রবীক্রকাব্যের স্বপ্রালুতা থেকে সাম্প্রতিক বাস্তব্যায় উত্তরণের স্বাভাবিক সেত্নির্মাণ করেছেন। বলা বাহুল্য, বাংলা সাহিত্যে যতীক্রনাথের এই কীতির তেমন অভিনন্দন আজ্ঞো দেওয়া হয়নি, যেমন হয়নি তাঁর সমকালবর্তী রবীক্রেত্ব কবিধ্রদ্ধরদের।

কিন্তু আমাদের এই আলোচনায় প্রসঙ্গক্রমে একটা কথায় আসতে হয়। তা হল এই যে, যতীক্রনাথ ও হার্ডিকে ষথার্থভাবে 'হঃখবাদী' বলা চলতে পারে কিনা। হু:খবাদ তো দার্শনিক মননসঞ্জাত অভিজ্ঞতা ও মতবাদ,—অহভূতি আর কল্পনা-সন্থল কবিরা কি স্থায়ী কোনো মতবাদের গোষক হতে পারেন? কাব্যকলা তো মননজাত অভিমত কিংবা অহুশাসন নয়, জীবন ও জগৎকে বিশেষ একটা দৃষ্টিভক্ষি বা কবিস্থভাব-অন্নযায়ী দেখার আগ্রহ মাত্র। এই আলোচনার বিষয়টি সাধারণ সাহিত্যালোচনার পর্যায়ে নিয়ে গিয়ে বলা থেতে পারে, কাবাবিচারে স্পষ্টত ছটি পূথক শ্রেণীর মনীমী রয়েছেন। একশ্রেণীর সমালোচকের মতে, কবিরা যা বলেন তার মধ্যে বৃহত্তর সত্যের ইঙ্গিত দেওয়া থাকে, কবিদের প্রজ্ঞা একমুহুর্তে সত্যকে এমন আলোকিত করে দেখায় যা দার্শনিকেরা বামহাপুদ্ধেরা কঠোর চিন্তা ও

সাধনার ঘারাই লাভ করতে পারেন। এঁদের ধারণায়— এ হজন কবির হঃগবাদপ্রসঙ্গে কবিদের স্পষ্টি কাব্যকলা বা বক্রোক্তি বিফাসচাতুর্য অথবা

कब्रिक वस्त हाफा खीवनमका कि हू नम्न । काँदिन स्व स्वाव-स्रमादिन काँदान वस्त्र ख छात्र परिवर्णन परिवर्णन परि । नक्षा मकाँ मिहका नित्र कावा वहना करवर हन, श्रामान वाक्रिक कि विद्या मिहका नित्र कावा वहना करवर हन, श्रामान वाक्रिक कि विद्या कि विद्या

এখানে লক্ষ্য করার বিষয় এই ষে, 'Pessimist'-বিশেষণটির গুপর হার্ডি তীব্র বিতৃষ্ণা প্রকাশ করেছেন। নিজের শেষ কবিতার বই 'Late Lyrics and Earlier'-এর 'নিবেদন'-অংশে ঔপস্থাসিক-কবি তার মনোভাবকে অভিমত বলে গ্রহণ করতে নিষেধ করে 'impressions' অথবা 'questionings' বলে নিতে বলেছেন। তাঁর কবিতা সম্বন্ধে তাঁর একজন প্রত্যক্ষবাদী বন্ধর মন্তব্য ['This view of life is not mine'] এবং একজন সংমারসিদ্ধ রোম্যান্ ক্যাথলিক-সম্প্রদায়ের সমালোচকের বক্তব্য ['The dark gravity of his ideas'] উদ্ধার করে তিনি দেখিয়েছেন যে, তুই পরস্পরবিরোধী মতাবলম্বী যধন তাঁর কবিতার রস্গ্রহণে একমত তথন তাঁদের অভিমত ধর্তব্যের মধ্যেই নয়। আমরাও হার্ডিকে বা ষ্তীক্রনাথকে কোনো মতবাদের ধ্বজাধারীক্ষণে দেখতে চাই

ৰা। কিন্তু একথাও স্বীকার্য ষে, তাঁদের রচনায় বঞ্চনা, ছলনা ও তুংখের অন্তিত্বকে দেখার একটা আন্তরিক আগ্রহ রয়েছে। আর, ঠিক এইখানেই সাধারণের কাছে তুংখবাদী অ্যাখ্যার পাত্র হয়েছেন তাঁরা।

মনে রাখতে হবে, হার্ডি ও ষতীক্রনাথের নৈরাশ্রস্থাক মনোভাবের জঞ্জে তাঁদের ব্যক্তিজীবনের কাহিনী দায়ী নয়—দায়ী দমাজ ও তাঁদের স্বকীয় কবি-মানসের বৈশিষ্টা। যতীক্রনাথ দেনগুপ্ত রবীক্রপ্রভাব অতিক্রম করে প্রত্যক্ষ জগতের দিকে নিরাবরণ দৃষ্টিতে যে তাকাতে পেরেছিলেন, এই তাঁর অসাধারণ কৃতিত্বের পরিচয়। তাঁর প্রত্যক্ষ ও তীক্ষ সমাজবোধই তাঁকে এই ত্ঃসাহকিতা এনে দিয়েছে—যা তাঁর সমকালীন কোনো কবির মধ্যেই দেখা যায় না, এমন কি,

শতীন্ত্রনাথের বিজ্ঞানী কাব্যে নৈরাখ্য-মনোভাবের কবির এমন কৃতিত্ব সভাবও ছিল না ষা থেকে যতীন্ত্রনাথ এর উত্তরাধিকার

পেয়ে থাকবেন। প্রসন্ধত বলা যেতে পারে, মধ্যদন একটিমাত্র উচ্চাঙ্গের লিরিক কবিতা লিখে ['আশার ছলনে ভূলি কী ফল লভিম হার'] তাঁর অন্তর্জীবনের নৈরাশ্য প্রকাশ করতে চেয়েছেন। কিন্তু এ নিতান্তই তাঁর ব্যক্তিক জীবনের কথা, সমাজের নয়। কবিবর হেমচন্দ্র কয়েকটি তৃ:খী-মনোভাবের কবিতা লিখেছেন সত্যা, কিন্তু তাঁর প্রেরণাও ব্যক্তিগত জীবনের দারিদ্যা ও অন্ধতা। অক্ষয়কুমার বড়াল এককালে তৃ:খবাদী বলে চিহ্নিত হয়েছিলেন, সেখানে পত্নী-মত্যু তাঁর তৃ:খামুভবের কারণ। কিন্তু আধুনিক বাংলায় যতীন্দ্রনাথের লেখনীতেই সর্বপ্রথম সমাজের নৈরাশ্য এবং সার্বজনীন লোকজীবনের প্রতি শ্লেষাত্মক তির্বক মনোজাবের পরিচয় পাওয়া গেল। ইংরেজী সাহিত্যে হার্ডিও সেইরকম নতুন কবি, প্রীপ্রধর্মে আস্থাবান মধ্য-ভিক্টোরীয় ধারণায় লালিত ব্যক্তির কাছে শঙ্কার বস্ত ; যেনন সন্দেহের বস্ত যতীন্দ্রনাথ—রবীন্দ্রভাবে পরিতৃপ্ত ও আবিষ্ট বাঙালীয় কাছে। হাডি ইংলণ্ডের যুদ্ধান্তর কবিদের মধ্যে নিজ সতা অর্পণ করেছেন, যেমন যতীন্দ্রনাথের নৈরাশ্যবাধে প্রসারলাভ করেছে একালের কয়েকজন কবির কাব্যভাবনায়।

যুগপরিবেশসাদৃশ্য ছাড়া যতীক্রনাথ ও হার্ডির কবিসন্তায় মিল রয়েছে বছলাংশে। উভয়েই কাব্যরচনায় প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাকে পুরোভাগে স্থান দিয়েছেন। হার্ডির এমন বহু কবিতা রয়েছে যা পড়লে মনে হয়, চোখে-দেখা অথবা স্বকর্থেশোনা বান্তব্ ঘটনার আশ্রয়ে সেগুলি লেখা। এ বিষয়ে অবশ্য উপত্যাসিক-কবির আয়োজন ছিল প্রচুর। আর, তাঁর উপত্যাস ও কাব্যের স্থান-কাল-পাত্রের

মধ্যেও বেশ ঘনিষ্ঠতা লক্ষ্য করা যায়। কারো কারো মতে হার্ডি তাঁর উপন্যাদে যে-রকম চরিত্র ও ঘটনার বিক্তাস করেছেন, কবিতায় তারই প্রতিফলন ঘটেছে

স্মভাবে। এজরা পৌও তো সোজাস্থজি হাডির

যতীন্ত্রনাথ ও হার্ডির

কবিসন্তাকে তাঁর উপস্থাসের ফলশ্রুতি বলে মন্তব্য

করেছেন। যাই হোক, কল্লনা নয়, অভিজ্ঞতার ওপর
ভিত্তি করে রচিত বলেই মানুষের আঘাত, বেদনা ও নিপীড়নের দিকটি উভয়ের

কবিতাতেই লক্ষণীয় প্রাধান্ত পেয়েছে। যতীন্ত্রনাথ তাঁর কবিজীবনের শেষের
দিকে লেখা একটি কবিভায় এই মনোভাবের, স্কুতরাং বাংলা কাব্যের কৃত্তন
দৃষ্টভিন্নির, পোষকতা করতে গিয়ে বলেছেনঃ

আমার কবিতা তোমরা পড়নি কেহ, পড়িলে কথনো বলিতে না মোরে কবি। কবি যে হবে লে জেনো নিঃদলেহ বাংলায় বসে ভাবে না সাহারা গোবি।

বস্তুত, জীবনের ও বিশ্ববিধানের এই বিপরীত দিক দেখার জন্মেই ষতীক্ত্রনাথ রবীক্রয়্গের একজন আশ্চর্য কবি। যতীক্রনাথ হার্ডির মতো মান্ত্রের ব্যক্তিগত জীবনের ঘটনা-ত্র্ঘটনা নিয়ে বেশি কবিতা লেখেননি। এ বিষয়ে যতীক্রনাথের সম্বল ছিল মন্ত্র। হার্ডির মতো বঞ্চিত ও ব্যর্থ প্রণয়ক্বিতার প্রাচ্ব্র্থ যতীক্রনাথের ছিল না; এবং ব্যালাড বা এলিজি-রচনায় যেমন প্রগাঢ় কর্ণবদের স্পষ্ট করেছেন হার্ডি, যতীক্রনাথ ঠিক সে-পথে যাননি। তার চেয়ে সার্বজনীন ব্যর্থতা ও পরিতাপের দিকটিই প্রতীক ও রূপকের সাহায্যে পাঠকের মর্মে প্রবিষ্ট করাতে চেয়েছেন তিনি। হার্ডির ভাষাভিকি সেধানে সরল, তীক্ষ্ণ, অথচ স্থনির্বাচিত চিত্রকল্পের—শক্ষচিত্র এবং রেখাচিত্র, তুইরেরই—যোগে ব্যঞ্জনাময়।

किन्छ आमता शर्षि ও यजौक्तनात्थित कृण्डित्त जूननाम्नक शित्रमां केत्र कि हो ना, विन्नु आत्नाह्य आमात्मत्र अवकात्मत्र वाहेत् । आमता ख्र्य त्वाह्य ना, विन्नु आत्नाह्य आमात्मत्र अवकात्मत्र वाहेत् । आमता ख्र्य त्वाह्य हो क्ष्य अवहात्य अवहात्य क्ष्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य व्यवहात्य व्यवहात्य व्यवहात्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य क्ष्य व्यवहात्य व्यवहात्य

যদি কেউ থাকেনই, তিনিও অসম্পূর্ণ এবং নিষ্ঠুর। 'নবপন্থা'-নামক কবিতায় কবি বলছেনঃ

> বন্ধ, এ কার পাপ ? এত দোষ, ক্রটি, এত অক্তায়, এত বে তৃঃখ তাপ। গগনে গগনে জীবনে জীবনে জনিতেছে যত জানা, গাঁধা হয় কোন্দিগ্বিজ্য়ীর নিঠুর জ্যুমানা।

স্থতরাং তিনি সেই কল্পিত ঈশবের দোষের কথাই কীর্তন করবেন, আরঃ তিক্ত সত্যে চটে যান যদি ভক্তের ভগবান, মোরে ছেড়ে তিনি বাকি সাধুদের করুন পরিত্রাণ।

হার্ডি যখন তাঁর গ্রামীণ মাহ্মবদের ট্যাজেডিগুলো লিখছেন,তথনকার একটি লিপিতে তিনি বলছেন, আমি আজ পঞ্চাশ বছর ধরে ভগবানের খোঁজ করছি। আমার মনে হয়, তিনি থাকলে এতদিনে তাঁকে ধরা যেত। 'A Drizzling Easter Morning' কবিতায় প্রিষ্টের পুনরাবির্ভাব-প্রসঙ্গ তুলে কবি বলছেন যে, তাঁর পুনরাবির্ভাব ঘটল, কিন্তু জগতের অবস্থা অপরিবর্তিভই রইল। মৃতেরা তাদের মুক্তির পথ চেয়ে চেয়ে হতাশই হবে, বোঝাই গাড়ি তেমনি পরিশ্রাস্ত অবস্থায় পথ চলবে, আর ঘর্মাক্তকলেবর শ্রমিকেরা তাদের প্রার্থিত মৃত্যুর দিনটির প্রতীক্ষা করতে থাকবে। 'The sign-seeker' কবিতায় কয়িত মহাপুরুষদের সঙ্গে সাধারণ মাহুষের জীবন ও চিস্তার পার্যক্য দেখিয়ে কবি বলছেন, আশা ও বিশ্বাদের বুক বাঁধবার কোনো কথাই ওঠে না এদের ক্ষেত্রে:

Such scope is granted not to lives like mine.....
I have lain in dead men's beds, have walked
The tombs of those with whom I have talked,
Called many a gone and goodly one to shape a sign,
And panted for response. But none replies;
No warnings loomp, nor whisperings
To open out my limitings....

ষতীক্রনাথের 'বন্ধু' সম্বোধনে লেথা কবিতাগুলোর মধ্যে বিশ্বনিয়স্তা সম্বন্ধে হার্ডির স্বগোত্র ধারণার পরিচয় পুনঃ পুনঃ পাওয়া যাবে। ষতীক্রনাথ এসব ক্ষেত্রে হার্ডির থেকেও তীক্ষ ব্যক্তপ্রবণ। যেমন, 'ঘুমের ঘোরে' কবিতাবলীর একাংশে বলা হচ্ছে:

তন্ত্রিত চোথে দেখিতেছি তব স্বরূপ খোলস ছাড়া— দেবতা গড়িলে পাষাণে আর সে ঢালে না নিঝরধারা; চিতার বহ্নি যত বিধবার সিঁথার সিঁত্র চেটে বিশ্বস্তর, হে গণেশবর, যোগায় তোমারি পেটে!

গোরু-পোষানির প্রায়-

জননীর কোলে ছেলে বড়ো করে কে পুন: কাড়িছে হার।
ব্যাপার দেখিয়া শুক হইয়া জ্ঞানী পরিহরে শোক,
দৈতো হেসে বলে, ইজাময়ের ইচ্ছা পূর্ণ হোক।
কোণ্ডারী' কবিতায় এইরকম বর্তমান মানুষের অসহনীয় হু:ধভোগ আর

কাণ্ডারীর নির্মম উদাদীনতা সম্পর্কে ব্যঙ্গ করা হয়েছে:
যত শৌধিন জীবনতরীর ভূমি চিরকাণ্ডারী;
পারিবে, বন্ধু, চালাতে কি মোর জীবনগোরুর-গাড়ী?

এমন গোরুর গাড়ী---

এঁটে বাঁধা টুটা পাজরা বন্ধু ভাড়াটিয়া ভারে ভারী।
আমার মতন যত মহাজন যে-পথে হইল গত,
ব্যথাভরে আঁকি চক্রনেমিতে দীর্ঘ গভীর ক্ষত,
সে অনাদি নিক ঠিক রেখে রেখে এ গাড়ী চালাতে হবে।
সহিয়া সঘন ঝাঁকানি চাকার করুণ আর্তরবে।
নাই ঝড় জল, বর্ষাবাদল, ধূপ, ছায়া, রাভ দিন,
পুরাতন পথে সনাতন যান চলিবে বিরামহীন।

शर्षि चार्डारम-वाक्षनात्र काश्नितेत चार्णाल (य-कथा वलर्ड रहाइरहन, यठीसनाथ ठा-हे अक्षेट्डारन, चिक्ठित निःभरकार वर्गहिन:

প্ৰেম ৰলে কিছু নাই।

চেতনা আমার জড়ে মিশাইলে সব সমাধান পাই। 'সাগরতীরের পাধি' কবিতায়:

অনেক দেখিয়া অনেক ঠেকিয়া ব্ৰিয়াছে এরা কি রে, এ পাথা বুধাই, মুক্তি ত নাই, উড়ে ক্যা ফিরে ফিরে?

মান্থবের বার্থ জীবনযাপনে কুটিলগতি কালের কর্তৃত্ব নিয়ে লেখা বহু স্থাব্য কবিতা হাডির রয়েছে। ষতীন্দ্রনাথেরও কয়েকটি কবিতায় কালচক্রে

ধাৰমান মাহুষের ব্যর্থ জীবনের আবর্তন অধবা রূপ ও যৌবনের অবাঙ্কিত পরিবর্তনে হতাশার কথা রয়েছে। যেমন, 'পথের চাকরি' কবিতায় বারমান্তার মতো করে তাঁর নিজের একঘেয়ে কর্মজীবনের ছ: ধকর আবৃত্তির কাঞ্চা ফুটিয়েছেন। 'বোঝা' কবিতায় স্পষ্টতই দম্পতীযুগলের কালবাহিত বঞ্চিত জীবনের পরিতাপ লিপিবন্ধ করেছেন। 'ত্রিযামা' কাব্যের মা সম্পর্কে লেখা 'তোমার নয়নে অশীতি ঘনায় আমি ভেসে চলি ষাটের টানে' কবিভাটিতে কালচক্রের প্রভাবই দেখানো হয়েছে। হাডির 'দ্যাটায়ারদ্ অব সারকামদ্ট্যাম্ম' বা 'টাইমদ্ লাফিং স্টকস্'-শ্ৰেণীর কতকগুলো মৰ্মান্তিক কৰুণ ঘটনা বা কাহিনীসম্বলিত কবিতা वरम्रह, कावाश्यम रम्थनि व्यनग्रयन्त । विस्मित्र এই या, এथनि व्यक्तिमायरविष्ट বঞ্চনা, বার্থতা, অভৃপ্তি, বিচ্যুতির ছবি—সাধারণ সমাজসভার নয়। যতীক্রনাপের **अद्रकम व्यक्तिक क्षित्र क्षेत्र व्यामाफ-क्षाकी व्यक्तिमाद मरक्षा नगवा। वारमा कार्वा** কাহিনীমূলক কবিতা-রচনায় বরঞ কুমুদরঞ্জন মল্লিক, গোবিন্দচন্দ্র দাস প্রমুপ তুএকজনের কৃতিত্বের কথা মনে পড়ে। ষতীক্রনাথ যুগপ্রতিনিধি-স্বরূপে ব্যক্তি-মাত্র্যগুলোকে পৃথকভাবে গ্রহণ না করে সামাজিক ভারটিকে মাত্র গ্রহণ করেছেন। তা ছাড়া, হার্ডির চিত্রাঙ্কনের মধ্যে যে-নির্লিপ্ততা ও সংযম লক্ষ্য করা यात्र, यठीलकोरदा छ। धूर्वछ। छद् এकथा दना दाध इत्र व्यमःग्र हरद ना रय, ভাবোচফুাদের দারা যুক্ত এবং মন্তব্য বা মর্যাল-এর দারা গ্রণিত হয়ে যতীক্তনাপের वक्कवा थ्वहे बनिष्ठं का जान अकाम (भारत हा। এ यन हार्फित के विस्मय विस्मय কবিতাগুলোর সারমর্ম। যেমন, বলা যায়, 'চামড়ার কারথানা' কবিতায় রূপকছলে মাহুষের বহিরাবরণের প্রসাধনের অন্তরালে ষে-আদিম কুণা ও ব্যর্থ জীবনসংগ্রাম রয়েছে, তার কথা বলা হয়েছে:

> বৃষ্টি শিশিরে নয়নের নীরে নোনা মিঠা কষ জলে, দিনরাত শুধু কাঁচা চামড়ার শত প্রসাধন চলে। ব্যথার শুমটে এ ধরণী শুধু পচিয়া উঠিতে চার, প্রন তপনে কত রসায়ন লেপন করিছে তায়।

প্রেমের প্রলেপ ঘষিয়া ঘষিয়া চক্চকে করে রাখা, থেকে থেকে দেই আদিম গন্ধ তবুও পড়ে না ঢাকা।

এইরকম মানুষের বাইরের সভাতার ছন্মবেশ ও অন্তরের হিংসামর জীবযুদ্ধ লক্ষ্য করে যতীন্দ্রনাথ কয়েকটি বাঙ্গ ও করুণ-রসের ভালো কবিতা লিখেছেন। এগুলোর মধ্যে কবির বক্তব্য রূপক্চিত্র ও সঙ্গেতে অপরূপতা লাভ করেছে। বৌৰাজাৱের-মোড়ে-কেনা 'কেতকী' কৰির সহামূভূতি আকর্ষণ করেছে। আর, তারই মধ্যে কৰি গভীর ব্যধার ছবি দেখতে পেয়েছেনঃ

আধবুমে চাহি দেখিত্ব চমকি—ঝুলিছে সর্বনাশী নিজ অঙ্গের নীলাম্বরীতে কঠে লাগায়ে কাঁসি! কসিয়া কোমর ব'াধা, অলকগুচ্ছে আধ্চাকা মুখ অস্বাভাবিক শাদা!

এই মনোভাব নিয়েই কবি থেজুরবাগানের নীরব ক্রন্দন শুনতে পেয়েছেন। আর, হাটের মধ্যে তরিতরকারি-ফলমূলের প্রাণদানের বেদনা অন্তব করেছেন। কবির তীত্র মানবীয় সহাত্ত্তি গাছপালা পর্যন্ত বিস্তৃত হয়েছে। তিনি দেখছেন,

যতীল্রনাথের হাল ছাড়িয়ে মাথা চেঁছে কঠে নলী হকে রস বের করা হচ্ছে, আর তা-ই নলেন গুড় হয়ে মার্ষের তৃপ্তিসাধন করছে। বিখে এই স্বার্থময় টিঁকে

থাকার সংগ্রাম গুধু অভিব্যক্তিতত্ত্বর মধ্যে নয়, কবির কাব্যেও প্রকাশ পেল। আর. তা থেকে কবি করুণরসের আশ্রয়ে বিশ্বসত্যের আর-একটা দিক উদ্ঘাটিত করে দেখালেন—যে-শক্তি মান্ত্রকে এই স্বার্থময় জীবনমান্ত্রায় প্রবৃত্ত করছে তা দয়াহীন, বিচারশৃত্ত এবং যান্ত্রিক। 'কবির কাব্য' লেখাটিতে ষতীক্রনাথ বিশ্বজোড়া সংগ্রামের ত্রিপাক লক্ষ্য করেছেন এবং পরাজিতের ব্যর্থ হাহাকারে অশ্রুপাত করেছেন:

মেঘে মেঘে বাজে গুরু ক্রন্দন, বনে বনে শিখী নাচে,
বুক ফেটে তার ঝরে আঁ। খিজল, ত্বিত চাতক বাঁচে।
আলিয়া জ্যোৎসা-মরীচিকা বুকে মরুচন্দ্র লে জাগে,
পিয়ালী চকোর তাপিত পাপিয়া তারি পাশে স্থা মাগে।
মৃক কাননের মনের আগুন ফ্টিলে ফাগুনয়ুলে
দিকে দিকে দিকে রসিক ল্রমর স্তবগুঞ্জন তুলে।
এমনি, বন্ধু, ভুবনে ভ্বনে চলিতেছে লুকোচুরি,
অন্তরতারে ব্যধার কাঁপন স্থরের মোড়কে মুড়ি।
তথাপি, বন্ধু, নিঠুর সত্য নিথুত পড়েনি ঢাকা,
ফুলে ফুলে বুঝি তোমারি দীর্থ হদয়রক্ত মাধা।

নিদর্গপ্রীতি এবং নিদর্গকে আশ্রয় করার মধ্যে মামুষের মুক্তির আনন্দ

যুবোপে নবাগত রোম্যান্টিক ভাবপ্লাবনের কালে কল্লিত হয়েছিল। ইংরেজী সাহিত্যে ওরার্ড পথআর্থ এর পুরোধা কবি ছিলেন। বাংলা সাহিত্যে রবীল্র-বাণীতে প্রকৃতিসংস্পর্শজাত রসবিহ্বলতার চরমতা ঘোষিত হয়েছে। হার্ডি ও যতীল্রনাথ এই মনোভাবের বিহুদ্ধে প্রথম বিদ্রোহ করলেন। ষতীল্রনাথের কতক্তলো কবিতা তো রবীল্রনাথের কবিতার প্রতিবাদন্ধপেই রচিত। হার্ডির উপ্রাসে

নিদর্গপ্রকৃতির প্রতি হার্ডি ও ষতীন্দ্রনাথের মনোভঙ্গি ও কবিতার পল্লীজীবন অবলম্বিত হ্য়েছে, সে আর-এক ভাবে। হার্ডির প্রকৃতি সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা বহু কবি ও ঔপন্সাসিক থেকেই ঢের বেশি। বিচিত্র প্রাকৃতিক দৃশ্যের এমন বিস্তৃত বর্ণনা কম ঔপন্যাসিকের মধ্যে দেখা

যায়। তা ছাড়া, তাঁর জীবজন্ত কীটণত ক্ষের প্রতি সহামূভূতির দৃষ্ঠান্তও কাব্যে-উপন্থাসে ছড়িয়ে রয়েছে। কিন্তু এ কল্পনাজাত ক্রত্রিম সহামূভূতি নম, বাত্তব অভিজ্ঞতা থেকে উৎপন্ন সচেতন বৃদ্ধিমিশ্রা সহামূভূতি। আবার, হার্ডি দেখেছেন, পূর্বকল্লিত সৌন্দর্যরাজ্যে প্রয়াণ [ যেমন কীট্স করেছিলেন ] একালে হাস্থকর ও নিরর্থক। তিনি চন্দ্রালোকিত মধুয়ামিনীর মহিমায় আকৃষ্ট হতে পারেননি। তাঁর ধারণায় সে-আকর্ষণের দিন চলে গেছে। 'Shut out the moon' কবিভায় তিনি বলেছেন:

Close up the casement, draw the blind,
Shut out that stealing moon,
She wears too much the guise she wore
Befor our lutes were strewn
With years-deep dust, and names we read
On a white stone were hewn,...
Stay in; to such sights we were drawn
When faded ones were fair...

হার্ডি নিসর্গের মধ্যে কেবল হাদরহীন উদাসীন শক্তির বিবেক শৃক্ত ধেলাই লক্ষ্য করেননি, যতীন্দ্রনাথের মতো তরুলতা-কীটপতক্ষের মধ্যে সংগ্রামের ছবি দেখেছেন। তাঁর 'Nature's Questioning' কবিতার নিসর্গের মধ্যে নির্নাতির চক্রান্তের ছবি ফুটে উঠেছে—আর 'ইন এ উড' কবিতার তরুলতার পারস্পরিক হিংসাবেষ বর্ণিত হয়েছে। 'Nature's Questioning' কবিতার অসম্পূর্ণ সৃষ্টির

পরিতাপের দিকটি বস্তনিচয়ের মূথে ভাষা বসিরে কাতর প্রশ্নের মধ্য দিয়ে কবি প্রকাশ করতে চেটা করেছেন:

Has some Vast Imbecility.

Mighty to build and blend,
But impotent to tend.

Framed us in just, and left us
now to hazardry?

Or come we of an Automaton
Unconcious of our pains?
Or are we live remains

Of Godhead dying downwards, brain and eye now gone?

'ইন এ উড' কবিভাটিতে ওর'ড'স্থআথের ক্রনার বিপরীত মনোভাব লক্ষ্য করার বিষয়:

> Heart-halt and spirit-lame. City-opprest. Unto this wood I came As to a nest: ..... But having entered in. Great growths and small Show them to men akin-Combatants all 1 Sycamore shoulders oak. Bines the slim sappling yoke. lvy-spun halters chope Elms stout and tall. Touches from ash, O wych. Sting you like scorn 1 You, too, brave hollies, twitch Sidelong from thorn... Since then no grace I find,

> > Taught me of trees.....

এরই সলে অসম্পূর্ণ প্রকৃতি থেকে মাসুব বড়ো, হার্ডির এই ধারণা মনে রেখে, ঘতীক্রনাথের নিম্নলিখিত পড় ক্তিগুলো মিলিয়ে দেখতেই হয়:

বাহিরের এই প্রকৃতির কাছে মান্তব শিবিবে কিবা;
মাধাবিনী নরে বিপ্রথাতী করিছে রাজিদিবা।
চটক বা চলা কী জানে প্রেমের গুবকে কি শিবাবে ধর্ম ?
সহজ আধীন হিংলা খাপদ বুঝাবে জীবনমন!
অর্ব্য তবু জালিছে নিতা ঠেলাঠেলি অবিরাম,
কুল্ম-আলর অবাধ প্রবর, উচ্নত কী আরাম!
শাত্ম-খাদকে বাজে-বাদকে প্রকৃতির উর্ব্য,
বড়্নাকু-ছলেবড়্রিপু-খলেকমা হতে মাংসর্ব!

কনহ মান্তব ভাই।

তনৰ মাজৰ ভাৰ। প্ৰায় উপৱে মাজৰ খেঠ, শ্ৰষ্টা আছে বা নাই।

যতীক্রনাণের কবিত। পড়তে পড়তে ধেমন বার বার চাডির কথা মনে হরেছে. তেমনি এই ধারণা চয়েছে বে, যতীক্রনাথ সেনগুপ্ত সম্পর্কে চের বেশি আলোচনা-প্রত্যালোচনার আবশুক্তা ছিল।

# প্রমথ চৌধুরोর প্রবন্ধসাহিত্য

্রচনার সংকেত্র্র ঃ সাহিত্যিক প্রমণ চৌধুনীর বিশিষ্ট্রা—জীর অন্তর্গাবনের স্থানের বিশিষ্ট্রা—জীর অনুত্রীর নিরাসক দৃষ্টি—জীর রচনার 'জাহ'-এর চমকপ্রদ লীলাগেলা—জার অপবাদ—ভার ভাবাগ্রীত—প্রমণ চৌধুনীর সাহিত্যাদর্শ —স্টাইল—জীপসংছার ]

'কুন্দর'-এর আগমনে 'ফীরামালিনী'-র ভাঙা মালঞ্চে বেমন ফুল ফুটেছিল, প্রামণ চৌধুরীর [বীরবল] কলমের চোরায় তেমনি বাংলালাহিত্যে অপ্র্কুন্দর ফুল ফুটেছে। আমাদের দেশের মাটিতে জল, মাহবের হাদর জলো—ভাই

অখ্যাপক কুদিরাম দাস লিখিত

বৈষ্ণবপদাবলীর আমল থেকে আমরা হৃদররদে কদম কোটাতে জানি। কিন্তু প্রমণ চৌধুরীর প্রতিভার বিচ্ছুরণে আমাদের সাহিত্যের ভ্লাঙ্গনে যে-ফুল ফুটেছে

লাহিত্যিক প্রমথ চৌধুরীর চমকে-ঠমকে, উজ্জ্বল শাণিত ভাষার ত্যতিতে-গতিতে বীরবলী সাহিত্য অপরূপ—অনন্ততায় অতিশয় দীপ্য-

মান। দেখেশুনে মনে হয়, এর জাতই আলাদা। মন্তিক্ষের মঞ্চূড়ার বৃদ্ধির উত্তাপে যে-সাহিত্যভোজের ভিয়েন, তার স্বাদ ও সৌরভ নতুন বলে অনুভূত না হয়ে পারে না। নিঃসংশয়ে বলা য়ায়, সাহিত্যকার প্রমণ চৌধুরী আপন বিশিষ্টতার আপনি সমুজ্জে।

বীরবলের জীবন সাধারণ ছকে পরিচালিত হয়নি। তাঁর দেহে রূপ ছিল, মনে ছিল ঋদি। পারিবারিক আবহাওয়া আর সামাজিক পরিবেশ তাঁকে উদার ও সংস্থারমূক্ত মানুষরূপে বিক্দিত হয়ে উঠতে সাহায্য করেছিল। মান্সিক থোলা হাওয়ায় বাদ করেছেন বলে কোনো সংকীর্ণতা তাঁকে স্পর্শ করতে পারেনি।

অন্তরঙ্গ ভাবজীবনই প্রমণ
তাধুরীর প্রকৃত জীবন
প্রত্যক্ষতার প্রত্যক্ষতার প্রত্যক্ষতে প্রভিত্তিক করতে পেরেছিলেন

তিনি। আরো বলা যায়, প্রমণ চৌধুরী কর্মী ছিলেন না, দেশের কোনো আনোলনে তাঁকে পুরোভাগে দেখা যায়নি। তিনি নিভ্ত গৃহকোণের মায়য়, দেখানে মানসিক তপশ্চর্যায় নিরত ছিলেন। 'লেখাপড়া মায় পেশা লেখাপড়া মায় পেশা কাজ আর থেলা'—একথা তাঁর নিজের মুথেই আময়া শুনেছি। হাস্তরসের ভক্ত, আর্ট ও আর্কিটেক্চারের প্জারী হয়ে তিনি ছেলেবেলা থেকে নিজের বিশিষ্ট শিল্পীমনটি গড়ে ভুলেছেন। সংগীতের প্রতি তাঁর অমুরাগও উল্লেখযোগ্য। তবে তিনি প্রবী-ছন্দ পছন্দ করতেন না, কারণ পূরবীর কর্মণ স্থর তাঁর হাস্তরসোচ্ছল মনের ঠিক অমুক্ল ছিল না। কৃতী ছাত্র হয়েও তিনি কাণি চাকুরি করতে চাননি, সাংসারিক জয়তিবিষয়ে সচেতন হননি। আসল কণা, প্রমণ চৌধুরীর বৈত জাবনের মধ্যে তাঁর ব্যবহারিক জীবনটা ছিল বাহ্য—মানসজীবনটাই ছিল মুধ্য। ভাব, চিন্তা ও সাহিত্যশিলীর জীবনটা ছিল তাঁর প্রকৃত জীবন।

কালগত বিচারে দেখা যায়, প্রমণ চৌধুরী রবীজ্রযুগের সাহিত্যকার। কিন্তু সাহিত্যিক বৈশিষ্ট্যের পরিপ্রেক্ষায় দেখলে তাঁকে কিছুতেই রবিচক্রের অন্তর্ভূত বলে মনে হয় না। স্বচেয়ে আশ্চর্যের কথা, রবীজ্রনাথের সমকালীন মাহার এবং কবি রবীন্দ্রের অতি-নিকট আত্মীয় হয়েও তাঁর সম্ভবপর প্রভাব থেকে তিনি মুক্ত ছিলেন। অথচ রবীন্দ্রনাথের ভাবকল্পনা কমবেশি আচ্ছন্ন করেছিল সেইযুগের অক্সান্ত সাহিত্যসাধককে। এহেন রবীন্দ্রযুগে আবিভূ্তি বীর্ঘলী যুগ

বীরবলী যুগ

হয়েও প্রমণ চৌধুরী নিজের স্বাতন্ত্র্য রক্ষা করতে
পেরেছিলেন। শুধু তাই নয়, তাঁর ভাষারীতি, রচনারীতি ও সাহিত্যাদর্শে
অফ্প্রাণিত এক নব্যপন্থী লেখকগোন্ঠি—'সব্জপত্রে'র দলও—গড়ে উঠেছিল। তাই
বাংলাসাহিত্যের ইতিহাসে প্রমণ চৌধুরীর একটা উজ্জ্বল স্থান রয়েছে।

প্রমণ চৌধুরী বস্তুত নাগরিক সাহিত্যিক—বিংশ শতান্ধীর নাগরিকতার ভাশ্বকার। তবে তাঁর এই নাগরিকতা মানবিকতারই [humanism] একটা অংশ-মাত্র, তার পরিপূরক বলা চলে। নগরের বাতায়নপাশে দাঁড়িয়ে রাজপথের আলোর মিছিলে মানবজীবন তিনি অধ্যয়ন করেছেন। সেই অধ্যয়নের ছাপ তাঁর সাহিত্যের

প্রমধ চৌধুরীর নাগরিকতা ও দননধর্ম দিংগাল করে করিছিল অনুভূতির মধ্যে নয়, মন্তিক্ষের মননের মধ্যে ধরা দিংগালে বলে, মান্তবের ভগ্নাংশমাত্র তাঁর রচনায় ফুটে উঠেছে। তাই

তাঁর সাহিত্যে মান্ন্য সম্বন্ধে হদরামূভ্তির—প্রাণের উত্তাপের—অভাব, মননের দীপ্তিরই প্রাচ্য। প্রমণ চৌধুরী মননধর্মী লেপক। তার পেছনে শুধু তাঁর জীবনধর্মই নেই, আছে যুগধর্মও। আজকের পৃথিবীর দিকে তাকালে মনে হয়. এটা বিজ্ঞান তথা বুদ্ধির যুগ—তাই যুগধর্মও বুদ্ধিপ্রস্থত। যুগধর্মের প্রভাবে মান্ন্যের জীবনও যেন ক্রমশ হদরধর্মবর্জিত আর বুদ্ধির হুগে উঠছে। বীরবল এই যুগগত বুদ্ধিবাদকে আগন সাহিত্যে স্বীকার করে নিয়েছিলেন। এই যুগধর্মের পূজারী ছিলেন বলেই তিনি ছিলেন নবীনতার অন্নরাগী, সমস্তকিছু সবুজ ও সজীবের বড়ো একটি উৎসাহস্থল।

বীববল দর্শনের ছাত্র—দর্শন তাঁর প্রিয় বিষয়। তাঁর দার্শনিক গুরু ছিলেন মনীষী বার্গসঁ। বার্গসঁ-এর কষ্টিশীল বিবর্তনবাদ [Creative Evolution] প্রমণ চৌধুরীর মন, চিন্তা ও সাহিত্যকে প্রভাবিত করেছে। বার্গস্থ-র দর্শনে নিত্য-

প্রবহমাণ গতি—eternal fluxই—একমাত্র সত্য ; জগৎদর্শনের ছাত্র
প্রথমের চৌধুরী
বাকে আমরা বিবর্তন বলে থাকি তা এই অফুরস্ত

পরিবর্তনধারার অপ্রান্ত গতিবেগকেই [movement of the flow] বোঝার। এখন কণা হচ্ছে, এই পরিবর্তনপ্রবাহের উৎস কিছু আছে কী? বার্গস বলেন, একটি প্রকাণ্ড অগ্নিপিণ্ড থেকে বেমন ক্লুলিন্দ বিচ্ছুরিত হয়, তেমনি একই কেন্দ্র

থেকে জগৎ, জীবন ও জড়পদার্থনিচয় ছিট্কে পড়ে। তিনি এই কেল্রটিকে বলেছেন 'e'lan vital' বা প্রাণশক্তি। এই স্ষ্টেকিয়াশীল বিবর্তনবাদের দিক থেকেই বিশ্বসংসারকে—পৃথিবীকে ও মায়্রকে—দেখেছেন প্রমণ চৌধুরী। তাই সাহিত্যে—বিশেষ করে প্রবন্ধসাহিত্যে—যা জীবনীশক্তির প্রতীক ও ইচ্ছাশক্তির প্রকাশ, তাকেই তিনি অভিনন্দন জানিয়েছেন। এই কারণেই তিনি রঙের মধ্যে সবৃজ্ঞকে, জীবনের ত্রিদশার মধ্যে যৌবনকে, ত্রিকালের মধ্যে বর্তমানকে অভিনন্দন জানিয়েছেন।

দর্শনের ছাত্র বলেই মানুষের মানসিক জড়তা, সংকট ও মুক্তি নিয়ে তিনি যভটা আলোচনা করেছেন, তার বাস্তব জীবন নিয়ে ততটা আলোচনা করেননি। তাঁর প্রবন্ধশাহিত্য বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়, বাস্তব সমস্তা নিয়ে আলোচনা করতে করতে সহসা তিনি মানসিক জগতে পরিক্রমা করতে সুরু করেছেন, এবং মানসিক দৃষ্টিকোণ থেকে ওইসমন্ত বাস্তব সমস্তা সম্বন্ধে আলোকপাত করতে এগিয়ে এসেছেন। ফলে যে-সমস্তা বাস্তবধর্মী তার বিশ্লেষণ হয়ে পড়েছে চিস্তাধর্মী।

প্রমণ চৌধুরীর দার্শনিক বিশ্বাস তাঁকে গতামুগতিক বা প্রচলিত পদ্ধতিতে মানুষের বিচার ও মৃল্যনিরূপণ করতে শেখায়নি। তিনি জীবনকে তলিয়ে বিচার করতে ভালোবাসতেন। তাই তাঁর সাহিত্যজগতে মানুষে মানুষে কোনো বিভেদ ধরা পড়ে না। একমাত্র মৌল মহুয়ত্ব ছাড়া আর কিছুর প্রতি তাঁর

প্রমণ চৌধুরীর
করা খুব সহজ। তিনি ছিলেন ভাবালুতাবিরহিত,
নির্বিকার, মননশীল ও অতিমাত্রার আত্মসচেতন। আসল

কথা, বিশ্ববীক্ষায় তিনি সম্পূর্ণ নিরাসক্ত, এবং সেই অনাসক্তির জন্মেই তাঁর সাহিত্যের হাল ডাইনে-বাঁয়ের ঢেউয়ে দোলাছলি করেনি। অন্তদিকে, তাঁর সাহিত্যে মননধর্মের প্রাধান্ত অতিশয় লক্ষণীয়, এবং এও অতন্ত্র প্রহরীর মতো তাঁকে ভাবগত ফেনিল উচ্ছাস থেকে সর্বদা ও সর্বধা রক্ষা করেছে।

মননধর্মের আলোচনাপ্রসঙ্গেই wit-এর কথা আসে। Wit হল সম্পূর্ণভাবে বৃদ্ধির চমকপ্রদ একটি খেলা, তার হঠাৎ-আলোর বল্কানিতে জাবনের পূর্ণাল রূপটি ফুটে ওঠে না—তা অনেকটা বাগবৈদ্ধ্যেই সীমাবদ্ধ। প্রমণ চৌধুরীর প্রবন্ধ-

পাহিত্যে বুদ্ধির মনোমদ ক্রীড়াকেশিল লক্ষ্য করবার মতে।
পাট-এর থেলা

থ্যথম্মির স্বরূপ-বিশ্লেষণে, epigram ও paradox-রচনায়
ভার প্রমাণ আছে। বীরবলের লেখায় wit-এর বিদ্যুৎ-ঝলসন রয়েছে বলেই

তা কুঞ্চিত ক্র ও বহিম অধরের পেছনে চকিতে কুটে ওঠে। 'বীরবলের হালধাতা', 'বীরবলের টিপ্পনী' ইত্যাদি গ্রন্থে তিনি বাঙালীর নিজ্ঞ্জিতা ও করণরসপ্রিয়তা নিম্নে সমালোচনা করেছেন, করেছেন বিজ্রণ। প্রবন্ধ্যাহিত্যে তাঁর wit-এর বাঁকা তলোয়ার যথন বাঙালীর জীবনকে খুঁচিয়ে খুঁচিয়ে তার অসংগতির হাস্যোদ্দীপক চিত্র উদ্মোচিত করেছে, তথনো তাঁর হৃদয় এতটুকু সংবেদনশীলতা নিয়ে এগিয়ে আদেনি। প্রমণ চৌধুরীর বড়ো অস্ত্র যুক্তিতর্ক-আশ্রমী ব্যঙ্গ। এই দিক থেকে শ-এর সঙ্গে তাঁর মিল রয়েছে। বলেছি, বীরবলী প্রবন্ধের বাক্চাত্রী wit-এর আওতায় পড়ে। বস্তুত, ভাষার মারপ্যাচের মধ্যে দীপ্ত বৃদ্ধির একটা উজ্জ্বল থেলা আছে, যার চমক পাঠকের মনকে বিমৃঢ় করে দিয়ে যায়। পাঠকসম্প্রদায়ের অপ্রতিভ মনের সেই হক্চকানির মধ্য দিয়ে একরক্মের ব্লিকতা জমে ওঠে।

বীরবলের প্রবন্ধে দেখি, রূপ-শ্রী-দৌন্দর্যের জয়গানের স্থাোগ যথনই এসেছে তথনই তিনি তা গ্রহণ করেছেন। কিন্তু সামগ্রিকভাবে রূপদৃষ্টি ও রূপমুগ্রতার

প্রমথ চৌধ্রীর রূপবাদ চেয়ে রূপের প্রতিসরণ্ট দেখানে মুখ্য হয়ে উঠেছে বলে মনে হয়। তাঁর প্রথর মননবৃত্তি তাঁর গভীর রূপদ্টির পথে বড়ো অস্তরায় হয়ে দাঁড়িয়েছিল। তাই রূপাবেশ

চোথের বাইর-দেউড়ি পার হয়ে তাঁর হৃদয়ের অন্তঃপুরে অবলীলায় প্রবেশ করবার পথ পায়নি।

ভাষার ক্ষেত্রে প্রমণ চৌধুরী ষে-আন্দোলন সৃষ্টি করেছিলেন তা ঐতিহাসিক মর্যাদা পেরৈছে। তাঁর মতে, যতদ্র পারা যায়, যে-ভাষায় আমরা কথা বলি. সেই ভাষায় লেখা উচিত। আমাদের কথায় ও লেখায় ঐক্যবক্ষা করা সংগত বলেই তিনি মনে করতেন। কিন্তু তাঁর স্থক্ত প্রবন্ধের ভাষাও

প্রমথ চৌধুরীর ভাষারীতি

সাধারণ বাঙালীব মুথের ভাষার ঠিক অন্তরূপ বলে মনে হয় না। তাঁর শব্দয়ন, বাচনভলি, কথার মারপ্যাচ ও

আলংকরণ—স্ব মিলে ভাষার এমন একটা রূপ দাঁড়িয়ে পেছে যা সাধারণের পক্ষে স্বোধ্য নয়, এবং সেই ভাষাকে কোনো স্থানের সাধারণ কথাবার্তার ভাষা বলে গ্রহণ করতেও মনে কুণা জাগে। তবে তাঁর সাহিত্যের ধর্ম ও উদ্দেশ্যের দিক থেকে বিচার করলে, তাঁর ভাষাকে সম্পূর্ণ উপযুক্ত বলেই মনে হয়। ভাষা যাতে নিজ মনোভাবের সার্থক স্চক হতে পারে, সেজন্তেই তিনি রুফ্নগরের মৌধিক ভাষাকে বিচিত্র কলাবিধির সাহায্যে নবতন রূপ দিয়েছিলেন।

প্রমণ চৌধুরী মনে করতেন, সাহিত্যের প্রতিষ্ঠা মূলত মনে; তবে তাকে যুগানুগ বৃদ্ধির স্পর্শে শাণিয়ে নিতে হয়। মামুষের হৃদয়ের ধর্ম অনেকটা শাখত,

কিন্তু মনের ধর্ম তা নয়। পুরনো চিন্তা ও ভাবের তিনি বিরোধী ছিলেন। তিনি বিখাস করতেন, মনের খুশি নিয়েই সাহিত্যের কারবার হওয়া উচিত।

গ্রহণ এই খুশির অর্থ মপেচ্ছাচার নয়, এও একটা বড়ো বকমের আর্ট, এও বিশেষসাধনার বস্ত —পেয়ালথুশিরও একটা নিজস্ব লব্জিক আছে। অর্থাৎ, সাহিত্যাদর্শে

প্রমণ চৌধুরী ছিলেন মন্টেইনপন্থী, কিছুটা-বা চেস্টারটনপন্থী।

এবার বীরবলী প্রবন্ধসাহিত্যের শিল্পরূপ বা আন্থিক সম্পর্কে তুএকটি কথা
বলব। তাঁর লেখার প্রধান আকর্ষণ স্টাইল। তাঁর রচনাবলী পড়লেই মনে হয়,
সেধানে আর-কিছু না-থাক, মৌলিকতা রয়েছে। নতুন কিছু বলবার জন্তে
যেমন তিনি উৎস্ক, তেমনি নতুন চঙে বলবার চেষ্টাও বিশেষভাবে লক্ষ্য করবার
মতো। তিনি জানতেন, যে-লেখার ভেতর অহং নেই সে-লেখা আর যাই-হোক,
সাহিত্য নয়। প্রমণ চৌধুরীর চিস্তাধারার প্রধালী ছিল সম্পূর্ণ নিজস্ব। অতিপরিচিত বিষয়কেও তিনি এমন যুক্তিশৃঞ্জার [logical sequence] মাধ্যমে

প্রিবেশন করতেন সংতে পাঠকের কাছে তা নতুন বলে শ্টাইল মনে হয়। তাঁর স্টাইলের অক্সতম রহস্ম এইধানেই। বীরবলী প্রকাশভিক্রির স্বাতন্ত্র ধেমন স্বকীয় চিস্তায়ভূতির

সঙ্গে জড়িত, তেমনি শব্দঘোজনা, অলংকারচ্চা, ছন্দোরচনা, গঠনপ্রণালী ইত্যাদির মধ্যেও নিহিত। অলংকারের মধ্যে য়মক, শ্লেষ, বক্রোক্তি ও বিরোধাভাস-প্রয়োগে প্রমণ চৌধুরীর নিপুণতা সবিশেষ লক্ষণীয়। Epigram ও Paradox-এর কুশলী ব্যবহারেও তাঁর মন আনন্দ পেত। এ সভ্যটি তাঁর জ্ঞানা ছিল যে, ধ্বনিহীন বাক্য আধ্মরা। তাই নিজের গভরচনাকে ধ্বনিঝক্ত ছন্দোময় করে ভূলতে তিনি চেষ্টার ক্রটি করেননি। প্রমণ চৌধুরীর রচনার গঠনপারিপাট্য অনবদ্য। তিনি এলোমেলে। টিলেটালা ভাষা দিয়ে ভাবের বাণীরূপটি ফুটিয়ে তোলার বিরোধী ছিলেন। গদ্যলেখায় ঝক্রকে ভ্ষাশিল্পের, ক্রুরধার লিপিনৈপুণ্যের ও নিরেট গঠনভন্ধির পরিচয় দিতে তাঁর সমকক্ষ থ্ব বেশি নেই। বীরবলী প্রবন্ধের একটি তথাক্ষিত ক্রটি—অবাস্তর প্রসঙ্গের অবভারণা। মূল বিষয়বস্তর বহির্ভূত নানা কথার সমাবেশ তাঁর রচনায় লক্ষ্য করা যায়। বস্তুত, এই ধরণের অপ্রাসন্ধিক আলোচনার মধ্যে মননধর্ম ও wit-এর চমকপ্রদ্ব থেলা দেখানোর একটা সুযোগ তিনি দেখতে প্রেছিলেন।

পরিশেষে প্রশ্ন তোলা যায়, আধুনিক বাংলাসাহিত্যের ইতিহাসে প্রমণ চৌধুরীর স্থান কী? তাঁর চিস্তার মৌলিকতা, ভাষার উজ্জ্ব পরিচ্ছন্নতা, মতবাদের

উপযোগিতা, রসবিশ্লেষণের শক্তি ও সর্ববিষয়ব্যাপিনী মননশীলতার স্থায়ী মূল্য কতটা? অনেকে বলেন, যতই উজ্জ্বল হোক, রচনারীতির অভিনবছের দুদীপ্তিকালক্রমে ক্ষীণ হয়ে আসে, যদি-না তার পেছনে থাকে উপদংহার

চিরকালীন মূল্যের সত্যাপ্তভৃতি। প্রমণ চৌধুরীর স্প্তি সাহিত্যে এই সত্যাপ্তভৃতি কতথানি আছে তার ওপরই তাঁর লেখার ঐতিহাসিক গুরুত্ব আর শাখত মূল্য নির্ভর করছে।\*

## সত্যেজ্বাথের কাব্যপ্রসঙ্গে

িরচনার সংকেতস্থাত্ত গোরন্তিক ভূমিকা—সত্যেন্দ্রনাথের রচনার প্রাচ্ব —সত্যেন্দ্রকাব্যজিজ্ঞাসা—সত্যেন্দ্রনাথের ছন্দরিমাণকুশলতা ও ইহার কাব্যগত সার্থকভাবিচার—ছন্দ্রপ্রয়োগের ক্ষেত্রে
সত্যেন্দ্রনাথের প্রবণতাটি লক্ষণীয়—সত্যেন্দ্রনাথের শিশুসুলন্ড কলনাবিলাস—তার রচনায় স্ক্র্ম কলনার
দৈশ্য—সত্যেন্দ্রনাথকে রিয়ালিন্ত শিল্পীও বলা চলে না—তার কবিতায় তথ্য ও তত্ত্বের অকাব্যিক সমাবেশ—
কবির আদর্শবাদ ও মতবাদপ্রচারের চেন্তা—তরল কল্পনার রাজ্যে কবির পরিক্রমা—অমুবাদকর্মে কবি
কতথানি সার্থক—রূপায়ণে কবির বৈশিষ্ট্য—উপসংহার ]

### 11 5 11

ববীন্দ্ৰ-অন্তম্ভ বাঙালী কবিদের মধ্যে সভ্যেন্দ্রনাথ এককালে প্রচুর খ্যাতি
অর্জন করেছিলেন। বহুবিচিত্র কবিতার রচিয়তা তিনি—ভাষা, ছল ও শব্দ
প্রায়েগের উজ্জ্বল অভিনবত্বে তৎকালীন পাঠকদের
কার্যান্ত্রক ভূমিকা
কিছুটা চমকেও দিয়েছিলেন। ছলের যাত্কর, অপ্রতিকলী শব্দান্ত্রী-হিসেবে তাঁকে সশ্রদ্ধ অভিনন্দনও জানিয়েছেন সেকালের বিস্তর্ক
কার্যারসিক সমালোচক। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথও তাঁর এই ভক্তশিয়ের অকালমৃত্যুর
অব্যবহিত পরে লেখা এক বিখ্যাত কবিতার বলেছেন:

'তুমি বঞ্চারতীর তন্ত্রী-'পরে
একটি অপূর্ব তন্ত্র এসেছিলে পরাবার তরে।
সে-তন্ত্র হয়েছে বাধা; আজ হতে বাণীর উৎসবে
তোমার আপন স্থর কখনো ধ্বনিবে মক্ররবে,
কখনো মঞ্জ গুঞ্জরবে।'

<sup>[ \*</sup> ডক্টর জীবেক্স সিংহ রায়-রচিত। এ সম্বন্ধে বিস্তৃত আলোচনা তার 'প্রমধ চৌধুরী'—বিতীয় সংস্করণ—গ্রন্থে জটুব্য ]

১৯০০ সাল থেকে শুরু করে আমৃত্যু অর্থাৎ ১৯২২ সাল পর্যন্ত অজ্ঞ কবিতা তিনি লিখেছেন এবং অনুবাদ ও করেছেন প্রচুর। 'সবিতা', 'দক্ষিক্ষণ', 'বেণু ও বীণা', 'হোমশিখা', 'তীর্থসলিল', 'তীর্থরেণু', 'ফুলের ফসল', 'কুছ ও কেকা', 'তুলির লিখন', 'মণিমঞ্ঘা', 'অভ্রআবীর', 'হসন্তিকা,''বেলাশেষের গান', 'বিদায়-আর্ডি' প্রভৃতি কাব্যগ্রন্থে সেই কবিতাগুলো গ্রথিত

সভ্যেত্রনাথের রচনার হুরেছে। ছন্দিত বাণী-রচনার এই প্রাচুর্যের দিকে প্রাচুর্য তাকিয়ে সংশয়াতীতভাবে বলা চলে—কবির কাব্যলক্ষী অরুপণা ছিলেন না। মাত্র চল্লিশ বছরের জীবনে এর চেয়ে অধিকতর সম্পদে মাতৃভাষাকে সমৃদ্ধ করার উদাহণ সাহিত্যে খুব বেশি নেই। কাজেই বন্ধভারতীর তন্ত্রী যদি কাব্যসাহিত্যে এই রচনাপ্রাচুর্যেরই প্রতীক হয় তবে সভ্যেক্তনাথের হাতে তাতে একটি তন্ত্র বাধা হয়েছে, এমন বলাও যেতে পারে। কিন্তু ভারতীদেবীর হাতের বীণায় সৌন্দর্যের রাগিণী ছাড়া অক্তকিছু বাজে না এরকমই শোনা যায়। নিছক প্রাচুর্যের সেখানে দাম নেই, ইতিহাসের বিচারও নাকি সে-পর্যন্ত পোঁছায় না। তাই রবীক্তনাথের উচ্চারিত 'একটি অপূর্ব তন্ত্রী' বাধার কথাটির প্রতি সন্দেহ প্রকাশ করেছেন এ বুসের সমালোচকরা। তাঁদের বক্তব্য, এতে পরম স্বহাম্পদ অন্তজের প্রতি যতটা আন্তর প্রীতি প্রকাশ প্রেছে, রসজ্ঞ সমালোচকের সিদ্ধান্ত নাকি থেকে গেছে সেই পরিমাণেই অন্তচারিত।

পাঠবোগ্য ভালো কবিতা সভ্যেদ্রনাথ অনেক লিথেছেন, এসব রচনার শব্দনির্বাচনে ও অঙ্গসজ্ঞায়—সাধারণভাবে এদের ছন্দোনির্মাণ ও বাচনভঙ্গিতে একটা প্রেক্ষণীয় পারিপাট্য অবখই রয়েছে। কিন্তু এখানে জ্ঞিজান্ত, এই পারিপাট্য বা প্রসাধনকলার দক্ষতা,এই হচ্ছেন সচেতন পরিচ্ছেয়তা কাব্যাত্মার সঙ্গে

সভ্যেলকাব্য ভিজ্ঞান কতথানি জড়িত। অর্থাৎ, একি কেবলই বহিরঞ্গসর্বস্থ কারুকর্ম [craft], না কবিতার চারুশিল্লের [fine art] পর্যন্ত্র উন্নীত। এই প্রশ্নের সঠিক উত্তরেই শেষ পর্যন্ত সত্যেল্রনাথের কবিকৃতির সার্থকতার পরিমাপ। তবে একথা আগে থেকেই বলা যার যে, রবীল্র-অফুকারীদের মধ্যে কবিতার কারা-নিমিতি-ঘটিত যে-শিপিলতা সর্ব্যাপক ছিল, শিল্পী সত্যেল্রনাথ অনেকদিন পর্যন্তই ছিলেন তার একক ব্যতিক্রম। ভাবের বিষয় বলেই কাব্য সতর্ক-সচেতন কলাবিধি অর্থাৎ গঠনকোশলের অপেক্ষা রাথে না, এই অভিমত তিনি কদাপি শ্রদ্ধের বলে মনে করেননি। অন্তত্ত এই একটি দিক থেকে সত্যেল্রনাথ সে-যুগটিকে সোষ্ট্রমণ্ডিত অতি-আধুনিক কাব্যস্টির সঙ্গে করেছেন।

## 1 2 1

সত্যেন্দ্রনাথ ছন্দের ঐল্রজালিক বলে যে-খ্যাতি অর্জন করেছিলেন তা তাঁর কবিকর্মের রসোভীর্ণতার কতটা পরিচয় বহন করে? ছন্দ-শব্দ-চিত্র-সংগীত-ভাববস্ত, এ সমন্তকিছুর প্রাণদীপ্ত সমন্বরেই—কেবল সমন্বরেই নর, একাতা এবং আছেত্য সম্বন্ধেই—সভ্যকার রসাপুত কবিতার জন্ম। এসব বিচিত্র উপকরণের

**সাথকতাবিচার** 

স্ত: ফুর্ত সমবায়-সম্বন্ধ থেকে স্বতন্ত্র হয়ে ওধু ছন্দো-ন্ত্ৰেল্ডাও ইহার কাব্যবত নির্মাণের কৌশলই যদি প্রধান হয়ে ওঠে তবে কাব্য-সার্থকতা-বিষয়ে স্থায়সংগতভাবেই প্রশ্ন উঠতে পারে। সভ্যেন্দ্রনাথের কবিভার ছলের পরীকা চলেছে বিচিত্র-

প্रथ। मः ऋठ कारवात नाना एक-रायम क्रिता, मालिनी, मक्ताळाखा, प्रकामत, শাদ্ৰবিক্ৰীড়িত প্ৰভৃতি—বাংলা কাব্যে তিনি আমদানি করেছেন। কিন্ত সংশ্বত ও বাংলা ছন্দের মধ্যে মূল্যগত যে-পার্থকা রয়েছে, তার প্রতি কবি সর্বদা সজাগ দৃষ্টি রেখেছেন, এমন মনে হয় না। 'যক্ষের নিবেদন' প্রভৃতি ছএকটি ক্বিতায় সংস্কৃতাত্মগামিতা কিছুটা সাঞ্চল্যের ফল ফ্লিয়েছে। তবে এতে ছন্দসম্পতিত বিশেষ কোনো নতুন ধারাস্টির সার্থকতা আনে নি। কারণ, সংস্কৃতের উচ্চারণরীতি বাংলার ধাতে সয় না।

কবিশিল্লী মধুহদনের ছন্দোপরীকা ও অমিতাক্ষরের আবিজিয়ার সঙ্গে এর পার্থকাটি অমুধাবনধোগ্য। অমিতাক্ষর ছন্দের উজ্জ্বল দর্পণটিতে মধুস্দনের অস্তর্তর প্রাণদন্তার স্বচ্ছ প্রতিক্ষন ঘটেছে—নিজচিত্রবিক্তি একটি পরীক্ষা-মাত্র তানয়। কবির জীবনজিজ্ঞাদা এবং কাব্যবোধ এই ছল্দের শরীর আশ্রয় করে প্রাণের মতোই জড়িয়ে রয়েছে। পক্ষান্তরে ছন্দের বিস্তৃত কেত্রে সত্যেক্সনাথের বিবিধ পরীক্ষা স্বরূপত ই ভিন্ন। তাতে ল্যাবোরেটরীর উৎসাধী ছাত্রের নৈর্ব্যক্তিক পরীক্ষার পরিচয় ফুটেছে—প্রাণগত উৎকণ্ঠার বিশেষ কোনে। স্পর্শ তাতে লাগেনি। আবার, পর্বে পর্বে রবীক্ষকাব্যে ছন্দোজিজ্ঞাসার যে-আশ্চর্য বিবর্তন লক্ষ্য করা যায়, সত্যেন্দ্রনাথের বছবিচিত্র পরীক্ষার মধ্যেও তার সামীপ্য तिहै। कात्रन, त्रवील्यनार्थत इन्सिविर्डन जांद्र निशृष्ट कित्रकृत्यत्र छथा जांद्र সমগ্র কাব্যধারার বিবর্তনের হুত্রেই সার্থক।

তারপর ঐতিহাসিক বিচারের পরিপ্রেক্ষিত আনা যেতে পারে। এ বিচারে দেখা যাবে, বাংলা ছলের ভবিয়ংকে স্বকীয়তায় উদ্ভাসিত বিশিষ্ট কোনো দানের ছারা প্রভাবিত করতে পারেননি সত্যেন্দ্রনাথ। আমাদের কাব্য-माहिए इत्नित्र हे जिहारिन मधुरुम राज अभिजायन , द्वीखना (५द मूक्क किश्व) আবো পরবর্তীকালের গভছল বাংলা কবিতার ভবিশ্বতের পথনির্মাণে যে-গভি ও শক্তি সঞ্চারিত করেছে,ছলসম্পর্কিত এমন কোনো গৌরবের অধিকারী নন তিনি।

এস্থলে উল্লেখ্য, জানা পরীক্ষানিরীক্ষার মধ্যেও একটি বিশেষ জ্ঞাতের ছন্দের দিকে তাঁর প্রবণতা দৃষ্টি এড়াবার নয়। তাঁর সবচেয়ে বড়ো কৃতিত্ব স্বরবৃত্ত বা শাসাঘাতপ্রধান ছন্দোরচনায়। এর লঘ্চপল লীলালান্ত, এবং শিশুপ্রিয় ক্বিতারচনায় এর উপযোগিতা প্রায় সর্বজনস্বীকৃত। এই বিশেষ একটি চঙ্কের

ছলপ্রয়োগের কেত্রে সত্যেক্সনাধের প্রবণতাটি সক্ষণীয় ছন্দের প্রতি কবির অত্যধিক ঝেঁকের ফলে তাঁর বছ গুরুগন্তীর বিষয়ের এবং গভীর রসের কবিতাও শেষ পর্যন্ত চমৎকৃতিজনক শিল্পনিমিতর স্তরে উত্তীর্ণ হতে পারেনি । আমাদের মনে হয়, সতেজনাথের একপ্রকার

শিশুস্থলত মনোভবিই এর জত্তে অনেকটা দায়ী। অনোচিত্যদোষ ঘটালেও, ছন্দোগত লঘুচাপলোর হাত থেকে কবির যেন পরিত্রাণ ছিল না। ছন্দপ্রয়োগ থেকেই কাব্যকারের মনোলোকের চেহারাটির কিছুটা আঁচ করা যায়। শ্বরবৃত্তের আবর্তে সত্যেন্দ্রনাথের পুনঃ পুনঃ পরিক্রমা তাঁর মননকল্পনাও অমুভূতির গভারতার অভাবই স্টিত করে।

### 11 0 11

শিশুস্থলভ কর্নাবিলাস সত্যেক্সনাথের প্রায় প্রধানতম বৈশিষ্ট্য। কবিকল্পনার দূরবিস্তার, গভীরতা ও বলিষ্ঠতা, যাকে আমরা 'Imagination' বলি,—থেয়ালী

কল্পনা বা 'Fancy' থেকে তা বিলক্ষণ পৃথক। তরল কল্পনাবিলাসে জীবনের উপরতলার বর্ণালীর বর্ণসম্পাত ঘটতে পারে, কিন্তু ওতে গংন হদরলোকের ছায়া-

পাতের সম্ভাবনা খ্বই কম। 'Imagination'-এ স্থদ্বাভিসারী কবিচিত্তের ক্লান্তিংন পক্ষবিভার থাকে, অথচ মাটির সঙ্গে আর সাধারণ মান্ত্রের অভিজ্ঞতার সঙ্গে তার সেতৃবন্ধনে এতটুকু বাধা নেই। 'Fancy'-তে শিশুমনেরই তৃপ্তির আরোজন, যাদের বিখাগ-অবিখাসের সীমারেথা এখনো স্কৃচিহ্নত হয়ে যায়নি। পরিণত বয়সের পাঠকচিত্তের অপরিণত তারগুলিতে কিছু কৌতৃক কিছু কৌতৃহল এরা সৃষ্টি করতে পারে না এমন নয়। তবে বিভদ্ধ সাহিত্যান্ত্তির সঙ্গে তার সম্পর্ক কতটা তা-ই চিন্তুনীয়।

প্রশ্নটাকে অন্তদিক থেকেও বিচার করা যেতে পারে। সাধারণভাবে সভ্যেক্রনাথে হক্ষ কল্পনার দৈত্ত লক্ষিত হবে। এই দৃশ্যমান প্রভাক্ষ জ্বগৎ এবং স্থাপ চিন্তাই তাঁর চিত্তকে আকর্ষণ করেছে। চারপাশের পৃথিবীতে, আরো ঘনিষ্ঠভাবে আপন দেশে এবং কালে, যে-ঘটনা প্রাধান্ত পেয়েছে, যে-সাময়িকতার আলোড়নে জনচিত্ত সংক্ষ্ক হয়ে উঠেছে, তাকে শব্দে সম্পতি ছনিত ভাষায়

রূপদানে অধিক উৎসাহ দেখিয়েছেন কবি। কিংবা তার রচনার হন্দ্র
করনার দৈল
করনার দৈল
করনার দৈল
করনার দৈল
করিনার প্রাপ্তার তাকেই লেখনীতে ফুটিয়ে তুলেছেন তিনি। কবির
ভাবদৃষ্টিতে-দেখার তেমন শ্বরণীয় কোনো বিশেষত্ব, প্রাণচাঞ্চল্যের কোনো তরঙ্গ,
ফ্রদ্গত কোনো উৎকণ্ঠা ষেমন সে-বস্তকে চিত্তময় করে তুলতে পারেনি, তেমনি
দ্র্যানী কল্পনার পাথায় চাপিয়ে তাকে অনস্তপ্রসারিত দিগন্তের অভিসারে
পাঠাতে পারেনি।

কাব্যভাবনারও বিচিত্র ধারা। কোণাও তা বস্তু-অতিশারী ইন্দ্রিয়াতীত রহস্তলোক্যাত্রী, কোণাও আবার বান্তবের কেন্দ্রেই আবর্তিত—কিছু বর্ণপাতে সমৃদ্ধমাত্র, বস্তর্রূপ আর চিত্তভাবের সংযোগে অভিনব। সত্যেন্দ্রনাথে এ উভয়েরই অমুপস্থিতি।

তাই বলে এ কাব্যরূপকে বিয়ালিষ্ট শিল্পীর নিরাসক্ত [ detached ] মনের দান বলেও গ্রহণ করা চলে না। কারণ, বিয়ালিষ্ট শিল্পীর মধ্যেও ্য-একপ্রকার

তন্ময়তা দেখা যায় তার অভাব এখানে অতিশয় প্রকট।
সত্যেশ্রনাথকে রিয়ালিট্ট মানসপ্রবর্ণতা যেমনই হোক, ধ্যানতন্ময় হতে না পারলে
আটের স্প্টেই সম্ভব নয়। সত্যেশ্রনাথের কবিতায়
যথার্থ কবিকল্পনা [Imagination] নেই, লঘুতরল কল্পনাবিলাস বা স্থলভ
কাল্পনিকতা [Fancy] আছে। আর আছে কতকগুলো বিচিত্র প্রবর্ণতা, যাতে তাঁর
একাস্ত ব্যক্তিক বৈশিষ্ট্য—কবি-ব্যক্তির নয়—অত্যস্ত পরিম্পুট। বলা বাহুল্য, এই
প্রবর্ণতাগুলোর সঙ্গে কাব্যধর্মের অচ্ছেগ্ন কোনো সম্পর্ক নেই।

## 11 8 11

সত্যেন্দ্রনাথ জ্ঞানের নিষ্ঠাবান একজন সাধক ছিলেন। পিতামহের যোগ্য পৌত্রহিসেবে এ দিক থেকে ভিনি আমাদের শ্রদ্ধা দাবি করতে পারেন। জ্ঞানের ও চিন্তার যে-বছবিচিত্র আয়োজন তাঁর বৃদ্ধি ও মননকে তার কবিভায় তথা ও তথের অসারিত করেছিল তার কিছু পরিচয় বলীয় সাহিত্য পরিষদে রক্ষিত তাঁর নামান্ধিত গ্রন্থাগারের তালিকায় পাওয়া যাবে। সামাজ্ঞিক ও রাজনীতিবিষয়ক বহু তবু, ইতিহাস ও ভূগোলের নানান্ তথ্য তাঁর অধিগত ছিল। অধ্যয়নে তাঁর ছাত্তের প্রগাঢ় নিষ্ঠা এবং সংকলনে তাঁর গবেষকের বিশ্বয়কর অনুসন্ধিৎসা। কিন্তু এ সত্যটিও রসবেতার विकिछ (य, क्यानविक्यान, ज्या ७ जरवर প্রতি কোনো পক্ষপাত সৎকাব্যের নেই। এরা উপকরণ-হিসেবে গৃহীত হতে পারে, এদের বহু-অহুশীলন কবির মনোরাজ্যকে একটা আস্বাদ্যোগ্য বৃদ্ধির দীপ্তিতে উদ্তাসিত করে তুলতে পারে। কিন্তু সতোক্রনাথে চিত্তগত সেই ধাতুর অভাব, যার সংযোগে তথ্যাদি আত্মন্থ হয়। রবীল্রনাথ যাকে বলেছেন বাইরের জগংকে ভিতরের জগতে পরিণ্ড করা, তার জ্ঞান্ত যে-সহজাত শক্তির প্রয়োজন, সত্যেন্ত্রনাথে তা কদাচিৎ চোখে পডে। প্রায়-সমসাম্য্রিক সাহিত্যকার প্রমণ চৌধুরীর সনেটে আহত জ্ঞান ও অধ্যয়নের প্রাচুর্য যেমন একটা বুদ্ধিপীপ্ত মননশীলতার সৃষ্টি করেছিল, সভ্যেন্দ্রনাথের ক্ষেত্রে তা घटिनि। তথ্য তত্ব ইত্যাদি বস্তু जाই দেখানে ভারের সৃষ্টি করেছে, আত্মাদনীয় রদের উদ্বৰ্তনে সাৰ্থক হয়ে ওঠেনি। একারণে তাঁর 'জাতির পাঁতি' কবিতায় জাত্যভিমানে শতধা ধৃতিত মানবসমাজের রূপহীন স্থলীর্ঘ তালিক। সংকলিত, 'তাজ' কবিতায় নিপ্সাণ মণিমুক্তাহীরকাদির অক্লান্ত বর্ণনায় পাঠকরা প্রান্ত। মনীধীদের জীবনী নিমে লেখা কবিতাগুলোতে প্রায়শই বিচিত্র ঘটনাপুঞ্জের **শিথিলব্দ্ধ গ্রন্থন—জীবনব্যাখ্যানের বিশিষ্ট প্রতা**য়ে প্রাণিত তারা নয়। তাঁর দেশাঅবোধ এবং বিশ্বভাত্ত্বমূলক কবিতায় ভূগোল ও ইতিহাসের বিচিত্র নামের তালিক। প্রাধান্ত পেয়েছে। তথাপুঞ্জের এই রূপহীন, সৌন্ধ্বিরহিত এবং অনুভূতির ম্পর্শপুত্র উপস্থাপন। কাব্যসম্মত নয়। থওকবিতায় বা গীতিধনী রচনায় এদের অমুপ্রবেশের আধিক্য কবিমনের বহুঅধ্যয়নের সংবাদের শিশুজনোচিত প্রসম্ভ প্রকাশ বলেই অনেক সময় মনে হয়।

একদিকে তথ্যের প্রাচ্থ অন্তদিকে রাজনীতিক-সামাজিক ইত্যাদি মতবাদ-প্রচারের উচ্চকণ্ঠ চেষ্টা। মতবাদের দিক থেকে সভ্যেন্দ্রনাথের প্রগতিশীল ভূমিকা অবশ্যই প্রদ্ধের। এ জাতীয় কবিতাগুলোর মধ্যে তিনটি গুর লক্ষণীয়। প্রথম, বিশ্বমানবতা এবং বিশ্বভাত্ত্বের প্রতি অটুট প্রভা—বিশ্বমানবতার আদর্শলজ্বনকারীদের

প্রতি বিত্ঞারও এই একই উৎস। ছই, পরাধীন ভারতের মৃক্তিকামনা, ভারতীয় তথা বাঙালী-মনীয়ীদের সমৃত জীবনসাধনার গৌরবে উচ্ছ্যাসপ্রকাশ। তিন, ভারতের নানা সংকীর্ণ সামাজিক রীতিনীতির বিরুদ্ধাচরণ। বিষয়হিসেবে এরা কাব্যের রাজ্যে অপাঙ্জেয় নয়। কিন্তু এই সমৃদ্দ্ব বস্তু কবিচিত্তের সংযোগে বিশিষ্ট রূপ পেলে তবেই ভাবের বিষয় হয়ে উঠতে পারে। কবিব্যক্তিত্বের

সংস্পর্শহীন রাজনীতিক, সামাজিক ইত্যাদি বক্তৃতাবিবৃতি জ্ঞানরাজ্যেই প্রবেশপথ পেতে পারে, প্রকৃত কাব্যসংসারে নয়। দ্বিভীয়ত, এ সকল বিষয়ের বাণীবিস্থাস আবার মনোজ্ঞ চিত্রকল্পের [poetic images] মাধ্যমে সতা হয়ে ওঠা চাই। সত্যেক্রনাথে এ সব বস্তু কোধাও সাধারণ জ্ঞানগম্য তত্ত্বিসেবে, কোধাও-বা মঞ্চবক্তৃতার আকারে প্রকাশিত হয়েছে। বাইরের ঘটনা কবিচিত্তকে আলোড়িত করে সংবেদনার আর্তি জাগাতে পারে নি। নজরুলের এ জাতীয় কবিতায় অয়ুভ্তির মে-প্রবলতা, আবেগের যে-ভীরতা, সর্বপ্লাবী বিজোহের চিত্তোছেলকারী যে-আহ্বান পাঠকচিত্তকে সবলে আকর্ষণ করে, সত্যেক্রনাথে তার চিহ্নমাত্র নেই। সত্যেক্রনাথ দত্তের কবিতায় অয়ুভ্তির উত্তাপের স্থানে যুক্তির ক্রম আছে, ভাবাবেগম্পালনের স্থান দথল করেছে নিরুদ্বেগ তথ্যগত উদাহরণের যোজনা। উচ্চাঙ্গের কাব্যয়প পাওয়া তো দ্রের কথা, সত্যেক্রনাথের এই কবিতাগ্রলো আমাদের মর্মলোকে এভটুকু কম্পন জাগায় না।

প্রেমের কবিতা তিনি লেখেননি। তাঁর কবিস্বভাবের যে-পরিচর দিয়েছি, প্রেমকল্লনার মদির স্বপ্ন, বাসনার মাদকতা সেধানে প্রাপ্তব্য নয়। জ্বিপরী, বিহাৎপর্ণা কিশোরী তাই ক্লকধারাজ্যের সীমাম্পর্ণী তরল কল্লনার ভূমিতে

পরিক্রমা করেছে—প্রেমাত্মভবের সৌন্দর্যন্তর্গে উন্ধীত তরল কলনার রাজ্যে কবির পরিক্রমা কোনো নিজত্ব নেই। তবে রবীক্রনাথের ভাবকল্পনা-

অনুসরণে ছ্চারটি সার্থক কবিতা তিনি লিখেছেন। যক্ষের নিবেদন বা গ্রীত্মের হবে বা কাশবন রবীন্দ্রকাব্যভাবনাকে কিছুটা প্রকাশ করার জন্তে সার্থকতার স্বীকৃতি পাবার যোগ্য। চম্পা, জবা, আকন্দ, আফিমের ফুল ইত্যাদি কবিতার কথঞিৎ সাফল্যের পেছনে সৌন্দর্থের প্রচলিত কোমল-পেলব ধারণার বিরুদ্ধাচরণের একটি ইঙ্গিত যেন ধরা পড়ে। কিন্তু পরবর্তীদের কাব্যে কোনো বিশেষ ধারাস্প্রতিত এ ইন্ধিতের অনুবর্তন নেই।

## 11 @ 11

কবিতার অমুবাদক-ছিসেবে সত্যেক্সনাথের খ্যাতি একাল পর্যন্ত প্রসারিত।
তবে উত্তম কবিতার পূর্ণ আস্থাদবহনকারী অমুবাদ আদৌ সম্ভব কিনা, এই
তাত্ত্বিক আলোচনার মীমাংসা প্রয়োজন। কবিতার
অমুবাদকর্মে কবি
ভাব ও ভাষাদ্ধপের মধ্যে সম্পর্কটি একেবারে অচ্ছেত।
কতথানি সার্থক
শব্দের ব্যঞ্জনা ভাষার নিজন্ম প্রাণশক্তির ওপর নির্ভর
করে। কাজেই কবিতা ভাষাস্তরিত হলে অর্থের বাধ যদি-বা জন্মায়, শব্দের

ওই ব্যঞ্জনাধর্মটিকে যে অনেকথানি হারাতে হয় তাতে সন্দেহ নেই। কবিতার প্রতিটিশন্ধকে তাই সাহিত্যশান্ত্রবিদের। অপরিবর্তনীয় বলে মনে করেন, বলেন— 'Unique Word'।

তবু কবিতার অনুবাদ হয়েছে, হচ্ছে। অনেকথানি রস মাঝপথে মারা গোলেও ভিন্ন ভাষায় অনভিজ্ঞ পাঠক কিছু রসের আখাদ পেতেও পারে। তাই অমবাদের সীমাবদ্ধ এই সার্থকতারও কতকগুলো হত্র থোঁজা বেতে পারে। প্রথম, যার কবিতা অম্বাদ করা হবে তাঁর সৌন্দর্যদৃষ্টি, জীবনজিজ্ঞাসা ও রপনির্মাণকলার কোনো-না-কোনো দিকের সঙ্গে অম্বাদক আপন সামীপ্য উপলব্ধি করবেন। বিতীয়, অম্বাদকও অবশুই কবি হবেন। গছরচনার অম্বাদক অনেকেই হতে পারেন, কিন্তু কবিতার অম্বাদক একমাত্র কবিই।

সভ্যেন্দ্রনাথের ক্ষেত্রে প্রথম হত্র যে সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়েছে একথা বলা চলে। বিশিষ্ট কোনো জীবনজিজ্ঞাসা সত্যেন্দ্রনাথের ছিল না, তাঁর রচনায় নিগৃঢ় সৌন্দর্থ-বোধের অভাব রয়েছে। মনে হয়, এই অভাবই তাঁকে অথর্বদে আর প্রাচীন চীনা কবিতা থেকে শুরু করে সুইনবার্ন এবং হুইটম্যান, ওয়ার্ডসওয়ার্থ এবং শেলি, হাকেজ এবং বদলেয়র—দেশ-কাল ও মেজাজের দ্রতম কোটিস্থিত বিচিত্র বিভিন্ন রাজ্যে অমুবাদের ক্ষেত্রে উৎসঙ্গনানের অভিযান করিয়েছে। কবিশ্বভাব এবং কাব্যরূপের এত বিচিত্রতাকে আত্মসাৎ করে নিয়ে অমুবাদে সার্থক করে তোলার ক্ষমতা থুব উচুদরের কবিরও থাকে না, সত্যেন্দ্রনাথ তো দ্রের কথা। বোধ করি, তাঁর ব্যাপক অধ্যয়ন ও কাব্যপরিচিতি-প্রদর্শনই যেন এখানে একটা প্রধান ভূমিকা গ্রহণ করেছে। খাঁটি কাব্যপ্রেরণার উৎস থেকে এদের জন্ম নয়।

## 11 15 11

রূপায়ণে সভ্যেন্দ্রনাথের স্বাধিক বৈশিষ্ট্য শব্দত্তি-অন্ধনে। এ শব্দতিত্ব স্ব্ত্র চিত্রকল্প বা poetic images হয়ে উঠেছে কিনা, সে-স্থন্ধে বিতর্ক চলতে পারে। কবিচিত্তের স্বপ্রকল্পনার মালাময় স্পর্শের কিছুটা অভাব এতে আছে। তবে বিচ্ছিন্ন চিত্রহিসেবে এদের আস্থাখ্যমানতায় সংশয়প্রকাশ করা চলে না। মালার্মে কাব্যস্থির ক্ষেত্রে যে-ইন্দ্রিরবিপর্যয়ের কথা বলেছেন, এখানে তার কিঞ্চিৎ নিদর্শন মিলতে পারে। সভ্যেন্দ্রনাথের প্রবণ-ইন্দ্রির বোধ করি তার মনের স্বাধিক সমর্থনপৃষ্ট। শোনা ও দেখার ব্যাপারকে কতকগুলো স্থনিবাচিত শব্দ ও ধ্বনিতরক্ষের মাধ্যমে রূপায়িত করে বর্ণবিল্পাত, স্থরময় চিত্রের আভাস জাগিয়ে

তোলা তাঁর পক্ষে প্রায় অনায়াস্সাধ্য ছিল। কোনো কোনো কবিতায় কেবল এরই আকর্ষণে এক ধরণের উপভোগ্য রস তিনি স্ষ্টি করেছেন। 'পান্ধীর গান',

প্রের পাল্লা' প্রভৃতি কবিতার নাম এ প্রসঙ্গে বিশেষরগায়ণ কবির
ভাবে উল্লেখনীয়। পালীবেহারা আর দাঁড়িদের শ্রম,
বিশিষ্ট্য
গতি, আলশু ও উল্লাস, আর ক্লান্তি ও হতাশা যেন
চিত্রে-স্থবে-সংগীতে জীবস্ত করে ধরে রেখেছেন কবি। কাব্যের চূড়ান্ত বিচারে এদের উত্তীর্ণ হ্বার অনেক বাধা থাকলেও, মোটাম্টি বিচারে এরা
শীক্তিপাবে।

সত্যেন্দ্রকাব্যের ত্র্বলতার দিকেই একটু বেশি ঝেঁাক দেওরা হল যেন। তাঁর রচনায় স্কান কবিকল্পনার অপ্তত্তলতা, ধ্যানতক্ষয়তার অভাব, ভাষাকে আশ্রয় করে ভাষার অতীত তীরে উত্তরণে তাঁর ক্ষমতাদৈত ইত্যাদির দিকেই আমরা পাঠকগোণ্ঠার দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি। তথাপি এও স্বীকার করতে হয়, নানান্

ক্টিবিচ্যুতি সংস্থেও সভ্যেন্দ্রনাথ অভাপি অরণীয়।
উব্যান মতো অতন্দ্র সাধনা ও অকম্পিত নিষ্ঠা নিয়ে খুব
কম বাঙালীকবিই কাব্যভারতীর অর্চনা করেছেন। এ ক্ষেত্রে শিথিলপ্রয়ত্ব কথনো
ভিনি হননি। কবিভারাণীর চরণে তিনি যে-মঞ্জীর পরিয়েছিলেন তার শ্রুতিবিনোদন সংগীতধ্বনি আমাদের এখনো আবিষ্ট করে তোলে। সবচেয়ে ভালো
লাগে তাঁর থাঁটি বাঙালীস্থ, বলিষ্ঠ আদর্শবাদ, মানবভার প্রতি স্থগভীর শ্রুদ্ধাবোধ,
দেশাঅবোধের আগ্রেয় ঔজ্জ্বা, অন্তায়ের প্রতি স্থভীত্র ম্বাণ, সর্বমানবের সাম্যের
স্বীকৃতি। তাঁর রূপমুগ্ধ কোতৃহলী দৃষ্টি, স্বপুলুতাজনিত সহজ সরল আনন্দ,
অসাধারণ চিত্রণনৈপুণ্য সভিয়ই প্রশংসার বস্তু।\*

<sup>\*</sup> অধ্যাপক কেত্ৰ শুপ্ত-লিখিত

# 'বিচিত্র প্রবন্ধ'-পাঠের ভূমিকা

িরচনার সংক্তেন্ত্র । মৃথবদ্ধ—সমালোচ্য গ্রন্থখানির নামকরণ—'বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর ব্লীতি-বৈচিত্রা—প্রবন্ধদাহিত্যের বিচিত্রতা—'বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর লেখাগুলি কোন্ জাতের রচনা—রবীলুসাহিত্যে মননশীলতা ও কাব্যকলার যৌগপভা—'বাজে কথা', 'পনেরো-জানা', 'নববর্ধা', 'কেকাধ্বনি', 'বসন্ত্র্যাপন' প্রভৃতি কয়েকটি রচনার কেল্রগত ভাবসভ্য—'লাবাঢ়', 'লরব'' ও 'পাগল'—স্থগত প্রবন্ধের বিশেষত্ব ও 'বিচিত্র প্রবন্ধ্য'—গ্রন্থখানি রবীশ্রনাথের জীবনদর্শনের বাহক—উপসংহার ]

রবীজনাপের 'বিচিত্র প্রবন্ধ'। গ্রন্থথানি নিতান্ত ক্ষুদ্র নয়—এতে ছোটবড়ো কুড়িটি রচনা সন্নিবেশিত হয়েছে। কিন্তু এর বিষয়ে আমাদের আলোচনাটি হবে অতিশয় ক্ষুদ্রকায়, থুব সংক্ষেপে বইটির সম্বন্ধে তুচারটি ম্থবন্ধ কথা বলব। এ হবে 'বিচিত্র প্রবন্ধ'-পাঠের ছোট্ট একটি ভূমিকা—তার বেশি কিছু নয়। মুখবন্ধ এই পর্যন্ত।

'বিচিত্র প্রবন্ধ' তিনটি সংস্করণের মধ্য দিয়ে প্রভৃত রূপান্তর লাভ করে আমাদের নিকট উপস্থিত হয়েছে। বর্তমান আকারে বইখানি প্রধানত কবির

সমালোচ্য গ্রন্থগানির সমষ্টি। প্রথম ও দ্বিতীয় সংস্করণে এতে যথার্থই বিচিত্র বিষয় সম্বন্ধে বহু প্রবন্ধের সমাবেশ করা হয়েছিল। সেদিক হতেই এর 'বিচিত্র প্রবন্ধ নামকরণ। প্রচলিত তৃতীয় সংস্করণে পূর্বেকার আর্থ ধরে 'বিচিত্র প্রবন্ধ নামকরণের ততথানি সার্থকিতা খুঁজে পাওয়া যায় না। কারণ, আপাতদৃষ্টিতে বিষয়বস্তর নানাত্ব থাকলেও রচনাগুলি ভাবের দিক দিয়ে একটা অস্তরক ঐক্যে বিধৃত। এদের বিষয় ও ভলিগত মিল কারো দৃষ্টি এড়াবার কথা নয়। কিন্তু প্রবন্ধগুলোর বিষয়বস্ত নয়, এদের রূপরীতির প্রতি লক্ষ্য করলে ভিন্ন দিক হতে 'বিচিত্র প্রবন্ধ নামের একটা সংগতি খুঁজে পাওয়া যায়।

'বিচিত্র প্রবন্ধে'র লেখাগুলো ঘণার্থ ই বাংলা সাহিত্যে বিচিত্র বা অভিনব রীতির প্রবন্ধ। এতে গুরুতর বিষয়কে লঘু ভঙ্গির মধ্য দিয়ে সরস করে বিরুত

করা হয়েছে। স্কুতরাং এর রচনবৈচিত্র্য অবশুস্থীকার্য।
বিচিত্র প্রবন্ধিত প্রবন্ধাবলীর মধ্যে এই রীতিবৈচিত্র্যের তেমন সন্ধান পাওয়া যার না। একমাত্র তাঁর
ক্লীতে এই লঘুভান্ধর স্বাদ কভকটা মেলে। বাংলাস্মাহিত্যেও স্থান্ধ্য

প্রাবলীতে এই লঘুভঙ্গির স্বাদ কতকটা মেলে। বাংলাসাহিত্যেও আলোচ্যমান গ্রন্থানিকে নতুন ৰলতে হবে। এর পূর্বে বঙ্কিমচন্দ্রের 'কমলাকান্তের দপ্তর' ও 'লোকরহস্তে' দরদ লঘুভলি অবলম্বন করা হয়েছিল। কিন্তু ওই রচনাগুলিকে
ঠিক বিষয়বন্ত অবলম্বনে লেখা প্রবন্ধ বলা যায় না। একটা আখ্যা-মাত্র অবলম্বন
করে তার স্ত্রে মানসিক বিচিত্র চিস্তার প্রকাশ দপ্তরে ও লোকরহস্তে দেখা যায়।
তা ছাড়া, ওইগুলি প্রচুর হাস্তরদ ও বাঙ্গের সহযোগে গঠিত। বহিমের পর
হরপ্রসাদ শাস্ত্রী ও রামেক্রস্কর ত্রিবেদী মশায়ের বহু প্রবন্ধে সরস্তার পরিচয়
স্থলভ হলেও তা প্রবন্ধের স্থানবিশেষেই আবদ্ধ—সমগ্র রচনা কিন্তু লঘুরীতিতে
দীপামান হয়ে ওঠেনি। কবিশুরুর 'বিচিত্র প্রবন্ধ বলা বেভে পারে।

এক হিসেবে প্রবন্ধমাত্রই ব্যক্তিগত মনোভারের বাহক। মুরোপীয় সাহিত্যে বাকে প্রবন্ধনামক বিশেষ শ্রেণীর রচনার জন্মদাতা বলা যায় সেই ফরাসী লেখক বিখ্যাত মনটেইন ব্যক্তিগত প্রবন্ধ-রচনাতেই উৎসাহিত হয়েছিলেন। ইংরাজি সাহিত্যে ল্যামের রচনায় এরূপ ব্যক্তিমানসের উপাদান প্রচুর। কিন্তু কার্লাইল-

প্রমার্গ প্রবন্ধকারদের রচনা অপেকারত বিষয়-প্রবন্ধমাহিত্যের বিচিত্রতা প্রবন্ধে মশের অধিকারী হতে পারেন, এবং তাঁদের সে-

রচনাগুলো স্টিম্লক সাহিত্যের একটি বিভাগবিশেষের মধ্যে পরিগণিত হতে পারে। নত্বা যুক্তিনির্ভর, তথ্যবহুল, বিষয়সমূদ্ধ রচনাগুলো 'প্রবন্ধ'-মাত্র—সাহিত্য নয়, এবং ওইসব লেখা দর্শন, বিজ্ঞান, সমাজতব্দ, রাজনীতি প্রভৃতি যেকোনো একটি শ্রেণীর মধ্যে স্থানলাভের যোগ্য। করাসী ও ইংরাজি সাহিত্যে আর-এক শ্রেণীর রচনা দেখা যায় যেগুলো ঠিক প্রবন্ধ-আকারে গ্রন্থিত নয়, বাধাধরা কোনো বিষয়বস্থ নিয়েও লিখিত নয়। বিষয়ভারহীন, কথনো তর্ল, কখনো গভীর, কখনো হাস্তময়, কথনো কাল্লনিক এই রচনাগুলোকে 'Belles Letters' নাম দেওয়া হয়ে থাকে। অধুনা এই শ্রেণীর রচনাকে বাংলা সাহিত্যে রম্যরচনা নাম দেওয়া হছে। ঠিক Belles Letters নাম না দেওয়া গেলেও বিষয়হীনতা ও লঘুতার বহু পরিচয় রয়েছে, 'হুতোম প্রাচার নক্শা' এবং ইক্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়ের পঞ্চানন্দী চঙের রচনাতেও এই লঘু বীতির সাহিত্যগোরৰ প্রচ্ব।

'বিচিত্র প্রবন্ধে'র রচনাগুলোকে রবীন্দ্রনাথ স্পষ্টত রসপ্রধান প্রবন্ধের শ্রেণীতে ফেলতে চেয়েছেন। ভূমিকা-বাক্যে তিনি বলেছেন: 'ইহার যদি কোনো মূল্য থাকে তাহা বিষয়বস্তুগোরবে নয়, রচনারসমস্তোগে।' কিন্তু 'বিচিত্র প্রবন্ধ' প্রাপ্রি Belles Letters-জাতীয় সাহিত্যিক থেলা নয়। আবার, মননপ্রধান, যুক্তিনির্ভর, আলোচনামূলক প্রবন্ধসমষ্টিও এ নর। বইরের গোড়ার দিকের 'সরোজিনীপ্রয়াণ', 'পথপ্রান্তে', 'ছোটোনাগপুর', 'রুদ্ধগৃহ' প্রভৃতি লেখার যদিচ বিষয়বস্তু সামান্ত এবং কবিস্থলভ মনের স্থগত গুঞ্জরণই প্রধান, পরবর্তী লেখাগুলোতে রচনার বিষয় থুব সামান্ত অংশ গ্রহণ করেনি—'পরনিন্দা', 'মন্দির'

'বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর লেখাগুলি কোন জাতের রচনা 'রদমঞ্চ', 'ছবির অদ', 'সোনার কাঠি' প্রভৃতিই তার প্রমাণ। এগুলোর মধ্যে কবির স্বভাবস্থলভ লঘুরীতি ও কবিত্বময়তা রচনাকে বস্তুভার ও মননকঠোরতা

হতে বক্ষা করেছে মাত্র। 'নববর্ষা', 'কেকাধ্বনি' ও 'বাজে কথা' প্রবন্ধে লেখকের বক্তব্য গুরুতর—চমৎকার ভলি ও কবিছের মাধ্যমে তা বিবৃত হয়েছে—এই পর্যন্ত । আবার, 'পাগল', 'আবাঢ়' ও 'শবং' প্রায় প্রাপ্রি কবিছময় রচনা। এদের মধ্যে অরুভৃতি ও কল্পনার বর্ণসম্পাত ঘটেছে, ভাষাভলিতেও আবেগময়তা প্রকট। বাক্য ছন্দোবদ্ধ হলে 'পাগল'-জাতীয় রচনা কবিতার পর্যায়ে উত্তীর্ণ হতে পারত। স্থতরাং সমন্ত 'বিচিত্র প্রবন্ধ'কে যদি রচনার কোনো-একটি প্রেণীর অন্তর্ভুক্ত করতেই হয় তা হলে একে ব্যাণকভাবে স্থগত প্রবন্ধরচনা বলে গণ্য করাই শ্রেয়।

রবীক্রনাথ যে শুধু মহৎ কবি ছিলেন তা-ই নয়, মননশীল চিস্তানায়কও ছিলেন তিনি। সাহিত্য, শিল্প, দর্শন, রাজনীতি, ধর্মনীতি, শিক্ষা ইত্যাদি সম্বন্ধে উল্লেখযোগ্য চিস্তা তাঁর বিভিন্ন গ্যুৱচনার

রবীন্দ্রদাহিত্যে মননশীলত। অস্তর্ভুক্ত হয়েছে। একাধারে কবি ও মনীধী ছিলেন ও কাব্যকলার যোগপভ বলেই মননমন্ন গুরুতর বিষয়ে নিজের বক্তব্য, উপস্থাপিত

করতে গিয়ে সাহিত্যিক রমণীয়তার আকর্ষণ কথনো তিনি ত্যাগ করতে পারেননি; আবার, রমণীয় বিষয় গছে উপস্থাপিত করতে গিয়ে উচ্চতর মননের কথা অনায়াসেই সন্নিবেশিত করেছেন। এ ছয়ের বিজ্ঞাতীয়ত্ব রচনাকালে তিনি প্রায়শ বিশ্বত হয়েছেন। 'বিচিত্র প্রবন্ধে'র কয়েকটি রচনা এইরূপে বিষয়সমূদ্ধ হয়েছে, ভাবমাত্রের বাহক হয়নি।

'বাজে কথা' প্রবন্ধটির বক্তব্য অনুসরণ করে তার আলোকেই রবীক্রনাথ অগর প্রবন্ধগুলোকে লক্ষ্য করতে বলেছেন। 'বাজে কথা'য় লেখকের বক্তব্য হল—উত্তম সাহিত্য নির্দিষ্ট কোনো অর্থ বহন করে না, ব্যক্তিগত অথবা সামাজিক কোনো প্রয়োজনও সাধন করে না। দৃষ্টাস্তের জল্পে রবীক্রনাথ বিথ্যাত 'মেঘন্ত' কাব্যের উল্লেখ করেছেন। কালিদাসের 'মেঘন্ত' অতিশয় উত্তম একটি কাব্য, কিন্তু কোনো নীতি-উপদেশ এর নেই। লেখকের এই কথাগুলো সবিশেষ

প্রণিধানযোগ্য— 'সাহিত্যের ষণার্থ বাজে রচনাগুলি কোনো বিশেষ কথা বলিবার স্পর্ধা রাথে না। সংস্কৃত সাহিত্যে মেঘদূত তাহার উজ্জল দৃষ্টান্ত। তাহা ধর্মের কথা নহে, কর্মের কথা নহে, পুরাণ নহে, ইতিহাস নহে। যে-অবস্থায় মাগ্রুষের 'বাজে কথা', 'গনেরো-আনা', চেতন-অচেতনের বিচার লোপ পাইয়া যায় ইহা সেই 'নবর্ধা', 'বসন্ত্র্যাপন', অবস্থার প্রলাপ। ইহাকে যদি কেহ বদরীফল মনে 'কেকাধ্বনি' গুভূতি করেমটি রচনার ফেলিয়া দিবেন। ইহাতে প্রয়োজনের কথা কিছুই নাই। ইহা নিটোল মুক্তা, এবং ইহাতে বিরহীর বিদীণ

হৃদধ্যের রক্তচিক্ত কিছু লাগিয়াছে; কিন্তু সেটুকু মুছিয়া কেলিলেও ইহার মূল্য কমিবে না। ইহার কোনো উদ্দেশু নাই বলিয়াই এ কাব্যধানি এমন স্বচ্ছ, এমন উজ্জ্বল। ইহা একটি মায়াতরী, কল্পনার হাওয়ায় ইহার সজ্জ-মেঘ-নিমিত পাল ফুলিয়া উঠিয়াছে এবং একটি বিরহীর হৃদয়ের কামনা বহন করিয়া ইহা অবারিত বেগে একটি অপরূপ নিরুদেশের অভিমুধে ছুটিয়া চলিয়াছে—আর কোনো বোঝা ইহাতে নাই।

এরপ সাংসারিক প্রয়োজন ও সাহিত্যিক অপ্রয়োজনের প্রসঙ্গ রবীক্রনার প্রকারান্তরে 'পনেরো আনা' প্রবন্ধেও তুলেছেন এবং মাহুষের সাংসারিক বার্থতাকেই ব্যর্থতা বলে গ্রহণ করতে চাননি। রচনাটতে লেখক বলছেন: 'জীবন वुषा গেল। वृषा याहेर छ नाउ। व्यक्षिकाः म जीवनहे वृषा याहेवांत्र ज्ञ्छ হইয়াছে। এই পনেরো-আনা অনাবশ্রক জীবনই বিধাতার ঐশ্র্য সপ্রমাণ করিতেছে। তাঁহার জীবনভাণ্ডারে যে দৈত নাই, বার্থপ্রাণ আমরাই তার অগণ্য সাকী। আমাদের অভুরান অজ্বতা, আমাদের অহেতুক বাহুল্য দেথিয়া বিধাতার মহিমা স্মরণ করে।। বাঁশি যেমন আপন শৃক্ততার ডিতর দিয়া সংগীত প্রচার করে, আমরা সংসারের পনেরো-আনা আমাদের ব্যর্থতার দারা বিধাতার গৌরব ঘোষণা করিতেছি। ... সকল ঘাস ধান হয় না। পৃথিবীতে ঘাসই প্রায় সমন্ত, ধান অন্নই। কিন্তু ঘাস যেন আপনার স্বাভাবিক নিফলত। লইয়া বিলাপ না করে; সে বেন শারণ করে যে, পৃথিবীর শুষ্ক ধূলিকে সে শামলতার দারা আচ্চন করিতেছে, রৌজ্তাপকে দে চিরপ্রসন্ন স্নিগ্নতার দারা কোমল করিয়া লইতেছে।' देखवं मखाद প্রয়োজনসাধনকে, ওধু কাজের কথা, কাজের কাজকেই রবীন্দ্রনাধ भानविषीवरात्र अक्षण लक्षा वरन स्मानित्व शास्त्रिनि । अ काद्र वि विषेत्र कथा. বাজে কাজ, তথাক্থিত অনাব্সতের প্রতি উপেক্ষাপ্রদর্শন সহজ রসের সাধ্ক কবিশিল্পী ববীন্দ্রনাথের পক্ষে সম্ভব নয়। তাই 'বসম্ভবাপন'-রচনাটিতে সাংসারিক

কর্মব্যক্ষতার ঘূর্নীচক্রে আবৃতিত মান্ত্রের দিকে তাকিয়ে কবি একটা দীর্ঘধাস কেলেছেন: 'হায় রে সমাজদাঁড়ের পাথি, আকাশের নীল আজ বিরহিনীর চোধর্টির মতো স্বপ্লাকিট্ট, পাতার সবুজ আজ তরুণীর কপোলের মতো নবীন, বস্তের বাতাস আজ মিলনের আগ্রহের মতো চঞ্চল; তবু তোর পাণাত্টা আজ বন্ধ, তবু তোর পায়ে আজ কর্মের শিকল ঝন্ ঝন্ করিয়া বাজিতেছে—এই কি মানবজন্ম!'

'বাজে কথা' বচনাটিতে রবীজনাথ সাধারণ প্রবন্ধের বাঁধা রান্তা দিয়ে চলেননি স্ত্যু, এবং বরজ্ভি-লিখিত 'অর্সিকেষু রস্তা নিবেদনং' বাক্যের সারমর্ম যদিও অনুধাবন করেছেন, তথাপি প্রবন্ধের মধ্যে বহুবিত্তিত সাহিত্যা-লোচনার সার কথাটিই নিবেদন করতে চেয়েছেন—'বিগুদ্ধ সাহিত্য অপ্রয়োজনীয়' অথবা, সাহিত্যবসেই সাহিত্যের সার্থকতা। 'বাজে কথা'র কায় 'নবব্ধা' ও 'কেকাধ্বনি' প্রবন্ধ-তৃটির অভ্যন্তরেও সাহিত্যসমালোচনার তত্ত্ব নিহিত রয়েছে দেশতে পাই। 'নববর্ষা'য় কবি 'মেঘদূত' কাব্যের আলোচনা করেছেন এবং পরিশেষে সাহিত্যসমালোচনামূলক তবটি এইভাবে আমাদের গোচর করেছেন: 'সকল কবির কাব্যেরই গৃঢ় অভ্যন্তরে এই পূর্বমেব ও উত্তরমেব আছে। সকল वर्ण कावाहे आमानिशरक वृश्राज्य माथा आखान कतिया आरन ও निज्राज्य निर्क নির্দেশ করে। তেব-কবির তান আছে কিন্তু কোপাও সম নাই, মাহার মধ্যে কেবল উন্নম আছে আখাদ নাই, তাহার কবিত্ব উচ্চকার্যশ্রেণীতে হায়ী হইতে পারে না।' অর্থাৎ, উত্তম সাহিত্যস্টির নিয়মই হল এই যে, তার আরম্ভ ও পরিণাম একটি স্পষ্টরেথ সাহিত্যিক অভিপ্রায়ের শৃষ্খলে আবদ্ধ ধাকে। .ঘটনা ও চরিত্রের সংঘাতে নাটক আরম্ভ হল, কিন্তু মাঝপথে যেধানে সংঘাত উচ্চতর হয়েছে ও একটা পরিণামের মুখে চরিত্রগুলিকে নিম্নে যাচছে [রবীক্রনাথের অভিমতে এই পরিণাম শান্তি ও মিলনময় ] সেই সময় অকস্মাৎ মাঝপথে একটা বিচ্ছেদ ঘটিয়ে নাটকের পরিসমাপ্তি করলে তা দর্শক বা পাঠকের প্রত্যাশায় আঘাত দেবে। যা ছোক, 'নববর্ধা'র যে কবি তুধু বর্ষার অপ্রত্যাশিত প্রাকৃতিক পরিবেশবর্ণনায় বা খীয় গীতিকাব্যোচিত মনোভাববর্ণনাতেই তার লেখনী ব্যয় করেননি ভাতে কোনো সন্দেহ নেই। এরূপ ক্ষেত্রে প্রবন্ধটির মধ্যে লেখকের বজব্য উপেক্ষা করে বচনের রমণীয়তার স্বাদগ্রহণ কিছুতেই সম্ভব হয় না। এবং তিনি বিশেষ কোনো বক্তব্য উপস্থাপিত করতে চাননি, তা আপনা হতেই এসে পড়েছে—এক্সপ অন্নভৰ করতেও বাধা হয়। 'কেকাধ্বনি' প্রবন্ধে তে। স্পষ্টতই ইল্রিয়গ্রাহ্ তরল ও মনোগ্রাহ্ গভীর সৌন্ধের মধ্যে পার্থকা করা হয়েছে.

আর সমস্ত প্রবন্ধ ব্যাপ্ত করে লেথকের সমালোচনাই প্রকাশ পেয়েছে। রচনাকরের বক্তব্য যুক্তিনির্ভর এবং দৃষ্টান্তবহুল। এরুণ ক্ষেত্রেও লেথক লঘুরীতিতে স্বকীয়ভাবে গুরুতর সাহিত্যিক সমালোচনায় আত্মনিয়োগ করেছেন, একথা নিঃসংশয়ে বলা যেতে পারে। 'সাহিত্য'-নামক আলোচনাগ্রছে 'সৌন্দর্যবোধ' সম্পর্কে রবীক্রনাথ যে-উপদেশ দিতে চেয়েছেন তা-ই একটু ভিন্নরীতিতে 'কেকাধবনি' প্রবন্ধে ব্যক্ত হয়েছে। স্কতরাং এই আলোচনাগুলোকে একেবারে 'বাজে কথা' বলে উড়িয়ে দেব এমন সাধ্য কোথায় ?

'আষাঢ়', 'শরৎ' ও 'পাগল' প্রবন্ধের পটভূমি নিসর্গসংসার। ঋতুর কবি রবীজনাথের নিসর্গপর্যবেক্ষণের বিশেষত্ব এই রচনাগুলোতে ফুটে উঠেছে। কিন্তু 'পাগল'-এর আরন্তে নিসর্গ থাকলেও তাতে কবির কল্পলোকের উপলব্ধির কথাই বিশেষভাবে প্রকাশলাভ করেছে। আর, এই উপলব্ধিটিও সামান্ত নয়,—

'আয়াঢ়', 'শরং' ও 'পাগল' নিসর্গরসিক রবীন্দ্রনাথের বহু কবিতার যে-কল্পনামূলক উপলব্ধি দেখা যায়, এ হল তার সারমর্ম। তিনি লক্ষা করেছেন, আমাদের প্রতিদিনের একরঙা তুচ্ছতার মধ্যে

হঠাৎ ভয়ংকর তাহার জলজ্জটাকলাপ লইয়া দেখা দেয়। সেই ভয়ংকর প্রকৃতির মধ্যে অপ্রত্যাশিত উৎপাত, মামুষের মধ্যে একটা অসাধারণ পাপ-আকারে জাগিয়া উঠে।' কবি প্রকৃতিলোকে সহদা পটপরিবর্তনের এই রীতি দেখে তার মধ্যে নবীনের আগমনের পদ্ধবনি শুনতে পেয়েছেন এবং তার নিকট আত্ম-সমর্পণের কথা বলেছেন। তার মতে এই নতুনের আবির্ভাব সাংসারিক জীবনের কেত্রে বিপদ্জনক হতে পারে, কিন্তু তা চিত্তকে অপূর্ব আনন্দরসে আগ্লুত করে। এই অপ্রত্যাশিত নবীন সুধের ও আরামের জীবন হতে মাহ্নয়কে ছিনিয়ে নের এবং সর্বস্ব-হারানোর মধ্য দিয়ে এক অনাস্বাদিতপূর্ব মুক্তির আনন্দ নিয়ে আসে। প্রাবিদ্যিক-কবি বলছেন: 'আমাদের এই খেপা দেবতার আবির্ভাব যে ক্ষণে ক্ষণে, তাহা নহে; স্ষ্টির মধ্যে ইহার পাগলামি অহরহ লাগিয়াই আছে, আমরা কণে ক্ষণে তাহার পরিচয় পাই মাত। অহরহ জীবনকে মৃত্যু নবীন করিতেছে, ভালোকে মনদ উজ্জ্বল করিতেছে, তুচ্ছকে অভাবনীয় মূল্যদান করিতেছে। যথন পরিচয় পাই তথনই রূপের মধ্যে অপরূপ, বন্ধনের মধ্যে মুক্তির প্রকাশ আমাদের কাছে জাগিয়া উঠে।' এ-ই হল 'পাগল' প্রবন্ধে কবির উপলব্ধ সত্য-কাল্লনিক সত্য। একে অবলম্বন করে তত্ত্বকথায় স্বচ্ছন্দে চলে যাওয়া যেতে পারে, কিন্তু প্রবন্ধটি **७ खुक था नज्ञ।** সমन्छ 'शांशन'- तहनां है कि वित्र वा कि श्विराहत न्यार्थ म्यूब्बन, স্কীয়তায় অনুস। বচনাভঙ্গির মধ্যেও এই আবেগময় স্কীয়তা বর্তমান—'নৃত্য করো, হে উন্মাদ, নৃত্য করো। সেই নৃত্যের ঘৃণিবেগে আকাশের লক্ষকোটি যোজনব্যাপী উজ্জ্জলিত নীহারিকা যথন ভ্রাম্যাণ হইতে থাকিবে তথন আমার বক্ষের মধ্যে ভয়ের আক্ষেণে যেন এই ক্ষুসংগীতের তাল না কাটিয়া যায়।

'পাগল'-রচনাটি শুধু 'বিচিত্র প্রবন্ধে'র মধ্যেই নয়, সমগ্রভাবে রবী-জ-সাহিত্যের মধ্যে তাঁর একটি অতিপ্রিয় ও অতিমাত্রায় প্রকীয় ভাবনার বাংক। কাব্যরচনায় পূর্বজীবনে 'কল্পনা' কাব্যের 'ব্র্ধেশ্ব' বা 'থেয়া' কাব্যের 'আগমন' প্রভৃতি কবিতার মধ্যে এবং 'গীতাঞ্জলি'-পর্বে বিভিন্ন নিসর্গ-উপলব্ধির মধ্যে [ 'গীতাঞ্জলি'র বহু নিদর্গসংগীত, 'রাজা', 'অচলায়তন' ও 'ডাক্ঘর' প্রভৃতি নাটকে] অরপের হুর্যোগময় ও তুঃখময় আগমন ষা কবি লক্ষ্য করেছেন, তা-ই পরবর্তী কাব্যঙ্গীবনে ঋতুনাটাগুলিতে 'নটবাঙ্ক'-কল্পনাম পূর্ণক্রণ লাভ করেছে। এই অরপ বা নটরাজ নিদর্গলীলারসবিহারী হলেও, কেবল শান্তকোমল পরিবেশের মধ্যেই এর সঞ্জরণ নয়। শীতের রিক্ততায়, বর্ষার ত্র্যোগেও এর ष्यागमन घटेटह। वाक्तिक कीवरनद शः मह वाधारतमना, ममाककीवरनद नाना ছুর্বিপাকের মধ্যে ইনি নিশ্চিতভাবে আসছেন। সাধারণ মাহ্য, যারা জীবনের মধ্যে আরাম চায়, যারা বৈষয়িক প্রাণ্য থেকে এতটুকু বঞ্চিত হতে চায় না, ভারা এই ভয়ংকরকে অভ্যর্থনা করতে অক্ষম। একে তারা অকল্যাণ, উপদ্রব এবং পাপ বলেই মনে করে। কিন্তু বস্তুত অনস্তের মধ্যে তো কোনো পাপপুণা, মঙ্গল-व्ययक्रम (नहें। नानात्वत मृष्टि व्यामात्मत्र दिवित्रक कीत्रतित, धरे मश्मात्रशाजात প্রয়োজনকলুষিত অপূর্ণ দৃষ্টি। তাই পূর্ণ ষধন দেখা দেন তিনি আমাদের এই সংকীর্ণতার ওপরেই বজনিক্ষেপ করেন। তথন অনেক স্থাধের সংসার ছিল-বিচ্ছিন্ন হয়, অনেক পুরাতন প্রাপ্তি ও প্রয়োজন ধূলিতলে লুটিত হয়। ববীন্দ্রনাথের মহৎকবিত্মলভ প্রজ্ঞানৃষ্টিতে সৃষ্টির মধ্যবর্তী অরূপ একের পদক্ষেপ্চিহ্ন এইভাবে ধরা পড়েছে। বস্তুত, এটি ববীক্রনাথের বিশেষ একটি উপলব্ধি, আর ত্রাকারে কবি তাঁর 'আঅপরিচয়' পুত্তিকায় এ সহজে আলোচনাও করেছেন। 'বিচিত্র প্রবন্ধে ঠিক আলোচনা নয়, কবি নিজ উপলব্ধিকেই যথাসম্ভব প্রকাশ করতে চেয়েছেন গন্তাকারে।

উত্তম স্বগত প্রবন্ধের বিশেষত্ব এই বে, তাতে বিষয় থাকে, কিন্তু বিষয়ের জার থাকে না; তহপরি, লেখকের মনের হুর্লভ স্পর্শ পাঠকের অতিরিক্ত প্রাপ্য। একদিকে চিন্তার কঠোরতা হতে মৃক্তি ও লঘু হাস্তময়তার অন্তর্যালে ভাবুকের মনের স্পর্শলাভ, অন্তদিকে বিষয়বস্তর সঙ্গে পাঠকসমাজের হৃদয়ের সম্বন্ধ-স্থাপন—একসঙ্গে এতগুলো প্রাপ্য সাধারণ প্রবন্ধের মধ্যে প্রায়শই ঘটে না। এতে

লেখক ও পাঠক উভয়েরই লাভ, ষেহেতু লেখক তাঁর উপলব্ধিকে অনায়াসে মৃক্তিদান করতে পারেন, আর পাঠক এরূপ রচনা পুনঃ পুনঃ পাঠ করেও ক্লান্ত হয়ে পড়েন না। এ সম্বন্ধে কোনো সন্দেহ নেই যে, রবীক্রনাথ কয়েকটি প্রবন্ধের মধ্যে ঘরোয়া ভলিতে নিজ অন্তর্রক অবারিত করে দিয়েছেন। এই প্রবন্ধগুলোতে কবিগুরু সাহিত্যের বিচারক নন, উন্নত কল্পনাশীল কবিও নন, আম'দেরই মতো সাংসারিক স্থত্ঃথ ছিধাসংশ্যে পূর্ণ মান্ত্য। সেই মান্ত্যটির কত সহজ

স্থগত প্রবন্ধের বিশেষত্ব ও 'বিচিত্র প্রবন্ধ'

পরিচয় 'নানা কথা', 'রুদ্ধগৃহ', 'পথপ্রান্তে' প্রভৃতি কয়টি রচনার মধ্যে ছড়িয়ে আছে। সেহ-প্রেম-বেদনাময় সহজ্ব অন্তঃকরণের মানুষ রবীক্রনাথও এইভাবে আমাদের

অত্যস্ত কাছে এসেছেন। 'রুদ্ধগৃহ'-রচনাটির একস্থানে কবি তাঁর বিষণ্ণতার পরিচয় এইভাবে দিয়েছেন: 'ছেলেরা যে একদিন এই ঘরের মধ্যে খেলা করিত, সেই কোলাহলময় দিন এই গৃহের নিশীধিনীর মধ্যে পড়িয়া আজ কাঁদিতেছে। এই গৃহহর মধ্যে যে-সকল স্নেহপ্রেমের লীলা হইয়া গেছে সেই সেহপ্রেমের উপর সহসা কপাট পড়িয়া গেছে, এই নিশুর গৃহের বাহিরে দাড়াইয়া আমি তাহাদের ক্রন্দন শুনিতেছি।' 'পথপ্রান্তে' লেখক কত সহজে মাতৃহদয় ও বাৎসল্যের ওপর মমত্বপূর্ণ নিজ মন্তব্য বিস্তার করেছেন: 'ঐ দেখো, কাচ ছেলেটিকে বুকে করিয়া মা সংসারের পথে চলিয়াছে। ঐ ছেলেটির উপরে মাকে কে বাধিয়াছে। ঐ ছেলেটিকে দিয়া মাকে কে টানিয়া লইয়া যাইতেছে। প্রেমের প্রভাবে পথের কাঁটা সায়ের পায়ের তলে কেমন ফুল হইয়া উঠিতেছে। ছেলেটিকে মায়ের কোলে দিয়া পথকে গৃহের মতো মধুর করিয়াছে কে। কিন্তু হায়, মা ভূল বোঝে কেন। মা কেন মনে কবে, এই ছেলেটির মধোই তাহার অনস্তের অবসান।' আবার, 'নানা কথা'য় লেখকের চিন্তা অভ্যন্ত সংক্ষিপ্ত বাক্যের মধ্য দিয়ে আশ্চর্য সারল্যে পরিস্ফুট হতে চেয়েছে। ভাবনা আছে কিন্তু ভার নেই, বুদ্ধি আছে কিন্তু তার তীত্র প্রথরতা নেই—সমস্ত রচনাকার্য কেমন সহজে ও নিঃশেষে সম্পন্ন হচ্ছেঃ 'ব্যাপ্ত হলে ষা অন্ধকার, সংহত হলে তা আলোক; আরো সংহত হলে তা অগ্ন। সংহতিই প্রাণ। সংহত হলেই তেজ, প্রাণ, আকার, ব্যক্তি জাগ্রত হয়ে ওঠে।' লেখকের এইদকল উক্তির যাণার্য্য প্রমাণ করবার প্রয়োজন নেই। আত্মপ্রকাশশীল ভাবুক কীভাবে নিজ অন্তরকে জানাচ্ছেন তা অন্থাবন করতে शावलहे कांव क्षिक स्विवाब हरत।

'রিচিত্র প্রবন্ধ'-গ্রন্থণানিতে, কোণাও স্পষ্টভাবে কোণাও অস্পষ্ট আকারে, ব্রবীক্রজীবনদর্শনের ছারাণাত হয়েছে। এই হিসেবেও বইটির স্বতন্ত্র একটি মূল্য বরেছে। রবীক্রনাথের প্রেমকল্পনা, তাঁর গতিতব ও আনন্দ্রাদ, তাঁর বিশিষ্ট প্রকৃতিতান্ত্রিকতা, তাঁর মৃত্যুভাবনা, তাঁর প্রেমোন্থর ও শ্রেমোতপ্রার কণা এই বইরের এখানে-দেখানে ছড়িয়ে আছে। এ প্রদক্ষে 'রুদ্ধগৃহ' ও 'প্রপ্রাস্থে'

সমালোচ্য গ্রন্থখানিতে রবীন্দ্রমাথের জীবননর্শনের ছায়াপাত হয়েছে বচনা-তৃটি বিশেষভাবে উল্লেখনীয়। অকস্মাৎ এক প্রিয়জনের মর্মাস্তিক মৃত্যু ও ভজ্জনিত স্থতীত্র শোক-বেদনা একদা ববীক্রনাথকে অতিশয় বিচলিত করেছিল, মহাশৃস্ততার নিতল গহবরে তিনি নিক্লিপ্ত হয়েছিলেন।

কবিগুরুর জীবনে এই যে নিদারুণ আধ্যাত্মিক সংকট, এই সংকট তিনি উত্তীর্ণ হয়েছিলেন শ্রেরোতপশ্যার জোরে, নিজের মধ্যে নিরাসক্ত পথিক-মনোভাবের ফুরণ ঘটিয়ে—মানবাত্মার অনন্ত পথয়াত্রার সংগীত উচ্চারণ করে। পরিপূর্ণ জীবনের সাধনা কবিগুরুকে আসক্তিমোচনে শক্তি জ্গিয়েছে, বৈরাগ্যের গেরুয়ারঙে তাঁর চিত্তদেশকে অনুরঞ্জিত করেছে, তাঁর 'ব্যক্তি-আমি'কে 'বিশ্ব-আমি'র দিকে অনবরত এগিয়ে নিয়ে গেছে। এ কারণে তাঁর প্রেমান্তত্ব ধীরে ধীরে অনেকটা নৈর্ব্যক্তিক হয়ে উঠেছে, আসক্তির বন্ধন কাটাতে বেশি সময় তাঁর লাগেনি।

রবীন্দ্রনাথের ভাবদৃষ্টিতে প্রেম জৈব সভার কোনো বৃভূক্ষা নয়, আগ্মিক সভারই দিব্য একটি পিপাসা। এই পিপাসা মামুষকে কোনো বিশেষ ব্যক্তির সংকীর্ণ সীমার বাঁবে না, চভূপার্শের বড়ো পৃথিবীর সঙ্গে ভার আগ্মার যোগসাধন করে। যে-প্রেম ব্যক্তিতে কেন্দ্রিত হয়ে বৃহত্তর বিশ্বকে বিশ্বত হয়,

'যে-প্রেম সম্পণানে চলিতে চালাতে নাহি জানে',
আসকিবিজ্জিত সেই প্রেম কবিগুরুর অভিলবিত নয়—
পথের পুলায় তিনি তার স্থাননির্দেশ করেছেন। রবীক্রনাথ প্রেমকে যুক্ত
করেছেন অপ্রাপ্ত চলার গতির সঙ্গে, পথের আনন্দের সঙ্গে—হাদয়ের 'রুজগৃহে'
সীমিত করে তার সমাধি রচনা করতে তিনি চাননি। তাই তো হাদয়গুহা থেকে
নিজ্ঞান্ত হয়ে অবলীলায় 'পথপ্রাস্তে' এসে দাঁড়াতে তিনি সক্ষম হলেন, অকম্পিত
কঠে বলতে পারলেন: 'পৃথিবীতে যাহা আসে তাহাই যায়। এই প্রবাহেই
জগতের স্বাস্থারকা হয়। কণামাত্রের যাতায়াত বন্ধ হইলে জগতের সামগ্রন্থ ভঙ্গ
হয়। জীবন য়েমন আসে, জীবন তেমনি যায়। মৃত্যুও যেমন আসে মৃত্যুও
তেমনি যায়। তাহাকে ধরিয়া রাখিবার চেষ্টা কর কেন? হাদয়টাকে পাষাণ
করিয়া সেই পাষাণের মধ্যে তাহাকে সমাহিত করিয়া রাখ কেন? তাহা কেবল
অস্বাস্থ্যের কারণ হইয়া উঠে! ছাড়িয়া দাও, তাহাকে যাইতে দাও—জীবন-

মৃত্যুর প্রবাহ রোধ করিয়ো না। হৃদয়ের ছই ছারই সমান খুলিয়া রাখো। প্রবেশের ছার দিয়া সকলে প্রবেশ করিবে, প্রস্থানের ছার দিয়া সকলে প্রস্থান করিবে।' এতে ব্যুতে পারা যায়, রবীজনাথের প্রেম বৈরাগ্যেরই নামান্তর মাত্র।

আর, একারণেই, ঘর নয়—পথকেই তিনি সভ্যতর বলে জেনেছেন, জীবন ও মৃত্যুর উমামহেশ্রম্তি দেখতে পেয়েছেন, অন্তহীন পথচলার আন্তর প্রেরণার মধ্যে এক আনন্দময় সত্তার উদার প্রেমের আহ্বান শুনেছেন। মানবসভার মধ্যে রবীন্দ্রনাথ এক মহাপথিককেই যেন প্রত্যক্ষ করেছেন—'আমরা তো পথিক হইয়াই ক্ষিয়াছি।' কবির প্রেমের বাদা পথের ধারেই; পথ আগলায় না পে, দ্রপ্রসাবিত

ক্ষবির পথিক-মনোভাব ও গতিবাদ সমুখের দিকেই চলার সংকেত করে। এই প্রেমের উপমা নৌকার গুণ—'নৌকার গুণ ধেমন নৌকাকে বাধিয়া লইয়া যায়, যথার্থ প্রেম তেমনি কাহাকেও

বাধিয়া রাখিয়া দেয় না, কিন্তু বাঁধিয়া লইয়া যায়। প্রেমের বন্ধনের টানে আর্বন্ধন ছিড়িয়া যায়, বৃহৎ প্রেমের প্রভাবে কুদ্র প্রেমের স্ত্রন্ধন টুটিয়া যায়। জগৎ তাই চলিতেছে, নহিলে আগনার ভারে আগনি অচল হইয়া পড়িত।' আসল কথা হল, প্রেমে প্রাণের জাগরণ ঘটে, তথন ব্যক্তিপ্রাণ বিশ্বপ্রাণের সক্ষে যুক্ত হয়ে যায়। এরূপ অবহায় মামুষ বিশ্বের প্রাণলীলার মাঝধানে নিজের প্রাণকেও লীলায়িত দেখে। সেধানে মোহ নেই, জৈব জীবনের তুল আসজি নেই, ভোগের আবিলতা নেই,—রয়েছে অশেষ আনন্দের অবায়িত মুক্তির স্থান। জীবনের এই গতিত্ব, প্রাণত্ব, প্রেমে মুক্তির আস্থানন, ইত্যাদির কথা পরবর্তীকালে রচিত 'বলাকা'-'প্রবী'-'মহ্য়া'-'বনবাণী' প্রভৃতি কাব্যে চমৎকার রূপায়িত হয়েছে।

রবীজনাথের মৃত্যুদর্শনও উক্ত গতিবাদের সঙ্গে জড়িত। জীবনের প্রবহ্মাণতাকে অব্যাহত রাধার জন্মেই মৃত্যুর প্রয়োজন, মৃত্যু যদি না থাকত তা হলে জীবন জড়ত্ব লাভ করে হবির হয়ে পড়ত। 'মরণের কিঞ্কিণী' বাজিয়ে

ক্ষীবনের 'ত্রস্ত নিঝ'রিণী' ছুটে চলেছে, মৃত্যুসানেই ক্রিম মৃত্যুভাবনাও জীবন বার বার শুচি হয়ে উঠছে। শীতের দিনের মরা পাতা যদি শাথা আঁকড়ে পড়ে থাকত তাহলে বসস্তের

দিনে কিশলগ্রের আবির্ভাব হত কী করে? মৃত্যু আমাদের প্রিয়বস্তকে হরণ করে বটে, কিন্তু আবার নতুন-কিছুও আমাদের দিয়ে যায়—নতুন করে পেতে চাইলে হারাতেও হয়। জ্গৎসংসারে এভাবে হরণ-প্রণের থেলা চলছে। র্বীক্রনাধের গতিবাদ, প্রাণতত্ব আর মৃত্যুভাবনা এক্সত্রে গ্রথিত, এবং এগুলিই রবী আদর্শনের বড়ো কথা। এ প্রসংক কবি গুরুর নিস্গৃদ্ধী ও উল্লেখ্য। প্রকৃতি-লোকের কাছ থেকেই ছিনি শিথে নিষ্ঠেছন আগে জিনোচনের মন্ত্র, নিস্গৃদ্ধীলারস-বিহারী নটরাম্ম তাকে দিয়েছে মুজির দীকা। এই নটরাম্মকে সংখ্যান করে কবি বলেছেন: 'ন্থের ভালে ভালে, কে নটরাম্ম, ঘুচাও সকল বন্ধ হো' এ সম্প্রকিছ মিলেই ব্রীক্রমীবনদশনকে সম্পূর্ণতা দান করেছে। 'বিচিত্র প্রবন্ধ' গ্রেখনির পাত্যের এনের স্থান্ধ রুগ্যাত র্যেছে।

সাহিত্যবসিক পাঠক এ বই-এ একটি অভিনৰ খাদ পাবেন। আমাদের
সাহিত্যে এ স্বাভের প্রস্ত চোৰে পড়ে কৈ ? খনং রবীন্দ্রনাথের হাত দিয়েও এরূপ
তেপা পুব বেশি বেক্সনি। কবির বিচিত্র ভাবনা, ভাবস্ত
রপ্ন-গর
মনের গাঁতময় প্রকাশ, পভীর অঞ্জুতি, আবেগের
শ্বন্দন, কুল মননন্দ্রতা, অপরূপ প্রকাশভন্ম, বাচনকলার রম্যাতা, ভাষার
বিভিক্ষ মুচনা, ইত্যাদি বস্ত একে ভিন্তচমংকার করে কুলেছে। এর রস্পিক্ত ব্চন
অবলালায় অন্দাদের ক্ষম এবন করে। আমরা অবাক হবে ভাবি, কাব্যসংসাবের রাজ্পুর রবীন্দ্রনাথ যাত্তত-ভরা এই সোনারে কান্তি কোগায় পোলেন!
আমাদের প্রাণ্কপিনী ঘুমন্ত বাছকরা এব প্রবাদ্ধিত হতে বাকে।

## 'পুন=6'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্রতমার সংক্রেক্তরার গোণাছক কৃষিকা 'পুন্ত' কাবো কবির নতুন কথা ও নতুন বালেছিল কবির নবালিটির প্রকাশ—কাবো প্রকৃষ্ণ প্রছালের প্রবাদ—প্রকৃষ্ণ সম্পূর্ণ ক বর মধ্যে— ভাষকজনার কেন্তে 'পুন্ত ও অনজ্ঞা—বাজবরস্পিপাল কবির মানবীর নহাজুল্ভি ও চিত্রকনিপ্রা— ভাষকজনার করেন্ত্র সক্ষার বোলাই—মানবহার সাবক কবির অপুন্তার প্রতিবাদ—ক্ষির বিশিষ্ট আন্তর্গ্রাম করেন্ত্র কবিত্র—উপন্তর্ভার )

পুনক' রবীজনাথের একাত্র-বালাত্র বছর বয়নে—পরিণত বার্ধক্যে বছিতে ক'বা। বাংলা ১৩০৯ লালের—মোটামুটি এক বছরের—কবিতা নিমে 'পুনক'। একক কবিতা ব কারাগ্রের নামকরণ যে স্বসময় কোনো পরিপূর্ণ আর্থ বছন করবে, এমন নয়। কিন্তু 'পুনক' নামটির মধ্যে আময়া রবীক্সকার্যাবার

তকেটি গভীর সংক্রেন্ড পাঠ করেছি। ববীজুকাব্যের একটি বুলং আবাদ 'দক্ষা'-য় এসে শেষ ক্ষেছে। ভারপর 'পরিশেষ' যেন কবির আদিমতে শেষের ছুচার কথা। কিন্তু কবি বেমনটি মনে করেছিলেন ভা ভো আর্থিক স্থেক। হবার নহা ভিনি স্নালির কথা চিক করে রথেলেও ভারে প্রকাশবাকেল অন্তর্গন কবিপ্রক্ষ ভাকে পাছতে দেখনি, সে নতুন পথে নতুন ভোলতে লেখনী চালনা করবার অলে কবিকে স্বল্ট প্রের্ণা ভূসিছে এসেছে। এট স্কিষ্ক কবিস্থার উল্কেশ্রেট ব্লকাল পুরে কবি লিখেছিলেনঃ

चाम पारांकरू आर वालवादव

विशिष्ट विरम्भ करें।...

मुख्य ছत्य चार्डव त्याव कवा चामत्य हुट्डे ठटण चाह, मुद्दम द्वाभिनी ,दाच छट्टे काव

ন্তন বেখনাভবে ।

ন্তত্ত্বাং 'পাবিশেষে'ও শেষ হল না। কৰি আৱিত্ত কৰ্লেন 'পুনল্ড'—হেমন চিঠির শেহে পুনল্ড নিয়ে নতুন কথা বলতে হয়। 'পুনল্ড'-তে সেই নতুন কথা আছে, আৱ

'আছে নতুন আছিতে কথা বলা—বেনজলি পুবে কৰি
বিন্ন জাবে কৰিব নতুন আবদাৰন কৰেনান, কৰলে চাইলেও ভাব পূৰ্ণ হয় আগটি
বাংগালনীৰ কাছে চৰাৰো আজাত ছিল। এখন হতে

ক্ৰিছাৰ বাচন হল সভজ্জ। এইপাই বৃচালন পাৰ্য ক্ৰেল সভজ্জাকেট কৰি ক্ৰিছাৰ উত্তম বাচনজাপে ব্ৰণ ক্ৰেছেন, শোষেৰ ছিকে মিলাইজ ক্ৰিছাই প্ৰাণাৰ্থন ক্ৰেছেন ক্ৰেছেন্দ্ৰকৈ ক্ৰিছাইল ক্ৰেছেন। আন্তিমেও একে খীকুছি স্থান ক্ৰেছেন।

'ন্তন কাল' কৰিছাৰ কৰি ইংল এই কাৰোৱ উপক্ষণ ও বীছির নতুনত্ব সম্পাক ম্পন্তনাৰেই নিদেশ দিবেছেন:

> ভাট ফিরে খাসতে হল খার একবার। দিনের শেষে নতুন পালা খাবার করেছি গুরু ভোষাতি মুখ চেত্তে, ভালোবাসাত হোলাই মেনে।

কবি বলতে চান যে, বললিন পূবে একলা কেবাণীর সমল নিয়ে তিনি বার হয়েছিলেন তাতে সমকালীন সকলকে তিনি তথি দিয়েছেন। পথ চলতে চলতে পরিশেষে দেখলেন, কখন পুরাতন কাল শেষ হয়ে নতুন আরম্ভ হয়েছে। একে অবচেলা করার সাধ্য তার নেই, ভাই নতুন ভালতে নতুন কথা আরম্ভ করেছেন একালের দাবী মিটাতে। একালের ব্যার অলংকারে কবি তার নিজবাণীকে সাজিয়ে প্রকাশ কর্লেন। ভ্রক্ষাস আগে লেগ 'পরিশেষ' কার্যারম্ভের অন্তর্ভুক্ত 'আগভ্রক' ক্রিণাটিতেও ক্রির এই একট মনোজার প্রকাশিত হ্যেছে।

ৰস্ত্ৰ 'পাৱিশেস' ক'বাগ্ৰেষে অস্থাত 'আগত্তক', 'সাধা', 'অনুণ্'' প্ৰচ্চি ক্ষেক্টি কবি হার মধ্যে কৰিব সংজ্ঞানে কবি হা ব্যৱধার প্রথম প্রেল্প দ্বাসায়। ভবিব নৰল্পতিত এই প্রকাসই 'পুনশ্চ'-তেত স্বাহী ক্লপ স্থাত ক্রেডে। প্রকাশ 'নাউক নামক কবিত'র কবি তার এই ন্ব-অব্পাহত রীতি স্থতে ব্যাব্যা ক্রেছেন, স্বেত্ত প্টে:

> णाव कम मध्यः, मानिद्वाद व्याध्यम्भवत् रहि । दाद देविधदा क्रम्बत्यः, कमकद्वादम ।

গ্ৰহ এক অনেক পৰে। বিধা-২ কেব বাইবে অমাধ আসব। প্ৰথা কৃষ্ট ভালোমক তাব আতিমায় এক ঠেলাঠেকি ক'লে।

বাউরে ,গতের নাগিছে ,দর না ,সাভের রেগে, অভরে জাগাতে হয় ছল তক পদুনানা ভবিতেঃ

বৰীক্ষাৰ অন্ত কৰি শাৰ বেণ ৰত পছপ্ৰবাদ্ধ প্ৰক্ৰিণা সম্পৰ্কে উন্ন মনোকাৰ আপন ক্ৰেচিন। বাংলা কৰি কাই কৰি অক্সেচলিত এটা নতুন আলিক তথ্য আনক বিশ্বঃ, অনেক জিল্লাসা ও সমালোচনার আৰ্কিটাৰ ঘটিহেছিল। আজ ঘৰীক্ষোত্ৰ মূগে এন্ট ৰাংলা কৰি ভাৱ অন্ত গম ৰাজন কৰেছে। মাকিন কৰি Walt Whitman টাবাছি Prose Verse-এই অন্ত ভ প্ৰধান লোকক এবং প্ৰপ্ৰদৰ্শক ব্ৰেটন। ইনি বৰ্ণজ্বনাথেই বৃদ্ধ সমলাময়িক। মনে হই, ব্ৰণজ্বনাথ মোটামুটি এই

নিকট কর্তট গলাক বিশা-বানার ,প্রব্য প্রাণ করেছিলেন ববা একেবে 'আলা-সাপ্টে আৰ্ভিগ্রক্মের সাফলা ,দলিরে ,গড়েন। বাংলা ভাষার সাবতীয় এশ ও কলি গ্রক্রতল্য দলিনি ,স্সানিক স্থেডনের প্রেট্টেরন বলে ইবটিয়া কী ?

ধ্রেণ্য স্থান্ত কিন্তু কৰা 'rhythm'। 'Rhythm' শব্দের বাংলা আদিশ্য না গালাহ হবা কিন্তু শ্যুতি বিশেষ কাল্ডেরর ওপর নিন্দ্রশাল 'metre' শ্রের আদিশ্যকণে ব্যেক্ত হত্যার, আম্বা জাব্দার আলে 'rhythm'-কে ভার্থকা হবং 'metre'-কে কণ্যকল নাম আলিছিত কর্মি। ভার্থকান্দর আগ্র ব্যুক্তাল কাল্ডেনের পূর্ব আহিকার কিল। আগ্র হর্মণ স্থা যে, ডিও ব্যুক্ত শ্রেণ্যুল ক্ষেত্র ব্যুক্ত ব্যুক্ত স্থান স্থান্ত ব্যুক্ত ব্যুক্তি স্থান্ত ব্যুক্ত

41.1 859 156146 8219 নিশ্ৰ হয় লাই সম্প্ৰকৃত্তিৰ প্ৰাৰ্থ লাক্ষ্য কাকে। অকটি প্ৰাৰণ-অভ্যানী য়াল ও প্ৰেৰ ছাবা বিভক্ত

धवरन विश्वक करत स भिनमुख्य करत जाकान करान वाहेरवर मिक करत जानसम्बन्धि क्ष वर्षे, किन्न ,कराना । कराना पूर्ण करिकात भावभुष्पाध्य , प्रकृति ना परि जयम नद। अपाः विरागम कणकश्च कर्ण मुक्त कर्म प्रदेशका प्रकाशके मरनास्वर्ध चानीन नारक रहत गाइत। नाम्मा शहकत नाका चानीन से नानमाम साइट। अहे श्री मा , करना राज्यार में बार वा अधीत । राज रिकार्ण प्रवेत मार्थ वेद वास नार्थ ख्यम १ हे गो न क्यालमा १८० हे ८० हि स्थाधम क्या का द लाभ कदा न छात्र, बला छ लाई द भाराकास्त्रत रात्रे हाराह । दहकाल विवह ब्रामा शास्त्रत पानक पान कावावधी, हर्ग । भारका कर करने पर्वत । क्षित्राकृतान वा क्षित्र मिनक व विद्राप्त कराय व समझालत पंचान विकक्त कार लक्षात, विलयो लाईन समाचा रोजिय वाला ७० व्याक्त श्राम्य । प्रकारके भरेशायम प्राप्त प्रत्यक्रमको है । प्राप्त प्रकारक प्रकार कर्नार रा प्रानाजन ना द्वा अहे साम चान्नार धारा कृतन सिल्लन। दाल काल्य वस्त हर्य कर्षण करकडे पृष्ट कल बर्डे, किस मुख्य पारीन बल ना। कादन, 5 केरन चाकर व क्षणमाणि दवर श्री ह 5 दरन चारेम कर छ 5 कुरन चाकर देव पढ श्री गढ निरुध-मा प्रशासक किथि हा (पाक्षे अला। अक्या अक्षांस्थ अविवास मुन्युन पार्वान हा । भारता भारता । अध्यक्षको नारमात राज्यकार मुक्तक ६ मा। এবানে মহিপাত ও চরপ্রিভাষ সম্প্রভাবে কবির অভারের শ্বেরসের অধীন।

কিছ বৰীপ্ৰনাথ সমজ্জ-কৰেইনের প্রথমানস্থায় এই ব্রক্তির সংশ্লী স্থাবতার করতে গারেননি। 'পরিশেষ' কার্যের 'আগেরক', 'সাধী', 'অর্থী' প্রাচ্ছি ক্রিতার করি প্রাবের আটি ও চ্যমান্তরে পর যতিগতন্ট অঞ্সরণ করেছেন, আটি ওছর মাত্রার বিভক্ত পর্বের রূপকল্পে মিলহীন পরার লিপেছেন। কিন্তু অভি শীঘ্রই যে কবি গভাকবিতার স্বাধীনতার রূপটি উপলব্ধি করেছেন তার প্রমাণ 'পুনশ্চ'। গভাছনে যেতিপত্তন নির্দিষ্ট কোনো প্যাটার্ণ বা রূপকল্পের ওপর নির্ভরণীঞ্জ

গ্ৰছল সম্পৰ্কে কবির শস্তব্য

নয়। বাক্যের ভাবের ওপরই যতিবিভাগ নির্ভর করে এবং সম ও বিষম মাতার ৪, ৫, ৬, ৭,৮,১০, এমন কি, ১১,১২,১০ মাতার পর্বও পরস্পার সংলগ্ন থাকে; আরু

এগুলিকে নিযন্ত্রিত করে বাক্যের অন্তর্গত ভাবছেল। ভাবছেল এখানে হার্মনির কাজ করে। রবীক্রনাথ তাঁর নব-উদ্ভাবিত গগছেল সম্পর্কে একটি চিঠিতে সরস মন্তব্য করেছেন: "সপ্তণদীর বা চতুর্দশণদীর পদক্ষেপটা প্রতিদিন মানায় না। তাই বলে প্রাত্যহিক পদক্ষেপটা অন্তানে পড়ে বিপদ্জনক হবে এমন আশক্ষা করিনে। তাই বলে প্রাত্যহিক পদক্ষেপটা অন্তানের অবচ সেই প্রতিদিনকেই লক্ষ্মীন্ত্রী চিরন্তনকরে তুলছে, যাকে চিরন্তনের পরিচয় দেবার জন্মে বিশেষ বৈঠকখানায় জলংকত আরোজন করতে হয় না তাকে কার্যন্তিহে গণ্য করি। অবচ চেহারায় সেগছের মতো হতে পারে। তার মধ্যে বেস্কর আছে, প্রতিবাদ আছে, নানাপ্রকার বিমিশ্রতা আছে, সেইজন্তেই চারিত্রাশক্তি আছে। তারন মেয়ে দেখা যায়, যার সহজ চলনের মধ্যেই বিনাছলের ছন্দ আছে। কবিরা সেই অনায়াসের চলনদেখেই নানা উপমা খুঁজে বেড়ায়। সে-মেয়ের চলনটাই কার্য, তাতে নাচের তাল নাই-বা লাগল, তার সঙ্গে মৃদক্ষের বোল দিতে গেলে বিপত্তি ঘটবে। তাই পেল আমার 'পুন্ন্চ' কার্যগ্রন্থের কৈফিয়ত।" কবি অন্তত্র ছন্দ সম্পর্কে আলোচনায় বলছেন:

"ছলটাই যে ঐকান্তিকভাবে কাব্য তা নয়। কাব্যের মূল কথাটা আছে রসে, ছলটা এই রসের পরিচয় দেয়। অআজ গগুকাব্যের উপরে প্রমাণের ভার পড়েছে যে, গগুও কাব্যের সঞ্চরণ অসাধ্য নয়। অশ্বারোহী সৈগুও সৈগু, আবার পদাতিক সৈগুও সৈগু—কোন্ধানে তাদের মূলগভ মিল? যেথানে লড়াই করে জেতাই তাদের উভয়ের সাধনার লক্ষ্য। কাব্যের লক্ষ্য হুদয় জয় করা—পগুরে ঘোড়ায় চড়েই হোক আর গগু পা চালিয়েই হোক। সেই উদ্দেশসিনির সক্ষমতার ঘারাই তাকে বিচার করতে হবে। হার হলেই হার, তা সে ঘোড়ায় চড়েই হোক, আর পায়ে হেঁটেই হোক। শগুই হোক, পগুই হোক, রসরচনামাত্রেই একটা স্বাভাবিক ছল থাকে। পগু সেটা স্প্রভাক, গগু সেটা অস্তনিহিত। সেই নিগৃত্ ছলটিকে পীড়ন করলেই কাব্যকে আহত করা হয়।পগুছলবোধের চর্চা বাধানিয়মের পথে চলতে পারে। কিন্তু গদাছদের পরিমাণ-

বোধ মনের মধ্যে যদি সহজে না থাকে তবে অলংকারশান্তের সাহায়ে এর ছুগমতা পার হওয়া যায় না। অথচ অনেকেই মনে রাখেন না যে, যেহেতু গদ্য সহজ, সেই কারণেই গদ্যছন্দ সহজ নয়। তেকথা উঠতে পারে, গদ্যকার্য কী? আমি বলব, কীও কেমন জানি না; জানি যে, এর কার্যরম এমন একটা জিনিস্যাযুক্তি দিয়ে প্রমাণ কর্বার নয়। যা আমাকে বচনাতীতের আম্বাদ দেয় তা গদ্যবা পদ্য-ক্ষেত্ই আম্বন, তাকে কার্য বলে গ্রহণ করতে পরায়ুধ হব না।"

দেখা যায়, রবীক্রনাথ 'পুন\*চ' কাব্যগ্রন্থের বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে বলতে গিয়ে বইথানির গদ্যছলেনর ওপরেই জাের দিয়েছেন বেশি। কিন্তু 'পুনশ্চর' অপরাপর বিষয়েও অনক্রতা বর্তমান। তা হল, [১] বান্তবনির্ভর রসের প্রাধান্ত, [২] মানবায়তা, [৩] চিত্র ও কাহিনীর অপ্র মিশ্রণ। এই বৈশিষ্ট্যগুলি ছাড়া কবির পূর্বতন নিস্গ্রীতি, রোম্যান্টিক অমুভূতির পরিচয়্নও 'পুন\*চ' কাব্যে নানাস্থানে

ভাবকল্পনার ক্ষেত্রে 'পুন•চ'-র অন্যতা রয়েছে। কিন্তু লক্ষ্য করবার বিষয় এই যে, ওই বস্ত গুলো।
বর্ণনার সংযম ও চিত্রধন হতে বিচ্যুত হয়নি। কাব্যের
প্রথম দিকে কয়েকটি কবিভা রয়েছে যেগুলিতে কবির

নিসর্গপ্রীতি ও রোম্যান্টিক শ্বতির জগতে বিচরণের চিন্ত পরিশ্বন্ট । এগুলিতে আবার কল্পনার মায়াঞ্জনস্পর্শ যেমন স্বল্লমাত্র লেগেছে, তেমনি রয়েছে চিত্রান্ধন-নৈপুণ্যের বিশেষ পরিচয়। নিসর্গের প্রিয় চিত্রগুলি কবি একের পর এক উন্মোচিত করে চলেছেন, কোনো বর্ণসম্পাতের দ্বারা তাকে ক্রত্রিম করে তুলেননি, অথবা বিশেষ কোনো কাল্পনিক উপলব্ধির দ্বারা কবিতাগুলিকে কবিমানসের নিগৃত্ ব্যাধ্যান্ধণে উপস্থাপিত করেননি। কোথাও পল্লাতীরের সজীব শামলিমা, কোথাও কোপাই-নদীর শ্বীর্ণ পাণ্ড্রতা, কোথাও বীরভ্মির রাঙামাটির গৈরিক সমারোহ কবির চিত্তে আস্ক্তিবির্হিত নিসর্গরসাত্রভূতির সঞ্চার করেছে। এরই সঙ্গে উপসংহারের দিকে কবির আত্মকথায় রোম্যান্টিক ভাব্কভার পরিচয়ও বিশ্বন্ত হয়েছে। কবির একালের নিসর্গপ্রীতি কতকটা 'ছিল্লপত্র' ও 'চৈতালি'র নিসর্গব্দান্ধনিক সমধ্মী—'সোনারত্রী'-'চিত্রা'র কবিমানসের স্ক্রসঞ্জরণ, অথবা সৌন্ধনিত্বলব্ধির তত্ত্ব এবানে তাঁকে কবিতা-রচনাম্ন প্রেরণা দেমনি। 'কোপাই' কবিতার শেষাংশ উদ্ধার করে কবির চিত্রধর্মী বাত্তব দৃষ্টি ও নিরাসক্ত নিসর্গতিপভোগের দৃষ্টান্ত দেওয়া যেতে পারেঃ

তার ভাঙা তালে হেঁটে চলে যাবে ধহক-হাতে সাঁওতাল ছেলে;
পার হয়ে যাবে গোকর গাড়ি
আঁটি আঁটি ধড় বোঝাই করে;

হাটে বাবে কুমোর
বাঁকে করে হাঁড়ি নিয়ে;
পিছন পিছন বাবে গাঁরের কুকুরটা,
আর মাসিক তিনটাকা মাইনের গুরু
হেঁড়া ছাতি মাধার।

গদ্যচ্ছন শুধু গদ্যকেই কবিতার রাজ্যে অধিকার দেয়নি, সেই সঙ্গে সাধারণ কথোপকথনের ভূচ্ছ ভাষাকেও। 'বাসা' কবিতায় ময়্রাকীতীরে কাল্পনিক বাসা বাঁধার স্থা কবি দেখেছেন। কবিতাটির শেষে কবির পূর্বেকার রোম্যান্টিক নিস্পঞ্জীতি স্পষ্ট, যদিও ভাষা আর প্রকাশরীতিতে আধুনিকভার ছাপ রয়েছে:

> আমার মন বসবে না আর কোণাও, সবকিছু থেকে ছুটি নিয়ে চলে যেতে চার উদাস প্রাণ মযুরাক্ষী-নদীর থারে।

'পুকুরধারে' কবিতাটি পড়তে পড়তে 'চৈতালি' ও 'ক্ষণিকা' কাব্য আমাদের মনে পড়ে যায়। কবিতাটির শেষে 'ক্ষণিকা' কাব্যের 'কল্যাণী'র ছবি ফুটে উঠেছে, পঙ্গীর নিস্গচিত্র মায়াম্য়ী নারীর রূপ-পরিগ্রহ করেছে:

সে আঙিনাতে আসন বিছিয়ে দেয়,
সে আঁচল দিয়ে ধুলো দেয় মুছিয়ে;
সে আমকাঁঠালের ছায়ায় ছায়ায় জল তুলে আনে,
তথন দোয়েল ভাকে শজনের ডালে,
ফিঙে লেজ ছলিয়ে বেড়ায় থেজুরের ঝোপে।

রোম্যান্টিক কবিচিত্তের স্বভাবই এই যে, তা পুরাতন স্মৃতির রাজ্যে পরিভ্রমণ করায়। এইরপ স্মৃতিবিস্মৃতি নিয়ে লেখা কাজভোলানো স্থরের কবিতা তৃএকটিও এই পর্যায়ের। 'স্থনর' কবিতায় এরপ রসাবেশের পরিচয় পাচ্ছি। 'ছায়ায় আলোয় গাঁধা অবকাশের নেশায় মছর আযাঢ়ের দিন' কবির মনে অনির্বচনীয় রোম্যান্টিক স্থরের স্পর্শ এনে দিয়েছে, কবি শুনছেন:

এ আকাশবীণায় গোড়-সারঙের আলাপ, সে-আলাপ আসছে সর্বকালের নেপথ্য হতে।

'পুন" চ'-র দিতীয় শ্রেণীর কবিতা চতু পার্শ্বের পরিচিত সংসারের মাত্রয়কে নিয়ে। অবহেলিত মাত্রয়, তুচ্ছ মাত্রয় অথবা ঘটনাচক্রে বিভৃত্বিত মাত্রয়ের কাহিনী এই শ্রেণীর কবিতার বিষয়। কল্লিত কাহিনী, তার সঙ্গে স্থানে স্থানে চিত্রের যোজনা রয়েছে। আর, উপসংহারে প্রকাশ পেয়েছে ঘটনার চমকে উচ্ছেলিত করুণ রস—যেমন, শেষ চিঠি, ক্যামেলিয়া, সাধারণ মেয়ে, একজন লোক,

বাস্তবরসপিপাস্থ কবির মানবীয় সহাত্ত্তি ও চিত্রকর্মনৈপুণ্য বাঁশি প্রভৃতি। কয়েকটিতে ববীক্রনাপের মানবীয়
সহাম্বভৃতি শিশুর অন্তর পর্যন্ত ব্যাপ্ত হয়ে গিয়েছে।
শিক্ষকশ্রেষ্ঠ রবীক্রনাপের শিশুর প্রতি সহম্মিতার
কয়েকটি চিত্র বয়েছে ছোটগল্লগুলিতে,—'পুনশ্চ'তে

কাব্যাকারে তারই পুনরাবৃত্তি দেধছি। 'ছেলেটা' ও 'অপরাধী' এই শ্রেণীর। রবীন্তনাপের ছোটগল্লগুলিতে ঘটনা ও বৃদ্ধির বিশায়কে অতিক্রম করে প্রায়শ হৃদয়ভাবই প্রধান স্থান গ্রহণ করেছে। তবু 'পুনশ্চ'-র কাহিনীর **আধারে লেখা** কবিতাগুলো ছোটগল্লের কাব্যরূপ নয়। এদের লিরিক আবেদন আরো ম্পষ্ট, আরো গভীরতর। কাহিনীকে মাত্র অবলম্বন করে, চরিত্রের পরিচয় ঘটনা অপেক্ষা বিরুতির ওপর নির্ভরশীল রেধে, ব্যঞ্জনায় একটি ভাবোছেল পরিণামের দিকে কবি আমাদের নিয়ে গিয়েছেন। সংক্ষিপ্ত পরিসরের মধ্যে হলেও, ছোটগল্পে ঘটনা ও অঘটনের বিশেষ স্থান আছে। কাহিনী-অবলম্বনে রচিত এই কবিতাগুলিতে ঘটনা অপেকা চরিত্রের অভ্যন্তরভাগেই কবি আমাদের আকর্ষণ করেছেন। 'অপরাধী' ঠিক কাহিনীনির্ভর নয়, চরিত্রবিশ্লেষণমূলক। শিক্ষক রবীক্রনাথের শিশুমনন্তত্ত্ব সম্পর্কে অভিজ্ঞতা এর ভিত্তি। ভালোমন্দের অতীত যে মান্ন্র, বাইরের ব্যবহারের দিক হতে তার ষণার্থ পরিচয় পাওয়া যায় না—এই ব্যাপক মানবীয়তাও কবিতাটির মধ্যে সক্রিয়। 'আমি ওকে দেখি কাছের থেকে, মানুষ বলে, ভালোমন পেরিয়ে'—এই সহজ সতাদৃষ্টি এই শ্রেণীর সমস্ত কবিতাগুলির মূলে রয়েছে। 'ছেলেটা'-য় কবির এই সহামুভৃতি আরো প্রথব। কবিতায় বেথাপ্পা অসংগত প্রকৃতির মান্তুষের ওপর কবির সহান্ত্রতি। এরপ वाक्ति य অন্তরালে নাম-করা মানবদরদী হতে পারেন, তার আভাদ দিয়ে कविजाि मगाश्च करत्राह्म कवि। मान त्रांथा हरत, त्रवीखनाथ চিত্রশিল্পেও মনোনিবেশ করেছিলেন। বাইরের বিসদৃশের মধ্যে অন্তরের মানুষ্টিকে কবি ও চিত্রকর রেখা ও রঙের সামঞ্জপ্তের প্রে চেয়েছেন। ফলত, এই শ্রেণীর কবিতাগুলিতেও সেই চিত্রকর্মনৈপুণ্য ফুটে উঠেছে।

'ক্যামেলিয়া' বহুল পরিমাণে ঘটনানির্ভর, বর্ণনায় অকারণ বিষ্ময় স্থিটি করার প্রায়াস কোথাও নেই। কবিতার শেষে ছোটগল্পের মতো ঘটনার চমক, আবার কাব্যরসেরও ইন্দিতময়তা। 'ছেঁড়া কাগজের ঝুড়ি' করণ্রসাত্মক কাহিনীর আবারে রচিত কাব্য, লে ছোটগল্পই, সংক্ষিপ্ত ও সংযত বর্ণনাম কিন্তু যথার্থ কবিতা। 'শেষ চিঠি' বোধ হয় এই শ্রেণীর শ্রেষ্ঠ একটি রচনা। এতে কাব্যরসের আয়োজনই প্রচুর, কাহিনী কাব্যকে তার স্থান ছেড়ে দিয়েছে। ঘটনা-কয়েকটিও

কতকণ্ডলি কবিতার লক্ষণীয় বৈশিস্ত্য অপরিসীম করণ কাব্যরসকে 'ফুর্তি দেওয়ার জন্মেই যেন স্প্রতি হয়েছে। 'বাঁশি' কবিতায় কবি সদাগরের অফিসের কনিষ্ঠ কেরাণীর মনের অন্তর্রতম কোণে

আমাদের প্রবেশ করিয়ে দিয়েছেন। 'চিত্রা', 'চৈতালি' রচনার কালে কবির বাস্তব মানবপ্রীতির এইরূপ সহজ পরিচয় কোনো কোনো হানে আমরা দেখেছি। 'পূনশ্চ' কাব্যে এই সহজ মানবীয়তার উদ্বোধন দেখে এবং কবির শেষের রচনাগুলিতে এর ব্যাপ্তি লক্ষ্য করে আমরা রবীক্রকাব্যের একটি প্রধান ধারা সম্পর্কে অবহিত হতে পারি। 'বাশি' কবিতার সঙ্গে 'চিত্রা' কাব্যের 'প্রেমের অভিষেক' কবিতাটি মিলিয়ে পাঠ করলে ভালো হয়। এইখানে কবি কেরানীভ্রীবনের ভূমিকা করে সাধারণভাবে মানবপ্রেমের মহিমা বর্ণনা করেছেন। একটি বাস্তব চিত্র উপস্থাপিত করে ভূচেছর মধ্যেও চিরস্তন ও অসাধারণকে দেখবার প্রয়াস করেছেন। কবিতাটির শেষের:

ষ্ঠাৎ খবর পাই মনে আকবর বাদশার সঙ্গে হরিপদ কেরাণীর কোনো ভেদ নেই।

প্রভৃতি পঙ্জির সঙ্গে 'চিত্রা'র:

সেপা আমি জ্যোতিয়ান্
অক্ষর যৌবনময় দেবতা-সমান,
সেপা মোর লাবণ্যের নাহি পরিসীমা,
সেপা মোরে অপিয়াছে আপন মহিমা
নিধিল প্রণয়া; সেপা মোর সভাসদ্
রবিচন্দ্রতারা, পরি নব পরিছদ
ভনার আমারে তারা নব নব গান
নব-অর্থভরা।

ইত্যাদি চরণের ভাবগত ঐক্য তুলনার যোগ্য, যদিও বান্তব-পারবেশের মাঝধানে স্থাপিত হরিপদকেরাণীর সঙ্গেই আমাদের আত্মীয়তা বেশি অমূভূত হয়। পুনশ্চ'র-তৃতীয় পর্যায়ের কবিতাগুলি কবিহৃদয়ের বিশেষ একটি ভাবপ্রেরণা হতে সঞ্জাত। উপরিলিখিত মানবীয়তারই বিশেষ গভীর পারিচয় অম্পৃশুতার প্রতিবাদরূপে কয়েকটি পুরাতন কাহিনীকে অবলম্বন করে প্রকাশিত হয়েছে।

মানবভার সাধক কবির অস্পৃখ্যতার প্রতিবাদ অস্খতা-নিবারণ-কল্পে গান্ধীজীর হরিজন-আন্দোলন এসকল কবিতার বহিঃপ্রেরণা। কবিতাগুলির মধ্যে যেমন কাহিনীর আকর্ষণ রয়েছে, তেমনি রয়েছে

চিত্রসৌন্দর্য, আর পরিশেষে পীড়িত মানবের মুক্তির কথা—কারণ্য ও প্রশান্তিতে পূর্ব। মন্দিরের মধ্যে স্বার্থমগ্র পূজারীর পূজা মানবপ্রেমিক রবীক্রনাথের আধ্যাত্মিক উপলব্ধির বিরুদ্ধ বস্তুঃ

ভজন পূজন সাধন আরাধনা সমন্ত থাক পড়ে। অন্ধকারে লুকিয়ে আপন মনে কাহারে তুই পূজিস সঙ্গোপনে, নয়ন মেলে দেখ দেখি তুই চেয়ে দেবতা নাই ঘরে।

এই হল রবীন্দ্রনাধের চিরন্তন ধর্মোপল্রি। ষেথানে অধম দীন মাহুষের বাস সেখানেই দেৰতা রয়েছেন, এটা তাঁর 'গীতাঞ্জলি'-রচনাকালের উপলবি। স্তরাং পূর্ব হতেই রবীক্রনাথ অস্পৃখতার ঘোরতর বিরোধী। 'অচলায়তন' নাটকে কবি পুর্বেই কুসংস্কারকে তীব্রতম আঘাত দিয়ে প্রাভৃত করেছেন। এধানে পুন্র্বার রবীক্রনাথের দেই পূর্বতন ধারণার প্রকাশ ঘটেছে—আরো স্পষ্টভাবে, কাহিনীর আকর্ষণের মাধ্যমে। এ সম্পর্কে প্রথম কবিতা 'গুচি' রামানন্দের কাহিনী নিয়ে। রামানন ও শিক্ত ক্বীরের মিলন ও মানবতার জ্বে ক্বিতাটি স্মাপ্ত। বিতীয় কবিতা 'রঙরেজিনী'তেও অস্পৃশ্যতার পরাজয় দেখানো হয়েছে। 'মুক্তি' কবিতাটির সঙ্গে 'এবার ফিরাও মোরে' বা 'মালিনী' নাটিকার অন্তর্গনি ডাববস্ত তুলনীয়। স্বার্থমগ্ন অবকৃদ্ধ জীবন দীন। অহংকার ও আভিজাত্যের বেষ্টন হতে মুক্তির নামই মৃক্তি। 'প্রেমের দোনা', 'স্থান সমাপন' কবিতাও একই ভাবের। এগুলোর মধ্যে 'প্রথম পূজা' কবিতাটি কিছু বৈশিষ্ট্যের দাবী করতে পারে। এতে ছোট-গল্পের মতোই কাহিনীর কিছু প্রাধান্ত রয়েছে, আর স্থানে স্থানে বর্ণনার মধ্য দিয়ে চিত্রগত সৌন্দর্য ফুটে উঠেছে। ঘটনার দিক হতে ট্রাজেডি, ভাবের দিক হতে শাস্তরদ এই কবিতার ফলশ্রুতি। এই কবিতাটিতেই প্রথম অতিদীর্ঘ চরণ্বিস্থানের পরিচয় পাওয়া গেল।

পুনশ্চ'-র কবিতাগুলির শেষ বিভাগটি হল বিশিষ্ট ভাবপ্রেরণাময় ও
সাংকেতিকতাধমী কয়েকটি কবিতা। যেমন—'চিররূপের বাণী', 'শিশুতীর্থ' ও
'শাপমোচন'। 'চিররূপের বাণী' কবিতাটি 'রূপবাণী' বাক্চিত্রের হারোদ্ঘাটন
উপলক্ষ্যে রচিত হয়। এতে দেহমুক্ত শুদ্ধ রূপ এবং
করের বিশিষ্ট ভাবপ্রেরণান্য
কয়েকটি কবিতা

কবিতাটির মূলে রয়েছে সৌন্দর্যচেতনা সম্পর্কে কবির
বিশুদ্ধতার ধারণা। 'শিশুতীর্থ' কবিতাটি পূর্বেকার লেখা 'The Child'-নামক
তাঁর ইংরেজি রচনার ভাববিন্ধার। যীশুধি স্টকে আদর্শস্বরূপ গ্রহণ করে শিশুজন্মের মহিমার দিকটি এতে কীতিত হয়েছে। আসলে পশুশক্তির ওপর চিরন্তন
মানবসত্য—মানুষের ধর্মের জন্মগ্রহণ করল মানবীমাতার ক্রোড়ে। কবিতাটিতে যাত্রী
মানুষ্বের যাত্রাপথের অপূর্ব সাংকেতিকতাময় বর্ণনা দেওয়া হয়েছে:

যাত্রীরা চারিদিক থেকে বেরিয়ে পড়ল
সমুদ্র পেরিয়ে, পর্বত ডিভিয়ে, পথছীন প্রান্তর উত্তীর্ণ হয়ে—
এল নীলনদীর দেশ থেকে,
প্রাকাররকিত নগরের সিংহ্লার দিয়ে,
লতাজালজটিল অরণ্যে পথ কেটে।
কেউ আসে পায়ে হেঁটে, কেউ উটে, কেড ঘোড়ায়, কেউ হাতিতে,
কেউ রথে, চীনাংশুকের পাতাকা উড়িয়ে।
নানা ধর্মের পূজারি চলল ধূপ জালিয়ে, মন্ত্র পড়ে।
রাজা চলল; অহুচরদের বর্শফিলক রৌজে দীপামান,
ডেরী বাজে শুরু গুরু মেঘমক্রে।
ভিক্ষু আসে ছিয় কয়া পরে,
আর রাজ-অমাত্যের দল স্বর্ণলাঞ্চনগতিত উজ্জল বেশে।
জ্ঞানগরিমা ও বয়সের ভারে মন্তর অধ্যাপককে ঠেলে দিয়ে চলে
চটুলগতি বিভার্থী ব্রক।

মেরেরা চলেছে কলহাস্ত্রে—কত মাতা, কুমারী, কত বধ্—
থালায় তাদের খেতচন্দন, ঝারিতে গন্ধদালিল।
বেখাও চলেছে সেই সঙ্গে—তীক্ষ তাদের কণ্ঠস্বর,
অতি প্রকৃট তাদের প্রসাধন।

চলেছে পদু, থঞ্জ, অন্ধ আতৃর,
আর সাধুবেশী ধর্মব্যসায়ী
দেবতাকে হাটে হাটে বিক্রয় করা যাদের জীবিকা।
সার্থকতা!
স্পষ্ট করে কিছু বলে না—কেবল নিজের লোভকে
মহৎ নাম ও বৃহৎ মূল্য দিয়ে ওই শ্বটার ব্যাধ্যা করে,
আর শান্তিশকাহীন অনন্ত স্থযোগ ও আপন মলিন
দ্বিল্ন দেহমাংসের অক্লান্ত লোলুপতা দিয়ে কল্লস্বর্গ রচনা করে।

রচনাটির বৈশিষ্ট্য এই যে, এটি নৃত্য ও মৃকাভিনয়ের পটভূমিকা-হিসেবে রচিত হয়েছিল। এর কথিকা-অংশ আবৃত্ত হবে এবং সেই সঙ্গে মাঝে মাঝে গানের সঙ্গে মৃকাভিনয় চলতে থাকবে, এ-ই ছিল এই রচনার উদ্দেশ্য। 'শাপ-মোচন'ও এইরপ একটি নৃত্যাভিনয়যোগ্য কথিকা। পূর্বেকার 'রাজা' নাটকের বিষয়বস্ত 'শাপমোচন' কথিকার ভিত্তি। আন্তর রূপের কাছে বাছরপের পরাজ্ম সাংকেতিকতার মাধ্যমে প্রকাশ করাই ছিল কবির উদ্দেশ্য। এই রচনাটি সম্পর্কে রবীক্রজীবনীকার প্রভাতকুমার বলছেন: "রবীক্রনাথ যেমন সংগীতকে ওন্তাদ-বৈয়াকরবের হাত হইতে মৃক্তি দিয়া রসজ্ঞের কাছে আনিয়ছেন, তেমনি নৃত্যকেও করিবার চেষ্টা করিতেছেন। 'শাপমোচন' ইহার প্রথম চেষ্টা। একটি আখ্যাম্বিকাকে লইয়া তাহাকে নৃত্যে-গীতে ভরিয়া তোলা যায় কিনা, কবি তাহারই পরীক্ষা করিতেছেন। নাট্যে কথাবার্তা নাই, অভিনয় মৃক, কেবল গানে ও ভঙ্গিতে ভাবের প্রকাশ হইতেছে।" নবতর পরীক্ষানিরীক্ষায় হতকেপে কৰিগুরুর ক্লান্তি ছিল না।

দেখা গেল, 'পুনশ্চ' কাব্যে বিষয়বস্ত ও ভাব অপেক্ষা ভদ্দির নতুনস্থই যেন
সমধিক। যে-মহাকবি যৌবনে ও প্রৌচ্বয়সে কাব্যে অজ্ঞ রীতির ও
হন্দোভদির প্রবর্তন করেছেন, তিনি বার্ধক্যে নতুন
উপনংহার
করে চিত্রকলায় হাত দিলেন, এবং কাহিনীর অবলম্বনে
ও গভারীতির প্রবর্তনে কীরূপ সার্থকতা অর্জন করলেন তা বিশ্বয়ের বিষয়।
'পুনশ্চ' বইখানি এই বিশ্বয়ের সাক্ষ্য দিচ্ছে এবং রবীক্রনাথের উত্তরকাব্যের
ভূমিকারূপে বিরাজ করছে।

## 'বলাকা'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্বিচনার সংকেতস্থা ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পুর্বোধ্য কাব্যহিদেবে একদা 'বলাকা'-র অথ্যাতি—'বলাকা'-র বর্ধান্তি—'বলাকা'-র প্রেক্ষণীয় ভাষান্তিস্থি—'বলাকা' কবির নতুন উপলব্ধি—বিষের গতি-অমুশুবে 'বলাকা' অতিমাত্রায় বিশিষ্ট—জাতীয় জীবনের বহুতর প্লানির বিষয়ে কশির দৃষ্টিক্ষেপ—'বলাকা' কাব্যে ফরাসী দার্শনিক বের্গস'-র প্রভাবপ্রদক্ষে—'বলাকা-'র কবির বাস্তবজীবনদর্শন—এই কাব্যের ভূএকটি কবিতা সম্পর্কে—উপসংহার ]

### ॥ এक ॥

কবিগুরুর রাশীকৃত সংগীতের ফদল যথন ঘরে উঠল 'গীতাঞ্জলি'-'গীতিমাল্য'-'গীতালি' প্রভৃতির স্বরের তরণীতে, তথন সাধারণের প্রত্যাশা ছিল কবি কথা-বিলাসী ও স্থরশিল্পী-হিসেবেই পরিচিত থাকবেন। ভ্রম দূর হল 'বলাকা'-র প্রায়ন্তিক ভূমিনা পক্ষধেনি শুনে। এ তো জলের কোমল কলধ্বনি বা মাটির নরম স্পর্শ নয়। এ রীতিমতো কড়া গল্পে মননের নভোলোক স্ক্রন করা। এর মধ্যে কঠোর খুব স্পষ্ট, কোমল কোথায় তা সহক্ষেধরা যাচ্ছেনা। 'বলাকা'-র কাব্যক্রপ আর কাব্যবস্ত হুই-ই সাধারণের কাছে বিশায় বহন করে আনল, তা যে-পরিমাণে অভিভৃত করল সে-পরিমাণে রসের

বস্তত, 'বলাকা' শৈক্ষিত সাধারণের কাছেও তুর্বোধ্য কাব্যহিসেবে অব্যাতি পেয়েছিল; আর, 'গীতাঞ্জলি'র পর থেকে 'গীতালি' পর্যন্ত যাবতীয় গীত ও নাট্যরচনার মধ্য দিয়ে ধীরে ধীরে 'বলাকা'র ভূমিকা যেরচনা করা ইচ্ছিল সেবিষয়ে শ্রোতারা ছিলেন উদাসীন। ফলে 'গীতালি'র স্থর আর 'বলাকা'র ধ্বনি ছুর্বোধ্য কাব্যহিষেবে যে এক, 'কাল্পনী' ও 'বলাকা'র মধ্যে যে তুলনার একদা 'বলাকা'র তুলাদণ্ড রাখা যেতে পারে—এ তাঁরা চিন্তা করার অ্থাতি অবকাশও পাননি। 'বলাকা' হুর্বোধ্য এ কথা কি ঠিক ? কাব্য কি কথনো ছুর্বোধ্য হয়? একদিক থেকে রবীক্রকাব্যই তো ছুর্বোধ্য—'সোনার তরী' ছুর্বোধ্য, 'চিত্রা' হুর্বোধ্য, 'জীবনদেবতা' ছুর্বোধ্য, আরও কত কী ছুর্বোধ্য! আসল কথা এই যে, গীতিকবিতার মধ্যে কোনো নির্দিষ্ট অর্থ অন্থসন্ধান করলে তা জ্বটিল হতে বাধ্য। অথচ আমরা রবীক্রকাব্য-বিচারণায় গোড়ার থেকে ঠিক তা-ই করে আসছি। এককালে যথন আখ্যানকাব্যের যুগ্ ছিল তথন কাব্যের কোনো-

না-কোনে। অংশ নিদিষ্ট একটা অর্থ বছন করত নিশ্চরই। কিন্তু কাবাকবিতা বধন কাহিনী ও বস্তুর বাঁধা সড়ক ছেড়ে কবিমানসের অন্তঃপুরশায়িনী হল তথন তার স্পষ্ট অর্থ রইল কোণায়? তথন অর্ধেক অর্থপূর্ণ, বাকি অর্ধেক নির্থক, আর, অর্থে-নির্থে মিলে একটা অধরা মায়া—যা অর্থপ্রত্যাণী বৈষয়িকদের মনে নানা অনর্থের জন্ম দিয়েছে। তাই 'দোনার তরী'র বিদেশিনী মেয়েকে অনিবার্থ মাধারণে থাকতে দেওয়া হয়নি—সাকার ত্রন্ধ, নিরাকার ত্রন্ধ, মহাকাল প্রভৃতির গোটা এবং প্রকাণ্ড অর্থের মধ্যে নিমজ্জিত করে দেওয়া হয়েছে। কবিওকর কল্লিত 'कीर्नामरण' (धरक कीर्न हिनित्र नित्र, जाद शक्षव परित्र, उत्माद नित्र করে দেওয়া হয়েছে। অথচ সুর্সিক্মাত্রেই অনুভব করবেন, এই জীব্নদেবতা তাঁর নিজ অন্তরেরও কল্লিত চালকশক্তি। এর সঙ্গে একটা কাব্যিক আত্মীয় সম্পর্ক কল্পনা করে বেশ কিছু স্বগত উক্তি করা যেতে পারে। 'চিত্রা' কাব্যের পর্যায়ে খব সংগত কারণেই কবি এই জীবনদেবতার কল্পনায় বিমুগ্ধ অন্তব্তের ক্তি প্রকাশ করেছেন, এবং এর পর ততোধিক সংগত কারণেই জীবনদেবতার কল্পনা ক্ষীণ হয়ে অবনুপ্ত হয়ে গেছে। এরকম নানা ক্ষেত্রে গোটা একটা অর্থ অমুধাবন না করে তৃপ্তি পাওয়া বায়নি বলেই রবীক্রকাব্যে মনগড়া অর্থের প্রসার ঘটেছে, বিশুদ্ধ কাব্যরসের ক্ষেত্রে উপনিষদকে আহ্বান করে নিয়ে এসে উচ্চাসন দেওরা হয়েছে।

সাধারণের কাছে 'বলাকা' কাব্যের ছুর্বোধাতা এর কবিছে কিংবা ভাব-কল্পনার সে-পরিমাণে নয়, মে-পরিমাণে এর কাব্যরীতিতে। কবির অফুভব পাঠকের মনের সহ্যাত্রী হতে পারছে না, যেহেতু কবির আত্মপ্রকাশের এই রীতি ভার কাছে অপরিচিত। নতুবা 'বস্ক্ষরা'র সঙ্গে জন্মান্তরীণ সৌহ্ছ, অন্তর্লোক ও

বহিলে কি-সঞ্চারিণী সৌন্দর্যমূতি, নিস্গাপ্তিত অরূপ'বালাকা'-র বিশিষ্ট ব্যাকুলতা প্রভৃতির সঙ্গে পরিচিত হয়ে পাঠক কবির কাব্যনীতি অজ্ঞানার যাত্রাকে বরণ করতে পারলে না, এ হতে পারে

না। আসলে 'বলাকা'য় রবীন্দ্রনাথের ভাষাভঙ্গি নতুন অবয়ব গ্রহণ করেছে, নতুন পরিচ্চদে পরিধান করেছে। উত্তম গল্পের ভাষাই পল্পের ভিত্তি, আরগল্পরীতিতে আশ্বর্য সফলতা অর্জন করে কবি 'বালাকা'য় সে-গল্পের চরম প্রকাশশক্তি দেখিয়েছেন। বাক্য হয়েছে শাণিত, উজ্জ্বল আর তীক্ষ—আঘাতের পর আঘাতে বন্ধন ছেদন করে শৃন্তলাকে উধাও হবার চেষ্টা করছে। এর যুক্তাক্ষরবহুল শব্দের স্থসমঞ্জস ব্যবহার, রূপকালংকার ও প্রতীক্ধমিতার অবাধ ক্ষৃতি একে এমন একটি অন্সতা দিয়েছে যাতে করে 'চিত্রা', 'সোনার তরী', 'চৈতালি' প্রভৃতি থেকে এর বিলক্ষণ

পার্থক্য দাঁড়িয়ে গেছে। ভাষার মধ্যে নিগূ দাংকেতিক তা-রক্ষার ধারাটি রবীন্দ্রনাথ 'গীতাঞ্জলি'-পর্যায় ধেকেই অর্জন করেছেন এবং উত্তরোত্তর তাকে বাড়িয়ে তুলেছেন। 'বলাকা'র অসাধারণ গতি-অন্তবে আর 'মহয়া'র অসাধারণ প্রেমে আর ঝতুপর্যায়ের নাট্যগীতে ভাষার সাংকেতিকতা রবীন্দ্র-অন্তবের বাহন হয়েছে। তা ছাড়া, পূর্বতন ছলোভিদ্বর সংশ্বারসাধনও কবিবাণীকে মুক্ত প্রকাশের প্রচুর অবসর দিয়েছে। 'বলাকা'য় ঠিক নতুন ছল কিছু নেই, মধুস্পনের 'অমিত্রাক্ষর' ছলের ওপর মিল যোজনা করে রবান্দ্রনাথ বে-বৈচিত্রা বহুপূর্ব থেকেই দেখিয়ে আসছিলেন, মূলত তাকে ভিত্তি করেই 'বলাকা'র গতির উপযোগী ছল নির্মাণ করলেন। এই ছলের বৈশিষ্ট্র চরণবিত্যাসে। আট, দল ও ছয় মাত্রায় বে-কোনো ছটি পর্ব, একটি পর্ব অথবা পর্বাঞ্চ নিয়েই একটি চরণবিত্যাস করা হয়েছে। এইরকম দীর্ঘ পর্বের চয়ণের সক্ষে ছয়্ব পর্ব বা পর্বাঙ্কের চয়ণের সামঞ্জন্ত রক্ষা করে কবি তাঁর গতিঅন্তভ্তকে যথাসন্তব মুক্তি দিতে চেয়েছেন।

'বলাকা'র ভাষাভবিতে ব্যঞ্জনাধর্ম অতিশক্ত স্পষ্ট এবং তা স্ক্রেও বটে। সাংকেতিকতা আধুনিক সাহিত্যের ধর্ম। কবিতার ও নাটকে সাংকেতিকতা আশ্রম করে রসনির্মাতা তাঁর নিগৃত অন্তভবকে পাঠকের মানসগোচর করবার

'বলাকা-র প্রেক্ষণীয় ভাষাভঙ্গি প্রাস পেয়ে থাকেন। এরকম ব্যঞ্জনাধর্মের আশ্রম বস্তানির্দেশকরেও নেওয়া হয়েছে, আর চিত্রনির্মাণেও এর প্রয়োগ উপেক্ষিত হয়নি। নিচের পঙ্জিগুলিতে

পিছনে-ফেলে-আসা স্থও ও আরাম এবং অভ্যর্থিত সংগ্রামের মধ্যকার মানসিক ত্বতি পরিস্ফুট করা হয়েছে:

আরতিদীপ এই কি জালা ?
এই কি আমার সন্ধা ?
গাঁধব বক্তজবার মালা ?
হার বজনীগন্ধা!

তুর্গম জীবনপথে নিয়ে ধাবে কলিত নাবিক, তার ব্যঞ্জনাময় রূপ ও পরিবেশচিত্রণ হয়েছে অসাধারণঃ

> কৃষ্ণ অলক উড়ে পড়ে, সিক্তপলক আঁখি, ভাঙা ভিতের ফাঁক দিয়ে তার বাতাস চলে হাঁকি, দীপের আলো বাদলবায়ে কাঁপছে থাকি থাকি ছায়াতে ঘর ছেয়ে।

'বলাকা'র নানা কবিভায় প্রায়শই কবিকে বিরোধমূলক বাক্যের মধ্য দিয়ে ভাব প্রকাশ করতে হয়েছে। ঘনসন্নিবিষ্ট ভাবসমূহ এইরূপে সংক্ষিপ্ত বাক্যে ধরা निश्चिष्ट. (यमन—'नञ्चनभन्नारथ ত्यि नारे, नञ्चनत्र मार्यथात्न निश्चष्ट (य ठाँटे', প্রত্রধারার ছোটে তুর্ত্ত জীবন-নির্মারিণী, মরণের বাজায়ে কিন্ধিনী', 'তোমার কীতির চেয়ে তুমি যে মহৎ', 'যে-মুহূর্তে পূর্ণ তুমি দে-মুহূর্তে কিছু তব নাই', ইত্যাদি। 'বলাকা'য় কবির ভাষাভদির সংস্কারসাধনের কথা পূর্বে বলেছি। সংগীতের ভাষাকে উত্তম গণ্ডের শ্রেণীতে উন্নত করে রবীন্দ্রনাথ ভাষাকে অন্তুত প্রকাশক্ষমতা দিয়েছেন। রবীন্দ্রনাথের পূর্বে এ প্রচেষ্টায় সর্বতোভাবে আত্মনিয়োগ করেন মধুস্দন, এবং মধুস্দন বাংলা কাব্যকে কী পরিমাণ অগ্রসর করে দিয়েছিলেন তা বাঙালী রসিকের অজানা নয়। তত্তবশব্দবহুল বাংলা ভাষা অত্যন্ত কমনীয় ভাষা, এতে বৈষ্ণবপদাবলীর করণ-কোমল যদিও সাজে ভালো, জীবনসংঘাতের কড়ি ও কোমলের মিশ্রণ এতে বাজে না। সংস্কৃত ভাষায় যে-গুণসমাবেশ স্বাভাবিক, ভদ্তব বাংলায় তা সহজ নয়। স্নতবাং এবিষয়ে সার্থক বাঙালী কবিদের গুণপনা স্বীকার করতেই হয়। 'বলাকা'র বাণীবিস্থাসে উপযুক্ত যুক্তাক্ষরের ব্যবহার ও ব্যঞ্জনবর্ণ-সংঘাতের চরম রূপটি নানা স্থানে আত্মপ্রকাশ করেছে। কাব্যের প্রয়োজনেই কবির সচেতন কবি-আত্মা উপযুক্ত বাণীদেহ নির্মাণ করে। এই নির্মিতির মাধুর্যের দিকটি 'কল্পনা' কাব্যে, আর ওজোগুণের দিকটি 'বলাকা'য় লক্ষ্য করা যায়। 'আলোকের তীব্রচ্চা বিচ্ছুরিয়া উঠে বর্ণশ্রোতে', 'তরঙ্গচুধিত তীরে মর্মরিত পল্লববীজনে', 'গর্জমান বজাগ্রিশিখায়, স্থান্তের প্রলয়লিখায়'— এরকম বাক্য 'বলাকা'য় প্রচুর পাওয়া যাবে।

## ॥ छूडे ॥

'বলাকা'র রূপরীতির কথা হল। এর কাণ্যবস্ত কী? কোন্ বিশেষ অন্তভূতি কবিকে 'বলাকা'-রচনায় প্রেরণা দিয়েছে? রবীন্দ্রনাথ স্থানে স্থানে তাঁর কাব্যের পালাবদলের কথা ইঙ্গিত করেছেন। একদিক থেকে এ অতি সংগত

কথা। কারণ, 'চিত্রা'-'চৈতালি'-'কল্পনা' থেকে 'বলাকা'র 'বলাকা' কাব্যে স্থ্যস্পর্শ অত্যন্ত ভিন্ন। অন্যদিক থেকে এ কথা কবির নতুন উপলব্ধি অতিশয়োক্তি-মাত্র, কারণ, 'চৈতালি' থেকে 'বলাকা'

অত্যস্ত দ্রবর্তী হলেও, 'গীতাঞ্জলি'-'গীতালি' থেকে নয়। আবার, 'বলাকা'র জীবনদর্শন পরবর্তী 'মছয়।' কাব্যেরও ভূমিকা। স্থতরাং বলা যায়, রবীক্রকাব্যে কবির অন্তভবের বিকাশ আছে, মুহ্মুছ পরিবর্তন নেই। 'বলাকা' কাব্যের পক্ষে স্বচেয়ে বড়ো কথা, কবি জীবন-অন্থভবে এসে পৌছেছেন, কল্পনায় প্রাচীন

ভারতের সৌন্ধরাজ্য পরিভ্রমণ কিংবা বিশুক নিদর্গপ্রেরণা থেকে জাত শান্তর্সের আস্বাদন এখানে নেই। তার পরিবর্তে আছে তুঃখনৈক্তবিক্ষ্ক সংগ্রাম, পণচলা এবং অনির্দেশ্য অজ্ঞানার ধাবমান হাওয়ার অন্তত্ব। 'আমি যে অজ্ঞানার যাত্রী দেই আমার আনন্দ?—এই আনন্দের শিহরণ 'যাত্রী', 'বলাকা' প্রভৃতি কবিতাগুলিকে ঘিরে রয়েছে। অন্তহীন জন্মমৃত্যুর মধ্য দিয়ে মান্ত্রম শুধু পদক্ষেপ করে চলেছে, গন্তব্যহান তার দৃষ্টির বাইরে, ভবিশ্বং একেবারেই অজ্ঞাত, শুধু অভিক্রান্ত পথের ক্ষীণ স্মৃতি তার সম্বল। এই অবিরাম যাত্রা বন্ধ করার শক্তি মান্ত্রের নেই, এ যেন অপর কোনো নিগৃঢ় শক্তির নির্দেশে তার উদ্দেশ্তহীন চলা। বস্তুত, মান্ত্র্য যে-নিয়মের অধীন, বিশ্বও সেই নিয়মের অধীন। বিশ্ব এবং যাবতীর স্কৃত্তি গতির ছন্দে স্পন্দিত, উধাও হয়ে অন্তহীন পথে ছুটেছে। স্কৃত্বি প্রত্বি অবং চলমানতার বিরতি কল্পনা করা যায় না। অপূর্ণতা এবং গতিই সত্য। পূর্ণতা আর পরিণাম বলে কোনো বস্তু আছে কিনা তা বোঝবার উপায় মান্ত্রের নেই।

'বলাকা'য় মানুষের যাত্রা ও তু:থবরণ সম্বন্ধে লেখা কতকগুলি কবিতা, যেমন—সর্বনেশে, আহ্বান, শন্ধ, পাড়ি প্রভৃতি—'গীতালির' গানগুলির বিস্তৃত প্রকাশমাত্র। এদের ভাব হল, বাধাবিপত্তিকে ভূচ্ছ করে, তু:খময় বাস্তব জীবনকে

কবির যাত্রী-মনোভাব, দুঃখবরণের সংকল্প ও মৃত্যুকে অধীকার সহজ স্বীকৃতি জানিয়ে, এগিয়ে চলতে হবে। যেমন, 'শঅ' কবিতার 'ব্যাঘাত আত্মক নব নব, আঘাত থেয়ে অচল রব' প্রভৃতি, অথবা 'আহ্বান' কবিতার 'ছিঁড়ক বাধা রক্ত পায়ে, চলব ছুটে রৌজ-ছায়ে' প্রভৃতি

পঙ্ ক্তিতে এই ভাবের প্রকাশ অতিশয় স্পষ্ট। অচেনাকে বরণ, তরীতে যাত্রা, মৃত্যুকে অস্বীকার প্রভৃতি 'গীতালি' ও 'বলাকা' হুইয়েরই কবি-অভিপ্রায়। এরই সঙ্গে 'বলাকা'য় বিশ্বের গতি বা অজানা পথে যাত্রাস্থ্রচক কয়েকটি কবিতা একক্র স্থানলাভ করেছে। নিধিল বিশ্ব উৎক্রিপ্ত গতিপ্রবাহের মধ্য দিয়ে অবিরাম ছুটে চলেছে, এর মাঝখানে কোনো ছেদ নেই, এর কোনো পরিণামও নেই। গতির বেগ কোনো সময়ে যদি শুদ্ধ হয়ে পড়ত তা হলে চেতন বিশ্ব জড়বস্তুতে পরিণ্ত হতঃ

ধদি তৃমি মৃহুর্তের তরে ক্লান্তিভরে দাঁড়াও পমকি, তথন চমকি উদ্ভিয়া উঠিবে বিশ্ব পুঞ্জ পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে;

### প্ৰস্থু মূক কৰ্জ বধির আঁৰে। স্থূলতমু ভয়ংকরী বাধা স্বাহে ঠেকায়ে দিয়ে দাঁভাইবে পথে।

জীবজগতে জন্ম ও মৃত্যুর মধ্য দিয়ে কৃষ্টর অবিরাম প্রবাহ চলেছে, এই প্রবাহ রক্ষা করার জন্মে জন্মের মতো মৃত্যুরও অনিবার্য প্রয়েজন রয়েছে। 'বলাকা' নাম-ক্বিতায় রবীজনাথ অসামাত চাত্র্পূর্ণ প্রকাশত সির মাধ্যমে এই গতির অভতব আমাদের চিত্তগোচর করেছেন ঃ

তুণ্দল

মাটির আকাশ-'পরে ঝাপটিছে ডানা;
মাটির আঁধারনিচে, ক জানে ঠিকানা —
মেলিতেছে অন্থ্রের পাধা
লক্ষ লক্ষ বীজের বলাকা।
দেখিতেছি আমি আজি
এই গিরিরাজি,
এই বন, চলিরাছে উনুক্ত ডানায়

দীপ হতে দীপান্তরে, অজানা হইতে অজানায়।

বিশের এই গতি-অনুভবের গৌরব 'বলাকা'কে অভিমাত্র'য় বিশিপ্ত ক'ব্য করে তুলেছে, এবং ঠিক এই অনুভব রবীল্রক'ব্যে অনুত্র এমন স্পাইভাবে প্রতিফলিত হয়নি। নিথিল স্টের নিরুদ্দেশ গতি সম্পর্কে অনুভব ভিন্ন ধরণের ক্ষেকটি ক্বিভাকেও অনুব্রিভিত করে তাদের অস'মানুত। বিশেষ গতি-ন্নুভবে 'বলাকা' দিয়েছে। 'শ্রেজ উপহার' সহকে বলতে গিয়ে কবি অভিমাত্রায় বিশিষ্ট বলছেন, তার শ্রেজ উপহার হল পথে চলার মুহুওওলির ক্ষণিকের সৌল্যপ্রেরণা, গুল কোনো বস্থু নয়। জ্বাণি জ্বাবনের চেয়ে মূত্যু কবির কাছে বরণীয় হয়েছে, কারণ, মৃত্যুর হারাই যৌবনকে ফ্রিরে কিরে পাওয়া যায়।

কাণিকের সোল্ধপ্রেরণা, গুল কোনো বস্তু নয়। জাণ জাবনের চেয়ে মৃত্যু কাবর কাছে বরণীয় হয়েছে, কারণ, মৃত্যুর দারাই যৌবনকে ফিরে ফিরে পাওয়া যায়। এই সময়কার লেখা 'ফাল্ডনী'-নাটকেও কবি যৌবনকে চিরস্তন সত্যহিসেবে গ্রহণ করেছেন, দেখতে পাওয়া যায়। 'বলাকা'য় বার্কোর ওপর যৌবনের জয়ী হওয়ার বিষয়টি কবি নিয়লিখিত অনব্য ভিদতে প্রকংশ করেছেন:

কেলে এসো ক্লান্ত পুষ্পার। ঝরে পড়ে ফোট। ফুল, খনে পড়ে জার্ন পত্তভার, স্থপ্ন যায় টুটে, ছিয় আশা ধুলিতলে পড়ে নুটে।

#### ভুগু আমি বৌৰন তোমার চির্দিনকার।

#### ফিরে ফিরে মোর সাথে দেখা তব হবে বারংবার জীবনের এপার ওপার।

জীবনে স্থিতির আধ্য়োজন, যাবতীয় সঞ্য়, যাত্রার আদর্শে তিরস্কৃত হয়েছে। বস্তুভার চলার পথে বাধাস্থরূপ। তাই কবি যৌবনের প্রতি আগ্রহশীল হয়ে বাধক্যের পুঞ্জিত বস্তুভার ফেলে দিতে চান:

> কেলে দিব আর-সব ভার, বার্ধক্যের শুপাকার আয়োজন।

'ঝড়ের থেয়া' কবিতায় কবি একটি জাতি বা মাহ্যজাতিকেই পুরাতন তাাগ করে নতুনকে বরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন। কবিতাটি জাতীয় জীবনের কুসংস্কার ও নানা মানির ওপর ভিত্তি করে লেখা, আর জীব-সংস্কারত্যাগের

নির্দেশ কবি ঋষিদের মতোই উদাত্ত কঠে দিয়েছেন। কবিতাটির শেষে কিন্তু কবি একটা পরিণামের উপলব্ধি বিবৃত না করে পারেননি। মনে হয়, অঞাস্ত গতি

কবির বিশেষ উপলব্ধি হলেও, যেই তিনি বাঙালীর জাতীয় জীবনের গ্লানিবিষয়ে সচেতন হয়েছেন, সেই পরিণাম-কল্লনা এবং প্রথমে গভীর তৃঃখ, পরে আশা ও আখাল প্রকাশ করাই তার পক্ষে স্বাভাবিক হয়েছে:

নিদারুণ হু:খরাতে

মৃত্যুখাতে

মাহ্ব চূর্ণিল যবে নিজ মর্ত্যদীমা, তথন দিবে না দেখা দেবতার অমর মহিমা ?

'বলাকা' কাৰ্যের এই গতি-অন্তবের পেছনে কোনো কোনো প্রাচীন সমালোচক ফ্রাসী দার্শনিক বের্গ্, -র প্রভাব লক্ষ্য করেছেন। তাঁদের মতে, উক্ত দার্শনিকের গ্রন্থ পড়ে রবীক্তনাথ এই নিরুদ্ধেশ গতির ধারণায় এসেছেন এবং তা-ই

বিখ্যাত গ্রন্থ পাঠ করে থাকতে পারেন। কারণ, 'বলাকা' রচনার চারপাচ বছর আগে বইখানা ফরাসী থেকে ইংরেজিতে অন্দিত হয়। আর, তা ছাড়া 'Creative Evolution' গ্রন্থের বর্ণনাভঙ্গিও 'বলাকা'য় বিধৃত কয়েকটি কবিতায় স্থানে স্থানে প্রতিকলিত হয়েছে। কিন্তু তাই বলে কবি যে 'Creative Evolution'-এর গতিতব্বকেই আশ্চর্য কবিতায় রূপান্তরিত করেছেন, এমন ধারণা সংগত হবে না। কারণ, বিশ্বগতিতত্ত্বের দিকটি ছাড়া, মান্তবের অজানা পথে যাত্রা, মৃত্যুবরণ প্রভৃতি আরুষঙ্গিক বিষয়গুলি রবীক্রকাব্যে পূর্ব থেকেই নানাভাবে প্রকাশলাভ করেছে। এ সম্পর্কে অধ্যাপক ক্লুদিরাম দাস-লিখিত 'রবীক্র-প্রতিভার পরিচয়' গ্রন্থে যে-বিভৃত আলোচনা রয়েছে তা থেকে কয়েক পঙ্কিউদার করা যেতে পারেঃ

"কবির প্রথম-কাব্যজীবনের বিভিন্ন উপল্কির মধ্যে বের্গস্-র সঙ্গে বিস্ময়কব মিল দেখা যায় কবির 'জীবনদেবতা' বা 'অন্তর্যামী'-নামক স্বীয় ব্যক্তিত্বের বা আাত্মশক্তির [বের্গদ"-র Self বা Creative Personality-র ] ধারণা-বিষয়ে। বেগ্র 'Sta 'Creative Evolution' ছাড়া 'Matter & Memory', 'Introduction to Metaphysics' প্রভৃতি আলোচনাতেও ব্যক্তিমায়ুদের অন্তর্বতী একক শক্তির পরিবর্তনমলক বিকাশলীলার কথা বলেছেন এবং একমাত্র প্রজ্ঞাগোচর भक्ति तरन अरक छेरलथ करवरहान। ... अहे जारव दर्शन - त महन कतित विश्वनर्गानत প্রকার ও ধারার প্রায় আছত সংগতি দেখানো যায়। অথচ বলা যায়, যে-বিষয়ে কবির উপলব্ধির সঙ্গে বেগদ'-র একট তারতম্য রয়েছে সে-বিষয়ে বেগদ'ট আমাদের প্রশ্নের পাত হয়েছেন। সরবীক্রনাথ তার রচনায় স্বকীয় উপল্রিবলে পরিণামের আশ্রয়, গতির গতি প্রবস্তার দিকে ইঙ্গিত করেছেন, পরিবর্তঃ-প্রছেলিকার চরম মূল্য দেননি। এইখানে বের্গ্স-র সঙ্গে কবির মৌলিক পার্থক।। কিন্তু অকুসৰ বিসয়ে বের্গদ"-র সঙ্গে রবীক্রনাথের আশ্চর্য মিল দেখে এই পার্থকাটুকুকে একটি হুল আবরণের পার্থকা বলেই মনে হবে। পূর্বে যে-কংগ বলেছি. বের্গদ°-র যে-উপলব্ধি আর-একপদ অগ্রদর হওয়ার অপেক্ষা রাথে, ত। वरीसनार्थरे घरतेरह जिया यात्र। वरीसनार्थव विशिष्टे अञ्जल-कन्ननात्र महे अञ পূর্ণ হয়েছে। বের্গস 'এত প্রেম এত আশা এত ভালোবাসা'র মধ্য দিয়ে যে-চুজে য় জীবনবেগকে দেখতে চেয়েছেন, রবীন্দ্রনাথ তা লীলাময়ের প্রকাশ বলেই অনুভব করেছেন। ঐ স্ক্র পার্থকাটুকু বাদ দিলে, কবির সঙ্গে দার্শনিকেব স্বাবর্বগত যে-সাদৃভা দেখা যায় তাকে প্রভাবমূলক স্বতরাং সহসা-উদিত বলে মনে করলে ভুল করা হবে। মোট কথা, বের্গস-র সঙ্গে রবীক্রনাথের মিল क्वमाज পরিবর্তনতত্তই আবদ্ধ নয়। স্টির প্রকার, প্রণালী, মানুষের মহিমা, জীবনের সঙ্গে অধ্যাত্মের যোগ, ব্যক্তিগত জীবনের গতিশীল বিকাশ প্রভৃতির মধ্য দিয়ে উভয়ের ব্যাপক সাদৃত্য রয়েছে; এবং কবির 'বলাকা'-পর্যায়েই শুধু নয়, তাঁর পূর্ব-পূর্ব পর্যায়ের বিভিন্ন উপলক্ষিগুলির মধ্যেও দার্শনিকের সঙ্গে সাদৃত্য দাবিশেষ লক্ষ্ণীয়।

সেইজন্মে আমর। কবির পরিবর্তনবাদের বিষয়টি বেগ্দ-র প্রভাবজাত বলে মেনে নিতে পারিনি। রবীক্রনাথ স্বকীয় উপলব্ধির মূলেই বীরে ধীরে এই জানিলন্দ এদে পৌছেচেন—এই স্মীচীন ধারণাই পোষণ করেছি। বেগ্দাঁও রবীক্রনাথ বুল বস্তুগত পাথিব প্রসাজনের জীবনের প্রাপামূল্য দিয়ে জাবনাতীতের সঙ্গে জীবনকে বৃক্ত করে দেখেছেন। রবীক্রপ্রতিভারে বিকাশ ও পরিণাম যে-একাহ্র অবলম্বন করে গড়ে উঠেছে তার মধ্যে কবির জন্মান্তরের অহুভূতি, নিজ্পেশ স্প্রের প্রতি আকাজ্যা, বস্কররার তাবং বস্তুতে জীবনচাঞ্জাের অক্তব, সোলর্ষ বা আটের তথা অনিব্নীয় অরুপের মধ্যে মুক্তির অক্সম্কান, তুর্যোগময় প্রাকৃতিক পরিবেশের মধ্যে অরুপাত্ততি, সংবাতক্ষ্ বন্ধর পথে মানব-জাবনের জয়্মান্তা প্রভৃতি কীভাবে একত্র বৃক্ত হয়ে একটি বিশিষ্ট কবিস্থভাব ও একটি বিশাসকর সমগ্রতা অভিব্যক্ত করেছে তা এতাবং আলোচনার মধ্যে আমরা প্রত্যক্ষ করেছি। এর মধ্যে কেবল বলাকে তা এতাবং আলোচনার মধ্যে আমরা প্রত্যক্ষ করেছি। এর মধ্যে কেবল বলাক তাতেই বের্গ্দানর প্রভাব নিশেশ করেলে যেমন কবিপ্রতিভার অনন্তপ্রতন্ত্র ঐক্যমূলক বিকাশের ধারণায় কুঠার-আঘাত করা হয়, তেমনি উভ্যের জীবনদর্শনের গভীরতর ঐক্যের উপলব্ধি থেকেওবর্ণত হয়ে।

এই কারণে আমরা মনে করি যে, উভয় দার্শনিকই স্থীয় বিশিষ্ট উপলব্বির মণা দিয়ে প্রায় এক ধারণায় এদে পৌছেচেন। একজন প্রজ্ঞাময় মননের দ্বায়া, আরে-একজন ইন্দ্রিয়ায়ভৃতির মাধ্যমে আনন্দতৈভক্তময় লোকে উত্তীর্ণ হয়ে। 'বলাকা'র কয়েকটি কবিভায় 'Creative Evolution'-এর বিশিষ্ট কয়েকটি ধারণার ও ভাষার যে-মিল রয়েছে ভা থেকে শুণু এই মনে হয় য়ে, ঐ গ্রন্থ কবি পাঠ করেছিলেন এবং ওর প্রতিপাত্ত রহত্তময় জীবনবেগের সঙ্গে পরিচিত হয়ে ওর মধ্যে তিনি নিজেকেই খুঁজে পেয়েছিলেন। কলে সেই আব্মদর্শনের কৃতজ্ঞতাস্করপেই যেন ঐ পুন্তকের কয়েকটি প্রবল উক্তি অলংকারক্রপে 'বলাকা'র কয়েকটি কবিতায় গ্রহণ করেছেন।''

'বলাকা'র পরিস্টু বাস্তব-জীবনদর্শন পূর্বেকার কাব্যগ্রন্থ থেকে একে পৃথক করেছে। অরূপচেতনা থেকে ধীরে ধীরে বাস্তব জীবনে নিক্রমণের মূলে আমাদের বিভিন্ন সামাজিক গ্রানি, যেমন,—কুসংস্কার, ভীরুতা, জড়ত্ব প্রভৃতি, এবং সেকালের প্রবল স্বাধীনতা-আন্দোলন নিঃসন্দেহে সচেতন ক্রিমান্সে স্ক্রিয় রয়েছে। ব্রবীক্রনাপ সমাজমুথী কবি ছিলেন না—একথা বাঁরা বলে থাকেন তাঁর। কবির প্রতি স্থাবিচার করেন না। 'সোনার তরী' ও 'চিত্রা' কারের যুগের কবির মানবীয়তা এবং বিশেষে 'এবার কিরাও মোরে' কবিতা, 'মালিনী' নাটিকা ও 'বর্ষশেষ' প্রভৃতির বাস্থা-জীবনবোধ কবির এই সমাজনিষ্ঠ মানসের কথা ব্যক্ত

করে। 'পেষা'-'শারদোৎসব'-'গীতাঞ্জলি'-পর্যায়ে কৰি

গলাকা'য় কবিও

যদিও রূপলেশক পেকে অরূপলোকে সঞ্চরণের আগ্রহ

লাত্তবলীবনদশন

প্রকাশ করেছেন, মানুষের ছঃখ-দারিদ্রা-সংগ্রামের

দিকটি সম্বন্ধেও পূর্ণভাবে স্তেভন র্যেছেন। 'গীতালি'-'কার্নী'-'বলাকা'য় এসে

দিকটি সম্বন্ধেও প্ৰভাবে সচেতন ব্যেছেন। 'গীতালি'-'কার্না'-'বলাকা'র এসে অরপের সঙ্গে জীবনকে মিশিষে বা জীবনের মধ্যেই অরপের সঞ্সন্ধানে তৎপর হয়ে চূড়ান্ত জীবনবালিতার পরিচয় দিয়েছেন। রবীক্রপরবতীকালে 'বলাকা'র জীবনসং গ্রামের দিকটি নজকল ইসলামকে বিশেষভাবে প্রেরণা দিয়েছিল। কবি রবীক্রের এই জীবনম্থিতার প্রস্টুট উজ্জ্ব পরিচয় 'ঝড়ের থেয়া'-নামক সাইত্রিশ সংখ্যক কবিতায় রূপ নিষেছে। জীবনের প্রতি ও জাতির অত্যধিক মমত্ত, বিষয়স্থার প্রতি একান্ত আগ্রহ লক্ষ্য করে কবি নিগেশ দিছেন—'পুরানো সঞ্চয় নিয়ে ফিরে ফিরে জ্বু বেচাকেনা, আর চলিবে না'। আগ্রাদের জাতীয় জীবনের দীনতা লক্ষ্য করে বলছেনঃ

ভীকর ভীকতাপুঞ্জ প্রবালর উদ্ধত অকান,
লোভীর নিঠুর লোভ,
বঞ্চিতের নিত্য চিত্তকোভ,
জাতি-অভিমান,
মানবের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার বহু অসন্মান—"

এই কবিতার একাংশে কবি স্পষ্টভাবেই বলছেন যে, তিনি জীবনের আপর
পৃষ্ঠা সম্বাদ্ধ সম্পূর্ণ সজাগ রয়েছেন—'জ্যুখেরে দেখেছি নিত্য, পাপেরে দেখেছি
নানা ছলে'। আব, নিচের পঙ্কিগুলিতে সেকালের যুবকদের গোপন স্থাদেশী
করার ছবিই নিঃসংশ্যে ফুটে উঠেছেঃ

বাহিরিয়া এল কারা? মা কাঁদিছে পিছে,
প্রের্মী দাঁড়ায়ে বাবে নয়ন মুদিছে।
কড়ের গর্জনমাঝে
বিচেছদের হাহাকার বাজে;
ঘরে ঘরে শৃক্ত হল আরামের শ্যাতিল;

### 'যাত্ৰ! করে।, যাত্ৰা করে। যাত্ৰীদল' উঠেছে আদেশ— বন্দরের কাল হল শেষ।'

'বলাকা'র একরাশ উত্তম কবিতার মধ্যে কোন্ কবিতাটি স্বচেরে ভালো ? প্রথমে দেখতে হবে, 'বলাকা'য় নিছক গতির স্থর বা অবিরল পরিবর্জনের ভাবের বাহক কবিতা ছাড়াও অন্তশ্রেণীর কবিতাও রয়েছে—বেমন, নিস্গান্দ আনন্দরসের বা সাধারণ মানবীয় প্রীতিসম্পর্কের কবিতা, যদিও এরা সংখ্যায়

কম। গতি, পরিবর্তন ও সংগ্রামমূপর জীবনের প্রতি কবিতা সম্পর্কে আগ্রন্থের স্থারই 'বলাকা'র সবচেয়ে আকর্ষণীয় বিষয়। এর মধ্যে 'শাজাহান' কবিতাটির কথা বছবার উল্লিখিত

ভরেছে। 'শাজাহান' কবিতায় কবির বক্তব্য-উপভাপনের চমৎকারিত অসাধারণ এবং পরিমিত শ্বালংকার, অর্থালংকার ও কবিপ্রোঢ়োক্তির সমাবেশে কবিতাটি নিঃসন্দেহে শ্রেষ্ঠ কবিদের উত্তম রচনার অঙ্গীভূত। কিন্তু আমাদের মনে হয়, 'বলাকা' নাম-কবিভাটির নিগুঢ় গতি-অনুভবের বাংকুলভাময় আভির স্বাদ ভারতীয় বৈরাগ্যের স্থায়ী মনোভাবটিকে আশ্চর্য চমৎকারিত্বের সঙ্গে প্রকাশ করেছে। 'শাজাহান' কবিতার তুই অংশের মধ্যে কল্লনাভঙ্গির যে-বৈষম্য রয়েছে তা ওই কবিতাটির কোনো ক্টি নয়। কারণ, প্রারম্ভে উপস্থাপিত প্রণয় ও স্থিতিময়তায় চিত্রটি দিতীয়াংশের বৈরাগ্য ও চলমান্তার পরিপূরক-হিসেবেই উপস্থাপিত হয়েছে—শাজাহান ও মমত জের প্রণয়চিত্রটি একটু বেশি বিস্তারিত হয়েছে, এই মাত্র। প্রেমকে কবি হিছীয়াংশে একেবেশরে অস্বীকার করেছেন বলেও এর মধ্যে কৃত্রিমতাদোবের কল্লমা করা যায় না। কারণ, জীবনের সঙ্গে যুক্ত প্রণায় গ্রহণীয়, এবং স্বার্থমগ্ন বিলাদী প্রণায় ত্যাজ্য [তুলনীয়, প্রবর্তী 'মল্ফা' কাব্য]। এই জীবনমুখী কাব্যচেতনাতেই রবীক্রনাথ শেষে স্থির হয়েছেন। আসলে শাজাহান-চরিত্রবর্ণনায় অপ্রত্যক্ষতার মধ্য দিয়ে আভাদে রবীলুনাথ যা ব্যক্ত করতে চেয়েছেন, 'বলাকা' নাম-কবিভাটিতে স্বাম্ভৃতির প্রকাশে তা-ই স্বোভ্য রূপ পরিগ্রহ করেছে। 'বলাকা' কবিতার তীক্ত্র স্বান্তভব ও গীতিময়তার ভুলনা এবং সেই সঙ্গে অনায়াস প্রকাশচত্ত্রির ভুলনা রবীক্রকাব্যেও থুব বেশি নেই।

স্থারিচিত 'ছবি' কবিতাটিও বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এই কবিতায় রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত যাত্রা-অমূভবের প্রাথমিক দিকটি আশ্চর্য কার্ক্রকার্যের সঙ্গে প্রতিফলিত করা হয়েছে। এর প্রথমাংশে ছবির স্থিতিশীলতা এবং বিশ্বের চলমানতার মধ্যে এর স্ববিরোধ সম্বন্ধে কবি প্রশ্ন করেছেন। জীবনের ও নিদর্গের চঞ্চলতার মধ্যে এর স্থিরতা দেখে কবি প্রশ্ন করছেন—'কেন রাত্রিদিন, সকলের মাঝে থেকে সবা হতে আছ এত দ্রে স্থিরতার চির অস্তঃপুরে? এ মূর্তি যা স্থির রেখার বন্ধনে আবন্ধ তা তো একদিন কবিরই মতো চঞ্চলজীবন ছিল, আর জীবনপথে কবির ছিল প্রেরণাদাত্রী। আজ কি দেই চাঞ্চল্য ও চলমানতা শুন্ধ হয়ে গেল চিরদিনের মতো? কবিতার দ্বিতীয়াংশে এই প্রশ্ন-ভূমিকার উত্তর-উপসংহার রচিত হয়েছে। এ বাহত রেখার বন্ধনে বন্ধ ছবি, অস্তরে প্রেরণাদাত্রী কবির দেই জীবস্ত প্রিয়তমা। কারণ, ওরই মধ্য দিয়ে কবি আজও অস্তরের গভীরে অস্ক্রমণ তাঁর প্রিয়তমার কাব্যপ্রেরণা লাভ করে থাকেন। দেহান্তরিত হলেও কবির মর্ম্নলিবাসিনী তিনি। আর, সেই নিভ্তবিরাজ্যিত প্রার্থনি সম্পর্কের কর্মশ্তেন-কর্মশ্তেনে-বিজ্ঞাত বিব্রত কবিকে শ্বরণ করিয়ে দেওয়ার ভার নিয়েছে যে সে তো ওই ছবি। ছবির মাধ্যমেই কবির সঙ্গে সেই অশ্রীবী সৌন্দর্যের—গোপনরঙ্গিনী রসতরঙ্গিনীর—যোগ রয়েছে, কাজেই ছবিও নিশ্চল নয়। কবি তাই ছবির ওপর প্রিয়তমা-শ্বরণের দায়িত অর্পণ করে বলছেন:

ভোমার চিকন

চিকুরের ছায়াথানি বিশ্ব হতে যদি মিলাইত

তবে

একদিন কবে

চঞ্চল প্রনে লীলায়িত

মর্মরমুধ্র ছারা মাধ্রীবনের

হত স্বপনের।

অর্থাৎ, ছবি বাহাত জড়বস্ত হলেও, কবির নিভৃতত্য অন্তরে উদ্বোধনীর সঞ্চার থেছেতু সে করছে, সেইছেতু সেও চলমান নিধিলের সঙ্গে এক। [তর্কের দিক থেকে বের্গদ"-র ধারণার সঙ্গে কবির অভিমতের একীকরণ সন্তব নয়; কারণ, বের্গদ" চেতনদীল ও জড়বস্তার মধ্যে পার্থক্য স্বীকার করেন, কবি নিঃশেষে কবি বলেই এ-পার্থক্য রাধেন না। ] 'বলাকা' কাব্যের 'ছবি' রবীক্রনাধের গতি-অন্তব-আপ্রিত রসোদ্বেল একটি স্বরণীয় কবিতা।

সমালোচ্য কাব্যথানির আর-একটি বিখ্যাত ও উত্তম কবিতা 'চঞ্চলা' ['হে বিরাট নদী, অদৃশ্য নিঃশন্ধ তব জল' ইত্যাদি ]। এর কথা পূর্বে কিছুটা বলা হয়েছে। এটি 'বলাকা'র কেন্দ্রীয় কবিতাগুলোর অন্ততম। বিশ্বগতিতবের ভিত্তগাহী এই কাব্যায়ন পাঠককে বিশ্বিত করে। কবিতাটির এক কে:টিতে

কালবিখের আনন্দময় অবিরাম গভির কথা, অন্ত কেটিতে চিরপ্থিক কবিব আত্মণত উপলব্ধির অপূর্ব বর্ণনা—নিজের মমলোকে ওট কাল-রূপ চঞ্চল সভাব নিঃশব্দ প্রধানির অভবগ্নের অভি-লে<sup>ছিক ক</sup> অভুত্তির কং। ছটি স্তাত **'অকারণ অবারণ চল'** র বংকার এখ'নে এক মহা-ঐক দ'ন ব'গিনীব সৃষ্টি করেছে। নিতাপ্রবহমাণ নদীর উপুমা আশ্রেষ করে এই কবিভাষ কবি একদিকে শৃষ্টির অন্তর্ণীন প্রাণপ্রবাহের জুনিবার গভিকে স্কলের উপলব্ধিগোচ্ব করেছেন, अञ्चलिक अहे आनंदन इट्ड की काद है जिस्साकी रखाँवाबत हैहत हाइक जाद চ**মৎকার** চিত্র ফুটিষেছেন। স**তী ও বিনাশ, জন্ম ও মৃত্যুর** রূপাক্রের আসল বৃহত্য কৰির চে'বে স্ম্পষ্টভাবে ধর। পড়েচে,—এ এক অভিনব বিশ্বন্ধন। কবিব উপলব্ধ ওই প্রাণশক্তিব প্রবাহের বিরাম নেই। তার চলার প্রে রখানে বাধ: **আসছে সেখানে রূপ নিজে জড়বস্থপুঞ। এই ক**্বিকের ব'ধা যদি অল্জ্যা হত, বিশের গতিপ্র<sup>ক</sup>্ষের যদি সম্পূর্ণ বির্ভি ঘটত তা হলে স্<mark>তী নিশ্চল হয়ে যেত,</mark> পুঞ্জপুঞ্জ বস্তভাৱে দে পীড়িত হযে উচ্চ — এক প্রকাণ্ড অসমজন্তের অশাস্থি দেল **দিয়ে জীবন**কে করে তুলত অসহনীয়। আরে, জড়বস্ত অভুচি, তার স্ববির সাহিত্ ভরংকর, নতুন প্রাণের বিচিত্র প্রকাশকে সে নিজন্ধ করে। এতেন একটি ভাবত: কল্পনাতীত। স্তরং পরিবর্তমান গাই চঞল বিখের ধন, মৃত্যু রয়েছে বলেই জীবন শুচি ও স্থার।. স্টের পরিবৃত্তনধমকে যে বরণ করে নিভে পরেলেন। গৃতুর যার কাছে স্হজ ভাকৃতি পেলনা, জগৎসংসারে হার বিভ্ননার শেষ নেই। কবিতাটি শুধু বিশ্বদশন নয়, চিব্যাতী কবির অত্যাদশনও বটে। এর মধ্যে যে-তহ **প্রেছর তা কবির গভার অ**ন্তভূতির স্পংশ নিগৃত জীবনস্তোরপ'ভূরিত হুগেছে। '**অজ্ঞানা অন্তহীন** পথে বিশ্বের যাতার দলে কবি নিজ আত্তার হারার চুন্দাক নিংশেষে মিলিয়ে নিয়ে আনক্ষপক্তি ্য-নিম্ম নিম্ল বৈর গোর পরিচয় দিয়েছেক কাৰ্যসাহিত্যে কোলাও ভার ভুলনা মলেনা। ক্ৰিভাটি পড়তে পড়তে ক্ৰির যাত্রীমনোভাব আমাদের চিত্তদেশকে মূহতে অ'বিই করে। 'চঞ্জা' রবী জনত্পর আশ্বর্য এক কবিকৃতি।

তারপর সাঁই তিশ সংখ্যক [ 'দ্র হতে কা শুনিস মৃত্যুর সজন' ইত্যাদি। কবিতাটি। এর সম্পর্কেও ত্চারটি কথা পূবে আমার। বলেছি। এরকম উৎকৃষ্ট কবিতা 'বলাকা' গ্রেণ্ডে থুব কম চোখে পড়ে। কবিতাটিতে বাজ্বজাবনবাবে প্রতিষ্ঠিত রবীক্রনাথ সংগ্রামী মৃত্যিত আঅপ্রকাশ করেছেন—মুদ্ধাবেশ। করেছেন মাহাষের উদ্ধৃত অভায়, বর্ব স্বার্থান্তি, নিলুর লোভ, ম্বিষ্ঠ অভ্যাচার, নিলজ্জ হিংপ্রাজা আরু মানবের কুপ্রী দীনতা-ভীক্তা-কাপুক্ষতার বিক্ষে। অভ্যাচারি নিদারণ মর্মযন্ত্রণা এই কবিতার অন্ত ছলোম্পালের মধ্য নিয়ে স্থতীর হাহাকারে যেন কেটে পড়েছে। মানবতার অপমান কবিকে বিপ্রবী-মনোভাবাপর করে তুলেছে। তাই মানির পক্ষ্যা। হতে পরিব্রাণলাভের জ্ঞে মান্থ্যকে তিনি আহ্বান করেছেন মৃত্যুম্বী সংগ্রামক্ষেত্রে, তাদের শুনিয়েছেন মানব-ইতিহাসের নিয়ন্তার স্কৃতিন আদেশ : 'তুফানের মাঝ্যানে নৃতন সমুদ্রতীরপানে দিতে হবে পাড়ি।' পুরানো যুগ কেলাক্ত আবর্জনার পৃতিগন্ধে আবিল হয়ে উঠেছে, এর অবসান ঘটুক; প্রলম্ব-অন্ধকার ভেদ করে সংগ্রামপরায়ণ মান্থ্যকে এগিয়ে যেতে হবে সেইদিকে, যেদিকে ধোলা রয়েছে 'নৃতন উষার স্থাহার'। এর জ্ঞে তাকে অজ্ঞ তুঃর বরণ করতে হবে, মৃত্যুকে আলিঙ্গন জানাতে হবে—তবেই তো মিলবে অমৃতের সন্ধান। এ কবিতা প্রবল আখাদে-বিখাদে ভরা বিসর্জনের সংগীত, মাতৈঃ বাণীর সম্বান্ত ঘোষণা। 'ক্রেন্দনের কলরোল, লক্ষ বৃক্ষ হতে মুক্ত রক্তের কল্লোল', ঝড়ের পুঞ্জিত মেঘের অন্ধকার, উন্মন্ত ঝটিকার ভৈরব গর্জন, 'বঞ্চিতের নিত্য চিত্তক্ষোভ' কবিতাটির প্রতিটি ছত্তে প্রচন্ত আবেগে থব্ধর্ করে কেপে উঠছে। তার মধ্য হতে গন্তার নির্ঘোষে আমাদের কানে এদে পৌছাচ্ছে:

'বন্দরে বন্ধনকাল এবারের মতো হল শেষ, পুরানো সঞ্চয় নিয়ে ফিরে ফিরে গুধু বেচাকেন। আরু চলিবে না'—

— নিম্ম কাণ্ডারীর এই প্রেরণাময়ী বাণী। এই কবিতা অতুলনীয়। পয়তালিশ
সংখ্যক [ 'পুরাতন বৎসরের জীর্ণ-ক্লান্ত রাত্রি' ইত্যাদি ] কবিতাটি এর পরিপ্রকছিসেবে পঠনীয়।

আমাদের বর্তমান আলোচনা সমাপ্তির মুখে। কাব্যথানির মূল স্থরের পরিচর খুব সংক্ষেপে আমরা বাণীবন্ধ করেছি, এবং এর আশেপাশে বে-সমুদ্র সঞ্চারী ভাব দেখা দিয়েছে, তার প্রতিও পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি। তা ছাড়া, এই গ্রন্থের রূপরীতির কথাও স্বরপরিসরের মধ্যে আলোচিত হয়েছে। 'বলাকা'-কাব্যপরিক্রমা করে আমরা নি:সংশ্রিত

উপদংহার একটি ধারণায় উপদ্থিত হয়েছি; তা হল—রবীক্র-কাব্যধারায় এই গ্রন্থানির স্থান অভিশয় উচ্চে। কেউ যদি একে কবিগুরুর সর্বোত্তম কবিকৃতি বলে আধ্যাত করতে চান তাহলে তার প্রতিবাদ করাটা খুব সহজ হবে না। কেননা, শ্রেষ্ঠকাব্যের বহুবিধ গুণে 'বলাকা' সমুভাসিত। কবি-বর্ণীক্রের অপূর্ব উপলব্ধি, বহুবিচিত্র অভিজ্ঞতা, প্রসাঢ় বাস্তবজীবনবাধ, বিশ্বের রহুশ্য-উন্মোচনের আশ্চর্য শক্তি, নিবিড় আধ্যাত্মিক অমুভূতি, প্রদীপ্ত প্রজ্ঞাদৃষ্টি, দূর্যানী কল্পনা, বলিষ্ঠ জীবনদর্শন—'বলাকা'র এ সমন্তকিছুর একত সমাবেশ আমরা দেখতে পাই। এখানে কবির সঙ্গে হাত মিলিয়েছেন দার্শনিক, তাই বিশ্বের এমন বিশ্বরাবহ স্বরূপদর্শন সম্ভব হয়েছে।

वरीत्मकात्य आयवा श्रायमंहे 'विशाल' ७ 'आहे फिशाल'- এव घन्द मिर्थिह, কিন্তু সমালোচ্য গ্রন্থানিতে কবি সর্বহন্দ উত্তীর্ণ হয়ে একটা পূর্ণ সামঞ্জপ্রতব্বে এসে পৌছেছেন। আসক্তি ও বৈরাগ্য, আদর্শ ও বান্তব, প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি, কর্ম ও সন্নাসের এমন অপূর্ব সমন্বয় রবীজ্ঞ-রচনায় ইতঃপূর্বে কিংবা এর পরে কুতাপি অ'মাদের চোখে পড়েনি। 'বলাকা'-র কবি রবীল্রনাথ নিগৃঢ় জীবনবোধের এক প্রমাশ্র্র বিশালতার আমাদিগকে উত্তীর্ণ করে দিয়েছেন। তার যৌবনবন্দন। বা প্রাণবন্দনা, তাঁর উচ্চারিত চির্যাত্রী মানবাত্মার অপ্রান্ত চলার সংগীত পাঠক-চিত্তকে উদ্দীপ্ত উজ্জীবিত করে। ছঃখ-বিপদ্-মুক্ত্য-বিষয়ে জ্রক্ষেপহীন তাঁর অমুতসাধনা, মানবজীবনের চরম দার্থকতার দিকে তাঁর অভ্র'ন্ত অঙ্গুলিসংকেত, জড়ত্ব-জীর্ণতা আর মোহের জটিল জাল ছিল্ল করার অটল অসীকার পঙ্গকেও গিরিলজ্মনের শক্তি জোগায়। লৌকিক সংসারের উন্চারী এক গুট সত্তার সঙ্গে মানবসভার অচ্ছেম্ব যোগের কথা উদাত্ত কঠে তিনি উজারণ করেছেন 'বলাকা'-র কবিতাগুলির মাধ্যমে-এই অধ্যাত্ম-উপলব্ধিব তাৎপর্য সীমাহীন। ত্বস্ত, প্রমত্ত, প্রচণ্ড, অশান্ত যৌবনের সংবাদ তিনি আমাদের দিয়েছেন, আর एके रशेवनमाधनाहे आभारमत वक्तरमाठन कत्रत्व, ठा-७ आनिश्चर्टन । 'वालाक'-কাব্যপাঠের চরম ফলশ্রুতি মুক্তির আস্বাদন—রবীক্রনাথের সাধনালর জীবমুক্তি।

এর সঙ্গে যুক্ত হয়েছে অপূর্ব কলাবিধি—গতিবেগস্পনিত মুক্তবন্ধ ছন্দ, দীপ্ততম বাগ্বিভূতি, ভাষার বিছাৎ-ঝলসন আবেগের তীব্রতা, ভাবের গভীরতা, ক্রনার নিঃসীম বিশুরে। এতগুলি বস্তু মিলে 'বলাকা'র শ্রেট্টা। কবিকুলচক্রবর্তী রবীক্রনাপের 'বলাকা'-ভূমি দেবরাজ ইক্রের অমরাবতী নয়; এ যেন মর্তলোকচারী এক রাজ্যির হোমাগ্রিশিখা-বিভাসিত প্রশান্ত-গন্তীর তপোবন। আর, এই তপোবনের উল্গীত সামমন্ত্র হল: 'হেখা নয়, হেখা নয়, অন্ত কোণো, অন্ত কোনোখানে'—বার একমাত্র তুলনা ঐতরেয় ব্রাহ্মণের 'চরেবেতি' 'চরেবেতি'— এপিয়ে চলো, এগিয়ে চলো—মন্ত্রোচার।

# উচ্চতর বাংলা রচনা

# দ্বিতীয় খণ্ড #

.

#### অন্থৰাদ

#### [বি. এ. পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত]

#### [ এক ]

Bankimchandra took Bengali readers by surprise by revealing to them the romance of life and the hidden treasures of emotional joy with which, it is said, they had not previously been familiar. The classical poem of Bengal being mostly translations from Sanskrit, and written in the stereotyped form approved by the canons of Sanskrit Poetics, often lack in freshness and animation, Bankim drew his romantic ideals from the British Lake-Poets and other western writers. It cannot, however, be said that such romance was altogether unknown in Bengal before his time. The Vaisnava poem had an exuberance of it in the sixteenth and seventeenth centuries, though they were often mystical and their beauty was concealed from lay readers in the symbols of allegory.

জীবনের যে-রোম্যান্স বা রহস্তময়তা এবং হৃদয়াবেগের যে-গোপন আনন্দ-ঐশর্যের সংগে বাঙালী পাঠকসমাজের কোনো পূর্বপরিচয় ছিল না, উহা উদ্যাটিত করিয়া বৃদ্ধিরচন্দ্র বাংলার পাঠকসমাজের কোনো পূর্বপরিচয় ছিল না, উহা উদ্যাটিত করিয়া বৃদ্ধিরচন্দ্র বাংলার পাঠকসাধারণকে বিশ্বয়সচকিত করিয়া তুলিলেন। যুগোজীর্ণ বাংলাকাব্যকবিতাগুলি অধিকাংশ ক্ষেত্রেই সংয়ত সাহিত্যের অম্থবাদ, এবং ঐ সব গ্রন্থ সংয়ত অলংকারশাস্ত্রের নিয়মায়্রমাদিত চিরাচরিত পয়ায় বিরচিত বলিয়া উহাদের মধ্যে সজীবতা ও প্রাণাচাঞ্চল্যের অভাব পরিলক্ষিত হয়। ইংলণ্ডের 'লেক্-কবি' এবং পাশ্চান্ত্র জগতের অম্লান্ত লেখকদের নিকট হইতে বৃদ্ধিম রোম্যান্টিক ভাবধারা গ্রহণ করিয়াছিলেন। তবে এমন কথা বলা চলে না যে, তাঁহার পূর্বেকার বাংলা সাহিত্য এই রোম্যান্টিক ভাবধারার প্রাচুর্য পরিলক্ষিত হয়; কিন্তু ইহার মধ্যে ছিল অভীক্রিয় অমুভূতির গোতনা, এবং দ্বপক ও সংকেতধ্যিতাহেতু সাধারণ পাঠকের নিকট এইসব কবিতার সৌন্দর্য অমুভূটিত থাকিয়া যাইত।

### [ ছই ]

It is impossible to describe the beauty of the Taj in words. It has been called 'a dream in marble' and 'a tear-drop on the cheeks of time'; but the fairest phrases fail to do justice to the surpassing creation of art. The Taj is best seen by moonlight when the dazzling white of the marble is mellowed into a dreamy softness. The most charming view, perhaps, is obtained from the palace on the opposite bank of the river when the plinth is not visible and the building looks a fairy castle in the air, hung among the cloud.

তাজমহলের সৌন্দর্য অনির্বচনীয় কেহ কেহ ইহাকে মর্মরে রচিত স্বপ্ন এবং কেহবা ইহাকে মহাকালের কপোলদেশে একবিন্দু অফ বলিয়া আখ্যাত করিয়াছেন। কিন্তু
মানবের স্বন্দরতম ভাষাবিভাগেও এই অতুলনীয় শিল্পস্থির প্রতি স্থবিচার করা হয় না।
জ্যোৎস্পাপ্লাবিত রাত্রিতে পাষাণপুঞ্জের অত্যুজ্জল শুল্র বর্ণ যখন একটা স্বপ্পালু কোমলতার
স্ক্রপপরিগ্রহ করে, তখনই তাজমহলকে দেখিতে হইবে। নদীর অপরতীরবর্তী প্রাসাদ
হইতেই সম্ভবত তাজের সর্বাপেকা নয়নমুগ্ধকর দৃশ্য দৃষ্টিগোচর হয়। সেইস্থান
হইতে তাজমহলের ভিত্তিমূলকে দেখা যায় না বলিয়া এই মর্মরপ্রাসাদ্টিকে মেঘলোকবিলম্বিত নভোশায়ী একটি পরীর স্বর্গের মতোই দেখায়।

## [ ডিন ]

It must be recognised that a prejudiced view of India had grown up in England, so that young men came out to India ignorant, and sometimes contemptuous, of the civilization of the country. To some extent this prejudice must be attributed to the zeal of missionaries and philanthropists, who in their eagerness for reform overstressed the darker shadows of Indian life. Suttee had prevailed until 1830; slavery was still legal in 1842; some tribes were accustomed to kill their female children, etc. These and other ugly facts were grave blots on Indian civilization, but over-insistence on them produced a distorted picture.

ইহা স্বীকার করিতে হইবে যে, ইংলগুবাসীদের মনে ভারতবর্ষ সম্পর্কে একটা

কুসংস্কারপূর্ণ ধারণা গড়িয়া উঠিয়াছে। সেহেতু ভারতবর্ষের সভ্যতা সম্বন্ধে অঞ্জতা আর ঘুণাপূর্ণ মনোভাব লইয়াই সে-দেশের তরুণদল এদেশে আগমন করিত। যে-সব ইওরোপীয় ধর্মপ্রচারক ও মানবপ্রেমিক সংস্কারসাধনের ব্যগ্রতাবশত ভারতবাসীর জীবনের অন্ধকার দিকটার উপর অধিক জার দিয়াছে, এই সংস্কারপূর্ণ মনোভাবের জন্ম তাহারাই কিয়দংশে দায়ী। ১৮৩০ সাল পর্যন্ত এদেশে সতীদাহপ্রথা প্রচলিত ছিল, ১৮৪২ সাল অবধি দাসপ্রথা আইন-অন্ধ্যাদিত ছিল, কোনো কোনো জাতি তাহাদের কন্সাসস্তানকে হত্যা করিতে অভ্যন্ত ছিল—এই রক্ষের ক্য়েকটি কুৎসিত ঘটনা ভারতীয় সভ্যতার ক্ষেত্রে গুরুতর কলংকের বিষয়। কিন্তু ইহাদের সম্পর্কে নির্বন্ধাতিশ্য্য ভারতীয় সভ্যতার ছবিটকে বিশ্বত করিয়াই তোলে।

#### [ চার ]

The world seems to be unhinged now-a-days. The principles which, like strong pillars, supported our society in the past—the virtues of forbearance, sympathy and brotherhood, are showing symptoms of crumbling down. The political leader of the present day declares that the virtues on which our ancestors prided themselves are not fit for the struggle which men have to face in this age of competition and international trade relations; they have an innate weakness which does not guarantee success in the hour of national peril. The qualities of truth and mercy and the sanctity of pledges were given undue precedence by the ancients. On the other hand, tactics and adaptation of policy to the exigencies of the situation may help in a far greater degree to override the present danger.

বর্তমানে পৃথিবীতে একটা বিপর্যয়ের ভাব আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। সহিষ্ণুতা, সমবেদনা, প্রাভৃত্ব প্রভৃতি যে-সব নীতি স্থদৃচ স্তজ্ঞের মতো অতীত দিনে আমাদের সমাজকে ধারণ করিয়া ছিল, বর্তমানে উহারা যেন ধূলায় অবলুঞ্জিত হইয়া পড়িতেছে। আধুনিক যুগের রাষ্ট্রনেতারা বলিতেছেন, আমাদের পূর্বপুরুষেরা যে-সকল গুণের জঞ্চ গর্ববোধ করিতেন, দেগুলি বর্তমানের প্রতিযোগিতা ও আন্তর্জাতিক বাণিজ্যসম্পর্কের ক্ষেত্রে উপযোগী নহে। এইগুলির মধ্যে স্বভাবজ একটা ছ্র্বলতা রহিয়াছে বলিয়া উহারা জাতীয় জীবনের চরম সংকটমূহুর্তে বিপল্পুক্তির কোনো সহায়তা করে না। প্রাচীন-

কালের মামুষ সত্য, ক্ষা, প্রতিশ্রুতির পবিত্রতা প্রভৃতি গুণকে অত্যধিক প্রাধান্ত দিয়াছিল। পক্ষান্তরে, কতকগুলি কৌশল ও পরিস্থিতির প্রয়োজন অমুযায়ী অবলম্বিত নীতিই বর্তমানের সংকট হইতে পরিত্রাণের ক্ষেত্রে আমাদিগকে অধিকতর সহায়তা করিতে পারে।

#### [ পাঁচ ]

With half a million of soldiers Napoleon crossed the Niemen, and through fearful difficulties prosecuted his perilous enterprise even to Moscow, but found arrayed against him the destructive agencies of fire, famine and frost. He commenced his retreat over the wasted route by which he had advanced, and before he again reached Poland, his army perished. The sufferings of the men during the retreat were frightful. Through the immense plains covered with snow, an endless column of wretches, nearly all without arms, marched in disorder, falling at every step on the ice, near carcasses of their companions.

পাঁচলক সৈশুসমভিব্যাহারে নেপোলিয়ন নীমেন [Niemen] অতিক্রম করিলেন, এবং ভয়াবহ বাধাবিয়ের ভিতর দিয়া ময়োনগরী পর্যন্ত বিপদসংকূল অভিযান করিলেন। কিন্তু তিনি দেখিলেন, অয়ি, য়ুভিক্ষ ও তৃষারের ধ্বংসম্থী শক্তি তাঁহার বিরুদ্ধে মন্তক উন্তোলন করিয়াছে। যেই পথ দিয়া অগ্রসর হইয়াছিলেন, সেই বিধ্বন্ত পথেই তিনি পিছু হটতে লাগিলেন এবং প্নরায় পোল্যাণ্ডে পোঁছিবার পূর্বেই তাঁহার সেনাবাহিনী ধ্বংসপ্রাপ্ত হইল। পশ্চাদ্ধাবনের সময়ে লোকজনের মংখলাঞ্ছনা ভয়াবহ হইয়া উঠিয়াছিল। অসংখ্য সৈনিকদের মধ্যে প্রায় অপিকাংশই অস্ত্রহীন অবস্থায় তৃষারপরিকীর্ণ দ্রপ্রসারী প্রান্তরের উপর দিয়া বিশৃংখলভাবে অগ্রসর হইতেছিল, এবং প্রতি-পদক্ষেপে তাহারা বরফের উপর তাহাদের সহ্যাত্রীর মৃতদেহের পার্যে ভূব্গিত হইতেছিল।

### [ছয়]

A thunderous, stunning boom like that of a thousand guns rang out and sounded the death-knell of smiling Monghyr.

That deafening terrifying boom was followed by utter pitch-darkness caused by the cloud of dust rising from the collapsing town. In the twinkling of an eye the entire town with its huts and palaces collapsed like a house of cards, burying alive or killing some ten thousand of its inhabitants. The situation was made ten times worse by the splitting of the earth everywhere and jets of boiling water or sand shooting out of these holes.

সহস্র কামানগর্জনের মতো একটি হতচেতনকারী বন্ধ্রণন্তীর শব্দ অকশাৎ ধ্বনিত হইয়া মুংগেরের মৃত্যুঘণ্টা নিনাদিত করিল। সেই শ্রবণবিদারক ভয়ংকর শব্দের সংগে সংগে পতনোল্থ নগর হইতে উথিত ধূলির মেঘপুঞ্জের হারা একটা ঘনঘোর অন্ধকারের স্বস্থি হইল। চকুর নিমেষে কুটার ও প্রাদাদসহ সমগ্র নগরী তাসের ঘরের মতো ভাঙিয়া পড়িয়া ইহার প্রায় দশ সহস্র অধিবাদীকে জীবস্ত সমাধিশ্ব অধবা নিহত করিল। ভূমিভাগ সর্বত্র বিদার্থ হওয়াতে তাহার ছিদ্রপথ দিয়া উন্ধ জলস্রোত ও বালুকারাশি সবেগে প্রবাহিত হইল এবং তদ্ধারা নগরের অবস্থা আরও দশগুণ শোচনীয় হইয়া উঠিল।

#### [ সাত ]

But as Cædmon could neither sing nor play, he used to slip away from the feast, ashamed, when the merriment began. On one of these occasions he had, as usual, left the hall, and went to the cattleshed. He lay down amid the friendly beasts, porbably sad and lonely at heart because, as he thought, he had no music in his soul. He fell asleep, and as he slept he dreamt that someone stood by him and said: 'Cædmon, sing to me.' Cædmon replied: 'I cannot sing, that is why I left the feast.' 'Nevertheless, you must sing to me' was the answer. 'What is it that I must sing?' said Cædmon. 'About the beginning of creation'—was the reply.

গান গাহিতে কিংবা বাছযন্ত্র বাজাইতে অসমর্থ ছিলেন বলিয়া, ভোজের উৎসবে যখন আনন্দক্ত্তি আরম্ভ হইত, ক্যাডমন তখন সলজ্জভাবেই সেস্থান হইতে পলায়ন করিতেন। একবার এইক্লপ একটি উৎসবের সময়ে তিনি পূর্বের মতোই ভোজগৃহ পরিত্যাপ করিয়া গবাদি পশুর একটি আবাসগৃহে প্রবেশ করিলেন। বন্ধুছভাবাপন্ধ পশুদলের মধ্যে তিনি বসিয়া পড়িলেন। সেই সময় সম্ভবত তিনি আপন ফদয়মধ্যে বেদনা ও নিঃসংগতা অহুতব করিতেছিলেন। কেননা, তিনি মনে ভাবিতেছিলেন, তাঁহার আত্মার রাজ্যে সংগীতের কোনো অহুভূতি নাই। তিনি নিদ্রাভিভূত ইইয়া পড়িলেন এবং খুমন্ত অবস্থায় স্বপ্ন দেখিলেন যে, কে যেন তাঁহার পার্মে দাঁড়াইয়া তাঁহাকে বলিতেছেনঃ ক্যাভ মন, সংগীত উচ্চারণ কর। উন্তরে ক্যাভ মন বলিলেন, গোন গাহিতে অসমর্থ বলিয়াই আমি উৎসবগৃহ পরিত্যাগ করিয়াছি। প্রত্যুত্তর আসল, 'তথাপি তোমাকে গান করিতে হইবে।' তখন ক্যাভ মন জিল্লাসা করিলেন, 'কোন্ বিষয়ে আমি গান করিব প্' প্রভূয়ন্তর আসিল, 'স্কাইর প্রারম্ভবিষয়েই সংগীত রচনা কর।'

## [আট]

When a country turns from being largely agricultural to largely industrial, there is apt to be a great deal of upset, for individuals and for whole class of people. Workers no longer made things in their own homes, or small workshops, but were brought together into one large building called a mill or factory. These buildings were first put up on the banks of streams, where water-power could be got; but with the coming of steam-power it was more convenient to mass them into towns. Big new towns, therefore, grew up, without proper precautions for looking after the health of the workers. These workers, often women and children, were too often badly underpaid and treated worse than slaves. However, since the twenties of the last century many kind-hearted men and women worked to improve these conditions and the workers themselves joined in Trade Unions' to better their lot.

যথন কোনো দেশ ক্বয়িপ্রধান অবস্থা হইতে অত্যধিক পরিমাণে শিল্পকেন্দ্রিক হইয়া উঠে, তখন ব্যষ্টিজীবনে ও সমষ্টিজীবনে একটা বড়ো রকমের বিপর্যয়ের সম্ভাবনা দেখা দেয়। শ্রমিকদল তখন আর তাহাদের ঘরবাড়ীতে কিংবা ছোট ছোট কারখানায় পণ্য প্রস্তুত করে না—কলে অথবা কারখানা নামে অভিহিত একটি বৃহৎ ভবনে তাহাদিগকে আনিয়া সমবেত করা হয়। জলশক্তি পাওয়া যাইতে পারে, এই রক্ম শ্রোতিম্বনীর তীরেই এই বৃহৎ ভবনশুলি প্রথমে স্থাপিত হইত। কিন্তু বাস্পাশক্তি আবিষ্কৃত হইলে ইহাদিগকে শহর-এলাকায় সম্নিবিষ্ট করাই অধিকতর স্থবিধাজনক মনে হইল। স্থতরাং শ্রমিকগণের স্বাস্থ্যরক্ষার যথোপযুক্ত ব্যবস্থা ব্যতিরেকেই নৃতন নৃতন বড়ো শহর গড়িয়া উঠিতে লাগিল। এই শ্রমিকর্মকে—বিশেষ করিয়া স্ত্রীলোক ও শিশুদিগকে—প্রায়ই থুব অল্প বেতন দেওয়া হইত, এবং তাহাদের প্রতি ক্রীতদাসের চেয়েও খারাপ ব্যবহার করা হইত। যাহা হোক, গত শতান্ধীর ঘিতীয় দশক হইতে বহু সহাদয় নরনারী ইহাদের অবস্থার উন্নতিকল্পে কাজ করিতে লাগিলেন, এবং শ্রমিকদলও নিজেদের অবস্থার উন্নতিসাধনের জন্ম 'শ্রমিকসংঘ'-প্রতিষ্ঠানে যোগদান করিল।

#### [ नग्न ]

When the daylight was fading and the evening-breeze stirred the great trees of the forest, Gautama seated himself and preached his first sermon. As the words flowed from his lips a thrill of joy ran through all Nature—the flowers gave forth their sweetest scents, rivers murmured soft music, the stars shone with unusual brightness and there was a rushing sound in the air as the Devas came in thousands to hear the message of salvation. And the five disciples of Gautama bowed themselves before him and acknowledged him to be the Holy one—the Buddha. Long did the great teacher continue speaking in the stillness of that Indian night, and the words he uttered have ever since been treasured up in the hearts of those whom he has led into the way of peace.

দিনের আলো যথন নিপ্তাভ হইয়া আসিতেছিল, যখন দিনশেষের বাতাস বনভূমির বিশাল বৃক্ষগুলিকে আন্দোলিত করিতেছিল, তখন গৌতম সমাসীন হইয়া তাঁহার প্রথম ধর্মোপদেশ প্রচার করিলেন। তাঁহার মুখ হইতে যখন বাণী নিঃস্ত হইতেছিল, তখন সমস্ত প্রকৃতির মধ্য। দিয়া একটি আনন্দশিহরণ খেলিয়া গেল—পৃশাদল মধুরতম সৌরভ বিকীর্ণ করিল, নদীমালা মৃদ্ধ সংগীত উচ্চারণ করিল, নক্ষত্ররাজি অসাধারণ

দীপ্তিতে আত্মপ্রকাশ করিল, এবং মৃক্তির বাণী প্রবণ করিবার জন্ম দেবতারা হাজারে হাজারে উপস্থিত হইতে থাকিলে বায়ুমগুলে একটা প্রবল শব্দ ধ্বনিত হইল। গৌতমের পাঁচজন শিশ্ব তাঁহার সন্মুথে প্রণত হইয়া তাঁহাকে 'গুদ্ধ বৃদ্ধ' বলিয়া স্বীকৃতি জানাইলেন। দেই তারতীয় নিশীথিনীর নৈঃশন্দোর মধ্যে মহান আচার্যের মুথ হইতে বহক্ষণ ধরিয়া বাণী নির্গলিত হইল। যাহাদিগকে তিনি শাস্তির পথে পরিচালিত করিয়াছিলেন, তাহাদের অন্তরে তাঁহার উচ্চারিত গেই বাণী তথন হইতে চিরন্তন কালের জন্ম সঞ্চিত হইয়া রহিয়াছে।

## [ F# ]

Burmese places of worship are called pagodas. All over the country there are thousands of them, some new, some in ruins, and some gradually falling down. As soon as a Burman makes money and becomes rich he builds a pagoda; but no one ever seems to think of repairing the old ones. Burmese girls have their ears bored. It is an important ceremony, though painful to the girls. Music is played while the ears are being pierced, in order to drown the girl's screams. Day after day the holes are made bigger and bigger by putting in them thicker and thicker reeds. When they are large enough, a tube of an inch long and three-quarters of an inch wide is put in them.

বৃদ্ধানি পুজামন্দিরগুলি 'প্যাগোডা' নামে পরিচিত। সমগ্র দেশের মধ্যে এগুলি হাজারে হাজারে বিশ্বমান—ইহাদের কতকগুলি নৃতন, কতকগুলি ভগ্নজীর্গ, এবং কতকগুলি পতনোমুখ। যথন কোনো বর্মী অর্থসঞ্চয় করিয়া বিশ্বশালী হইয়া উঠে তখনই সে প্যাগোডা নির্মাণ করে। কিন্তু পুরাতন প্যাগোডাগুলির সংস্কারদাধনের কথা কাহারো মনে উদিত হয় না। বর্মী মেয়েরা কর্ণ বিদ্ধ করিয়া থাকে। যদিও মেয়েদের পক্ষে যন্ত্রণাদায়ক, তবু ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ উৎসব-অন্থ্রান। মেয়েদের যন্ত্রণাস্চক কণ্ঠস্বর চাপা দিবার জন্ম কর্ণবিধ করিবার সময়ে গীতবাল ধ্বনিত হয়। দিনের পর দিন কর্ণের বিদ্ধস্থানে স্থুল হইতে স্থুলতর শর গুঁজিয়া দিয়া রক্ত্রগুলিকে ক্রমশই বড়ো করা হয়। ঐগুলি যখন বেশ বড়ো হইয়া উঠে তখন লয়ায় এক ইঞ্চি ও প্রস্থে তিন-চতুর্থাংশ ইঞ্চি একটি নল উহাদের মধ্যে প্রবেশ করাইয়া দেওয়া হয়।

### হণ্টার বাংলার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত

#### [ এক ]

In almost every village, disputes are settled by the 'panchayet' or court of arbitration. Without involving themselves in any serious costs the village folk have settled disputes of all kinds for centuries at these courts. There are two kinds of 'panchayets'. One relates to social and caste-affairs, in which men of a particular caste only participate. The other court of arbitration is the village 'panchayet,' and consists of five members only. The members of this court are elected by the villagers themselves, and they may belong to any class save the lowest order. They receive no payment whatever from the villagers. They are generally men of position who enjoy the confidence of the village people. The 'panchayets' decide suits of all kinds, such as land-disputes, petty quarrels, divorce, division of property, debts, and disputes over payment.

প্রায় প্রতিটি পলীগ্রামেই পঞ্চায়েৎ বা দালিশী-আদালত ঘারা বিবাদের নিশুন্তি হইয়া থাকে। গ্রামবাদীগণ নিজেদের কোনো গুরুতর থরচপত্রের মধ্যে না জড়াইয়া শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরিয়া এই দমন্ত আদালতে বিরোধের মীমাংদা করিয়া লইয়াছে। পঞ্চায়েৎ ছই শ্রেণীর—একটি দামাজিক ও বিভিন্ন বর্ণের [জাতি বা শ্রেণীর] কার্যদম্পর্কিত—ইহাতে একটি বিশেষ বর্ণের লোকেরা অংশ গ্রহণ করে। অপর দালিশী-আদালত হইতেছে পলীগঞ্চায়েৎ, ইহা কেবলমাত্র পাঁচজন দদস্ত লইয়া গঠিত। এই আদালতের দদস্তগণ পলাবাদীদের ধারাই নির্বাচিত, এবং দমাজের নিম্নতম শ্রেণী ছাড়া অন্ত যে-কোনো শ্রেণীর লোক ইহার দভ্য হইতে পারেন। ইহারা গ্রামবাদীদের নিকট হইতে কোনো প্রকারের অর্থ গ্রহণ করেন না। দাধারণত ইহারা গ্রামবাদীদের আস্থাভাজন সম্রান্ত ব্যক্তি। জমিজমা-দম্পর্কিত বিবাদ, ছোটখাট কলহ, বিবাহবিচ্ছেদ, দম্পন্তির ভাগবাটোয়ারা, ধারকর্জ, লেনদেন-সম্পর্কিত বিরোধ—দমন্ত রক্তমের মামলা-মোকদ্বমাই এই পঞ্চামেৎ নিশ্বন্তি করিয়া থাকে।

## [ ছুই ]

If we would profit by our reading, we must be careful not only to select proper books but also to peruse them aright. The same book will affect its readers differently according to the purpose with which they read it. The butterfly flits over the flower-bed, gathering nothing; the spider collects poison from it; but the bee finds and stores up honey; and so the object for which you go to a book will determine the kind of fruit it will yield you. The child takes off the lid of a tea-kettle for sport, the house-wife for use—but James Watt for science, which resulted in the improvement of the steam-engine.

অধ্যয়নের দ্বারা যদি আমরা লাভবান হইতে চাহি, ভাহা হইলে কেবল গ্রন্থনির্বাচন-বিষয়ে অবহিত হইলে চলিবে না, যথাযথ অধ্যয়ন সম্পর্কেও আমাদিগকে সতর্ক হইতে হইবে। পাঠক যে-উদ্দেশ্য লইয়া পাঠ করে, তদকুসারে একই গ্রন্থ ভাহাদের উপর ভিন্নতর প্রভাব বিস্তার করে। প্রজাপতি পূপান্তবকের উপর উড়িয়া বেড়ায়, কিন্ত কিছুই আহরণ করে না; মাকড়সা ইহা হইতে বিষ সংগ্রহ করে—কিন্তু মৌমাছি মধু-র সন্ধান পায় এবং তাহা সঞ্চয় করিয়া রাখে। স্নতরাং অধ্যয়নের উদ্দেশ্য দ্বারাই ভোমার অধ্যয়নের ফলসিদ্ধি নির্ধারিত হইবে। শিশু কেত্লীর ঢাক্না উন্মোচন করে খেলার উদ্দেশ্য, গৃহক্রী প্ররূপ করেন প্রয়োজনবশত, কিন্তু জেমস্ ওয়াট্ করিয়াছিলেন বিজ্ঞানচর্চার জন্ম, এবং তাহারই ফলে বাপাচালিত যন্ত্রেই উৎকর্ষ সাধিত হইয়াছিল।

## [ডিন]

The great bulk of our town-dwellers are poor—terribly poor. They live huddled together in dismal, dark and smelly slums, sleeping four and five or even ten in a small dark smoky room, eating of the barest, their children denied education beyond what are called 'the three R's,' which once they leave school, they soon forget. The lot of our common people is dreadful. The workers in the mills and factories of our towns, whom we—because we live in towns—are accustomed to think of as the poorest people, earn anything from fifteen to fifty rupees a month

with which to maintain a whole family. But the worker's wage is almost princely compared with the earnings of those crores and crores of our countrymen who live in villages and cultivate the land, producing food for us to eat and the cotton from which is made the cloth we wear.

আমাদের শহরবাসীদের অধিকাংশই গরীব—ভয়ানক রকমের গরীব। নিরানন্দ, অন্ধর্কার, পৃতিগন্ধময় কদর্য বন্তিতে তাহারা একত্রে ঠাসাঠাসিভাবে বাস করে। আলোকবজিত, ধুমাচ্ছল ছোট ছোট কাময়য় চার-পাঁচজন, এমন কি, দশজন পর্যন্ত নিরা যায় এবং তাহারা যৎসামান্ত আহার করে। যাহাকে ইংরজীতে বলা হয় 'দি থি আর্-স্' অর্থাৎ সামান্ত কিছু লেখাপড়া ও অংক—তাহাদের ছেলেমেয়েয়া তাহার অধিক শিক্ষা হইতে বঞ্চিত—তাহাও আবার বিভালয়পরিত্যাগের সংগে সংগে তাহারা অচিরাৎ ভূলিয়া যায়। আমাদের সাধারণ লোকদের ভাগ্য ভয়াবহ। শহরে বাস করি বলিয়া, শহরের কলকারখানার যে-সকল শ্রমিককে আমরা দরিদ্রভম লোক বলিয়া ভাবিতে অভ্যন্ত, তাহারা মাসে পনর হইতে পঞ্চাশ টাকা পর্যন্ত রোজগার করে, এবং ইহার সহায়তায় তাহারা গোটা পরিবার প্রতিপালন করে। কিন্তু আমাদের দেশের অসংখ্য অগণিত লোক, যাহারা পল্লীগ্রামে বসবাস করিয়া চাধ-আবাদ করে, আমাদের আহারের জন্ত খাথ ও পরিধেয় বন্ধের জন্ত তুলা উৎপাদন করে, তাহাদের আয়ের তুলনায় মজ্রদিগের রোজগার অনেকটা রাজোচিতই, বলিতে হইবে।

#### [ চার ]

The crowning glory of the reign of Shahjahan is the Taj Mahal at Agra. It is looked upon as one of the seven wonders of the world. Everyone who has looked at it, whether in day-time or on a moonlit night when its beauty is enhanced, has marvelled at it. One cannot but be struck with the vision of the man who conceived it, the taste of the man who provided the material and the skill of the workmen who built it. It combines delicacy with beauty, grandeur with nobility, and its white marble, its fine domes and minarets, its screen and inlay work,—all fill one with wonder. It moves the heart, delights the eye, stirs up the imagination, and fills the soul with peace.

আগ্রার তাজমহল শাজাহানের রাজত্বের সর্বশ্রেষ্ঠ কীর্তি। ইহা পৃথিবীর সপ্তআশ্চর্যের অক্তম আশ্চর্য বস্তু বলিয়া পরিগণিত হয়। দিবাভাগেই হোক, অথবা
জ্যোৎস্নালোকিত রাত্রিতে যথন ইহার শোভাসৌন্দর্য বর্ধিত হয়, তথনই হোক, যেকেই ইহার দিকে দৃষ্টি প্রসারিত করিয়াছে, সে-ই অভিভূত হইয়াছে। যে-মামুষটি
ইহার পরিকল্পনা করিয়াছে তাহার স্বপ্রদৃষ্টি, যে-যে মামুষ ইহার উপাদান সংগ্রহ
করিয়াছে, তাহাদের ফচিবোধ, এবং যে-সকল শ্রমিক ইহা নির্মাণ করিয়াছে, তাহাদের
দক্ষতায় কেই বিস্মরাবিষ্ট না হইয়া থাকিতে পারে না। ইহা সৌন্দর্যের সহিত হক্ষ
সৌকুমার্যের, মহস্তের সহিত ঐশ্বর্য-উদান্ততার সংমিশ্রণ ঘটাইয়াছে, এবং ইহার
শ্বতমর্মর, ইহার প্রদৃষ্ট গমুজ ও মিনার, জাফ্রি ও থোদাই-কামুকার্য—সমন্তকিছু
মামুষের মনকে বিস্ময়াবিষ্ট করিয়া তোলে। ইহা চিন্তুকে আন্দোলিত করে, চক্ষুকে
আনন্দ দেয়, কল্পনাকে উদ্বিপ্ত করে এবং অন্তরাল্পাকে প্রশান্তিতে ভরিয়া তোলে।

### [ পাঁচ ]

Descending from the tree I hastily collected what remained of my provisions and set off as fast as I could towards it. As I drew near, it seemed to me to be a white ball of immense size and height, and when I could touch it, I found it marvellously smooth and soft. As it was impossible to climb it—for it presented no foothold—I walked round about it. I counted that it was at best fifty paces round. By this time the sun was near setting, but quite suddenly it fell dark, something like a black cloud came swiftly over me, and I saw with amazement that it was a bird of extraordinary size which was hovering near.

বৃক্ষ হইতে অবতরণ করিয়া আমার সঞ্চিত থাতোর যাহা অবশিষ্ট ছিল, সম্বর সংগ্রহ করিলাম এবং যথাসাধ্য ক্রত গতিতে বস্তুটির দিকে ধাবিত হইলাম। নিকটে পৌছিলে ইহাকে একটি বৃহদায়তন স্কউন্নত বহুলি বলিয়া মনে হইল। যখন স্পর্শ করিলাম, দেখিলাম, ইহা আশ্চর্য রকমের মস্পর্ণ ও কোমল। ইহার গায়ে পা রাখিবার কোনো স্থাগে না থাকায়, ইহাতে আরোহণ করা সম্ভব নয় বৃঝিতে পারিয়া, ইহাকে পরিক্রমণ করিলাম। গণনা করিয়া দেখিলাম, ইহার পরিধি অন্ততঃপক্ষে পঞ্চাশ পদক্ষেপের কম হইবে না। ইতোমধ্যে স্থ্ অন্তগমনোল্প হইয়া আদিতেছিল, অক্সাৎ চারিদিক অন্ধকারসমান্তর্ম হইল, কালো মেঘের মতো কী একটা বস্তু অভিক্রত আমার উপর

আসিয়া পড়িল। আমি পরম বিস্থারে চাহিরা দেখিলাম, একটা অসামান্ত আয়তনের পাথী নিকটে উড়িরা বেড়াইতেছে।

#### [ছয়]

William Tell was instantly seized and taken before the Governor who determined to take cruel revenge. Turning to the captive, he said, 'I have heard that you are a famous archer, you can prove your skill.' Placing an apple upon the head of Tell's little son, he ordered the father to shoot the apple. Tell turned pale with fear, but the lad himself called out, 'Shoot, father! I am not afraid, for I know you will not miss.' The child's brave words gave Tell confidence. He took an arrow, fitted it to his bow, carefull raised his bow, and shot, and the arrow, flying straight and true to its mark, cut the apple into two.

উইলিয়ম টেল অবিলম্বে ধৃত হইলেন, এবং নিষ্ঠুর প্রতিহিংসাগ্রহণে দৃঢ়সংকর শাসনকর্তার সম্মুখে তাঁহাকে হাজির করা হইল। বন্দীর দিকে ফিরিয়া তিনি [শাসনকর্তা] বলিলেন: 'আমি শুনিয়াছি, তুমি একজন বিখ্যাত তীরনাজ,—এখন তুমি তোমার নৈপুণ্যের পরিচয় প্রদান করিতে পার।' টেলের ছোটছেলের মন্তকোপরি একটি আপেল স্থাপন করিয়া উহাকে তীরবিদ্ধ করিবার জন্ত তিনি [উইলিয়ম টেলকে] আদেশ করিলেন। তয়ে টেলের মুখ বিবর্ণ হইয়া গেল, কিন্তু বালকটি উটচেঃম্বরে বলিল: 'পিতা, আপনি তীর নিক্ষেপ করুন, আমি ভয় পাইতেছি না—কারণ, আমি জানি, আপনি ব্যর্থ হইবেন না।' বালকের সাহসিকতাপূর্ণ বাণী টেলকে আম্বন্ত করিল। ধমুকে একটি শর সংযোজিত করিয়া, অতি সতর্কতার সংগে ধমুকটি উঠাইয়া লইয়া তিনি তীর নিক্ষেপ করিলেন, এবং তীরটি সোজাস্থজি ইহার যথার্থ লক্ষ্যন্তনে ধাবিত হইয়া আপেলটি দিখণ্ডিত করিল।

#### [ সাত ]

When Mahatma Gandhi became a world-figure, Rabindranath Tagore spoke of him in the following words: 'The secret of Gandhi's success lies in his dynamic spiritual strength and incessant self-sacrifice. He covets no power, no position, no wealth, no name and no fame. Offer him the throne of all India, he will refuse to sit on it, but will sell the jewels and distribute the money among the needy. He is a liberated soul. If Gandhi was strangled, I am sure he would not cry. He may laugh at his strangler; and if he has to die, he will die smiling. His simplicity of life is childlike, his adherence to truth unflinching, his love for mankind is positive and aggressive.'

মহান্দ্রা গান্ধী যথন বিশ্ববিশ্রুত হইয়া উঠিলেন, তথন রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর তাঁহার সম্পর্কে নিয়েত্বত কথাগুলি বলির্মাছিলেন: গান্ধীজীর কৃতকার্যতার গোপন রহস্থ নিছিত রহিয়াছে তাঁহার দক্রিয় আধ্যান্ধিক শক্তি ও অবিরল আন্থোৎসর্জনের মধ্যে। কোনো রকমের ক্ষমতা, পদগৌরব, বিত্ত-ঐশ্বর্য, নাম-যশ কিছুর জন্মই তাঁহার লিপ্পানাই। নিখিল ভারতবর্ষের রাজাসংহাসন তাঁহাকে দান করা হোক, উহাতে উপবেশন করিতে তিনি স্বীকৃত হইবেন না; উপরম্ভ উহার মণিরত্ব বিক্রেয় করিয়া দিয়ালর অর্থ বিতরণ করিবেন দারিদ্যুগ্রন্ত জনগণের মধ্যে। তিনি একজন মৃক্ত-আত্মামানব। একথা নিঃসংশয়ে বলিতে পারা যায় যে, কণ্ঠরোধ করিয়া তাঁহাকে যদি হত্যা করা হয়, তথাপি তিনি একটিশন্দ উচ্চার্ল করিবেন না; তিনি তাঁহার শাসরোধকারীর দিকে তাকাইয়া উপেক্ষার ভাব প্রদর্শন করিবেন, এবং তাঁহাকে যদি মরিতে হয় তাহা হইলে তিনি হাসিম্থেই মৃত্যুবরণ করিবেন। তাঁহার জীবনের সরলতা শিশুস্কলত, তাঁহার সত্যনিষ্ঠা অদম্য—তাঁহার মানবপ্রীতি ধ্রুব ও আত্মপ্রসারণ্শীল।

## [ আট ]

The inmates of the house get up very early in the morning. The male members of the family go for their morning ablutions, and while they are away the female members sprinkle cow-dung over the outer and inner yards, and occupy themselves in sweeping the house, and cleaning the cooking and eating vessels. In their turn they then march to the watering places, where they bathe themselves, and wash their clothes, and bring water for family use. When they have returned from the tank or river or well, they attend to the work of feeding the men and preparing

for noon tide meal. About eight o'clock in the morning the farmer and his brothers come in for their morning meal, which is generally some cold rice and some pickle or chutney.

গৃহের বাদিন্দারা অতি প্রত্যুবে উঠে, পরিবারের পুরুষলোকেরা তাহাদের প্রাতঃস্থানাদির জন্ত গমন করে। তাহাদের অমুপস্থিতির অবকাশে স্থালোকেরা বাহির ও তিতরের আঙিনায় গোবরজল ছিটাইয়া দেয়, এবং ঘর ঝাঁট দিবার কাজ ও রায়ার এবং থাইবার বাদনপত্রাদি মাজিবার কাজে আত্মনিয়োগ করে। অতঃপর যথাসময়ে তাহারা পুকুরাদিতে যায়, দেখানে তাহারা স্থান করে, কাপড়চোপড় কাচে এবং গৃহে ব্যবহারের জন্তু জল লইয়া আদে। পুরুরিণী, নদী অথবা কুয়া হইতে ফিরিবার পর তাহারা পুরুষণণকে খাওয়ানো এবং ত্পুরবেলার আহার্যপ্রস্তুতির কাজে মনঃসংযোগ করে। সকালে প্রায় আটটার সময় রুষক ও তাহার আতৃগণ প্রাতঃকালীন আহারের জন্তু আগে, এবং দেই আহার্যপামগ্রী হইতেছে সাধারণত কিছু ঠাণ্ডা ভাত এবং কিছু আচার বা কাহান্দি অথবা কিছু চাট্নী।

#### [ नश ]

The problem of keeping people healthy is usually considered from two aspects: how the individual can keep healthy, and how the community keep healthy. It may be healthy for the individual to drink plenty of water, but in a town at least it is the duty of the rulers to provide pure water. The individual can keep himself fit and try to avoid getting dangerous germs into his system; but the rulers should see that there are not too many dangerous germs about. The citizens should eat only good food; the rulers should see that bad food is not allowed to be sold. And so on with every problem.

জনসাধারণকৈ স্কুদ্বল রাখিবার সমস্তাটি সাধারণত ছুইটি নিক 'হইতে বিবেচিত হুইয়া থাকে—কিরুপে ব্যক্তিমান্ত্র স্বাস্থ্যবান থাকিতে পারে এবং কিরুপে স্মষ্টিমান্ত্র [গোটা সমাজ ] স্বাস্থ্য রক্ষা করিয়া চলিতে পারে। প্রচ্ব পরিমাণে জলপান করা ব্যক্তির পক্ষে স্বাস্থ্যবিধায়ক হুইতে পারে, কিন্তু অন্তত শহর-এলাকায় বিশুদ্ধ জল সরবরাহ করা কর্তৃপক্ষের কর্তব্য : ব্যক্তিমান্ত্র্য নিজেকে স্বলম্ব্র রাখিতে পারে এবং দেহের অভ্যন্তরে যাহাতে কোনো মারান্ত্রক জীবাণু প্রবেশ করিতে না পারে, দে বিষয়েও

সচেষ্ট থাকিতে পারে; কিন্তু কর্তৃপক্ষকে দেখিতে হইবে, চারিদিকে মারাত্মক জীবাণু যেন অত্যধিক আত্মপ্রকাশ না করে। নাগরিকগণের কর্তব্য হইতেছে উত্তম খাস্ত গ্রহণ করা, কিন্তু শাসকবর্গকে স্তর্ক থাকিতে হইবে যে, কোনক্সপ দৃষিত খান্ত যেন বিক্রীত না হয়। প্রতিটি সমস্থা সম্পর্কেই এই একই কথা প্রযোজ্য।

#### [ F# ]

The advances in the science of nutrition within recent years have been comparable in importance to the earlier discoveries in bacteriology which opened the way to control many deadly or handicapping diseases. Chemistry and Physiology have given us a vast account of new knowledge regarding the relation of food to human well-being. We know that certain diseases, which affect immense numbers of people are caused solely by failure to get the right kind of food. We know what foods the human body needs not only to prevent diseases but to build resistance to many others, lengthen the span of life, favour the birth of healthy children, and raise the power of many individuals to do physical and mental work formerly thought to be beyond their innate capacity.

বিগত কয়েক বৎসরের মধ্যে পৃষ্টিবিজ্ঞানের যে-উন্নতিসাধন হইয়াছে, গুরুছের দিক দিয়া তাহা জীবাণুতত্ত্-সম্পর্কিত প্রথম দিকের আবিদ্ধারগুলির সহিত তুলনীয়। জীবাণুতত্ত্-বিনয়ক এই আবিদ্ধারের ফলে বহু মারাত্মক ও স্থাকিকিৎক্ত ব্যাধিদমনের পথ খুলিয়া গিয়াছিল। রসায়নবিতা ও শারীর বিজ্ঞান হইতে মাসুষের স্থেস্বাচ্ছন্দ্রের সহিত খাত্মের সম্পর্ক সম্বন্ধে আমরা প্রভৃত নৃতন জ্ঞান লাভ করিয়াছি। আমরা জানি, এমন কতকগুলি ব্যাধি আছে যাহা বহু লোককে আক্রমণ করে—উপযুক্ত খাত্মের অভাববশতই এইগুলির উদ্ভব হইয়া থাকে। কেবল রোগনিবারণের জন্ম নয়, আরো বহুপ্রকার ব্যাধির প্রতিরোধক শক্তি জন্মাইবার জন্ম, দীর্ঘজীবন লাভ করিবার জন্ম, স্মস্বান্দ শিশুর আবির্ভাবকে সহায়তা করিবার জন্ম, এবং পূর্বে যে-কায়িক ও মানসিক শ্রমদাধ্য কার্য অনেকেরই স্বাভাবিক শক্তির অতীত বলিয়া মনে হইত, উহা সম্পাদনের শেত্মের তাহাদের ক্ষমতা বাড়াইয়া তুলিবার জন্ম মানুষের দেহের পক্ষে কীক্রপ খাত্মের প্রয়োজন, ভাহাও আমরা জানিতে পারিয়াছি।

## **अञ्गी**लनी

## —ইণ্টার বাংলা পরীক্ষার্থীর জ**ন্ম**—

#### [ 2 ]

While Scott was merely telling stories, and Wordsworth reforming poetry or upholding the moral law, and Shelley advocating impossible reforms and Byron voicing his own egoism and the political discontent of the times, Keats lived apart from men and from all political measures, worshipping beauty like a devotee, perfectly content to write what was in his own heart, or to reflect some splendour of the natural world as he saw or dreamed it to be. He had, moreover, the novel idea that poetry exists for its own sake, and suffers loss by being devoted to philosophy or politics or, indeed, to any cause, however, great or small.

#### [ ? ]

All the great religious teachers of mankind have insisted on this: that men ought not to live for themselves alone. We ought not, they have said, to spend all our time and energy in getting just what we want for ourselves, power and money and importance in the world: we ought to serve something greater than ourselves, whether a god or a cause or our fellowmen. It is by serving this something greater that men will forget themselves and so achieve happiness. This or something like it is what the great religions have taught, and it is one of the most important of the things that civilization means. It is also the hardest to learn and practise; in fact most people have found it much too hard.

#### [ 0 ]

Only a prisoner who has been confined for long behind high walls can appreciate the extraordinary charm of the occasional outside walks and open views afforded to him. I loved these outings, and I did not give them up even during the monsoon, when the rain came down for days in torrents and I had to walk in ankle-deep water. I would have welcomed the outing in any place, but the sight of the towering Himalayas near by was an added joy which went a long way to removing the weariness of prison. It was my good fortune that during the long period when I had no interviews and when for many months I was quite alone, I could gaze at those mountains that I loved. I could not see the mountain from my cell, but my mind was full of them and I was ever conscious of their nearness, and a secret intimacy seemed to grow between us.

#### [8]

To morrow, as yesterday, the fittest will survive in the struggle for existence. But whereas in the past selfishness was the measure of fitness, in the future survival value will be determined by breadth and depth of love. Modern science is teaching, as it never was taught before, that no one lives to himself alone. Co-operation between individuals, and then between families, was essential to the life of man when he competed with the brutes of fields and forests. Still greater co-operation between clans and nations is now essential to his continued life on the earth. Now, as always, individuals and peoples who are not in line with the great forward movements in the evolutionary trend are doomed to die.

#### [ () ]

It is useful to know that in India we have all those elements which make for a high-grade civilization. The economic life of the people in the fields of industry and agriculture is capable of development. The political elements of civilization

are all here. Nor are the moral elements lacking. The ideal of marriage is very high, the relations between man and woman are well regulated, the standard of morality that is aimed at is elevating, and there is a deep religious feeling everywhere. The love of letters and science and the devotion to art have always distinguished our country. All these things fill us with hope for the future as they fill us with pride in the past.

#### [6]

The story of our world is a story that is still very imperfectly known. A couple of hundred years ago men possessed the history of little more than the last 3000 years. What had happened before that time was a matter of legend and speculation. Over a large part of the civilized world it was believed and taught that the world had been created suddenly in 4004 B. C., though the authorities differed as to whether this had occurred in the spring or autumn of that year. This fantastically precise misconception was based upon a too literal interpretation of the Hebrew Bible, and upon rather arbitrary theological assumptions connected therewith.

#### [ 9 ]

The Balinese have the same hereditary idea of caste system as the Hindus have in India. They show the same reverence to their versions of the Mahabharat. They perform all the ceremonies and sacraments as of old. Their mode of dress is perhaps the same as was prevalent in the time of Mahabharat. Their concepton of heaven and hell is based on the doctrine of Karma. Their attitude regarding the life beyond death is inspired by the teachings of the Upanishads. The poorest Padauda or priest still receives the homage of the richest prince.

#### [ + ]

In nearly all large towns, and especially in the capital cities of civilized nations, there are collections of statues, pictures and books. Even in the streets we see the forms of men and women, wrought in marble or cast in bronze, placed high upon pedestals to meet the gaze of every one who may pass by them. In nearly every house there are pictures upon the walls, and vases or other ornaments arranged upon shelves and books lying on the table. The mere existence of these objects shows us that Art is an element in the life of civilized man.

#### [ 5 ]

Extreme sufferings are evidenced among the cultivators, labourers, and general middle-class people of this country as a result of the excessive rise in the price of cloth. This complicated situation is a direct outcome of the fall in the supply of cloth in various ways in the country and also of the readiness of the cloth-merchants of the country who took advantage of the situation in demanding higher prices for the cloth. The Government have been approached for a long time to relieve the countrymen in general by taking timely and effective measures to counteract the situation, but so long the Government paid no heed to the matter.

### [50]

I have faith in my country and specially in the youth of my country. The youth of Bengal have the greatest of all tasks that have ever been placed on the shoulders of young men. I have travelled for the last ten years or so over the whole of India and my conviction is that from this youth of Bengal will come those that will march from one corner of the earth to the other preaching and teaching the eternal spiritual truths of our

অমুবাদ ২৩

forefathers; from them will come the power that will raise India once more to her proper place. Be not afraid of anything. It is fear that is the cause of our misery and it is fearlessness that brings heaven in a moment.

#### [55]

The true gentleman carefully avoids whatever may cause a jar or jolt in the minds of those with whom he associates; all clashing of opinion or collision of feeling, all restraint or suspicion or gloom or resentment; his great concern being to make everyone at his ease and at home. He has his eyes on all his company; he is tender towards the bashful, gentle towards the distant and merciful towards the absured; he can recollect to whom he is speaking, he guards against unreasonable allusions or topics which may irritate; he is seldom prominent in conversation, and never wearisome. He makes light of favours while he does them and seems to be receiving when he is conferring. He has no ears for slander or gossip, is unwilling to impute motives to those who interfere with him, and interprets everything for the best.

#### [ >< ]

Everything in nature, except man acts as it does because it is its nature so to act. It is therefore, pointless to argue whether it is right to act as it does; pointless to exhort it to act differently. We do not say of a stone that it ought to go uphill, or blame a tiger for tearing its prey. When, however, we consider a human being, we can say not only 'this is what he is like', but also, 'that is what he ought to be like.' Man, in other words, and man alone, can be judged morally. What is the reason for this distinction between man and nature? It is to be found in the

he may in fact do, we recognize that he ought to do what is right and eschew what is wrong, we recognize also that whatever he may in fact do, he is free to do what is right and eschew what is wrong. Man is thus set apart from everything else in nature by virtue of the fact that he is a free moral agent.

#### [ 50]

There are some realle who steak slightingly of hobbies as if they were something childish and frivolous. But a man without a lichly is like a ship without a rudder. Life is such a tumultucus and confused affair that mest of us get lost in its intricacos and get to the end of the journey without Laving ever found a 1 sth and a sense of direction. But a holby hits the path at once. It may be ever so trivial a thing but it supplies what the mond needs, a disinterested enthusiasm outside the mere routine of work and play. You cannot tell where it will lead. You nay begin with stamps, and find you are thinking in continents. You may collect coins, and find that the history of man is written on them. You may begin with lees, and end with the science of life. Ruskin began with pictures and found they ted to conomies and everything else. For as every road was said to lead to Rome, so every heliby leads out into the universe, and supplies us with a compass for the adventure of life.

#### [ 8: ]

Equality has been proclaimed again and again in history as the necessary foundation of a democratic society. Yet in most senses no one at all supposes that all men are equal. Men differ obviously and profoundly in a most every respect beyond the mere quality of being human beings. They are radically unlike

चल्लान १९

in strongth and physical powers, in mental ability and creative quality, in 1 th capacity and willingness to serve the community and perhaps most indically of all in power of imagination. Of course, many of the existing inequalities between men are themselves the outcome of inequality—in early nurture, in educational and cultural opportunity, and in sheer provision for physical needs.

#### [ 54 ]

The family, like the house in which we live, needs to be kept in repair, list a medicile rift in the walls should appear and let in the wind and rain. The happeness of a family depends very much on after the hold tile things. Order, comfort, regularity, chaerfulness, good tiste, ple, and converiant n—those are the ernancent of the tyrife deprived of which it depends with a wearing regard for the Thore must be lift in the dwelling, and bug hires and principle to and hearful smale. Home is not usually the place of the host the place to which we return and test from our labours, in which parents and children meet tegether and pass a carely and poyful hour. To have nothing to say to there at such times, in any rank of life, is a very unforturate ten per of nind, and may perhaps be regarded as a serious tau't; at any rate it makes the house vacant and poyless.

#### [ 36 ]

At his t astronomy, like other sciences, was studied mainly for utilitation interests. It provided measures, and enabled mankind to ke pla tally on the flight of the seasons; it taught him to find his way across the trackless desert, and later across the trackless occur. In the guise of astrology, it held out hopes of telling him its future. There was nothing intrinsically absurd in this, for even to day the astronomer is largely occupied with

telling the future movements of the heavenly bodies, although not of human affairs. Where the astrologers went wrong was in supposing that terrestrial empires, kings and individuals formed such important items in the scheme of the universe that the motion of the heavenly bodies could be intimately bound up with their fates. As soon as man began to realise, even faintly, his own significance in the universe, astrology died a natural and inevitable death.

#### [ 39 ]

The first thing that men learned, as soon as they began to study nature carefully, was that some events take place in regular order and that the same causes always give rise to the same effects. The sun always rises on one side and sets on the other side of the sky; the changes of the moon follow one another in the same order and at similar intervals; water always flows down-hill; fire always burns. Thus the notion of an order of nature and of a fixity in the relation of cause and effect between things gradually entered the minds of men. So far as such order prevailed, it was felt the things were explained; while the things that could not be explained were said to happen by accident.

#### [ >6

For waging war on the scale and with the intensity demanded in these days the first requirement of economic policy is to make the fullest possible use of the productive resources of the nation, in man-power, equipment and command over materials. This in itself is problem enough, especially in view of the absorption of men into the armed forces, theu navoidable impairment of equipment, and the physical difficulty of keeping up the necessary inflow of materials. It is scarcely less necessary,

অমুবাদ : ২৭

however, to ensure that the goods and services produced shall be of the kinds most urgently required. So great are the demands direct, imposed by modern war that little margin is left for producing the ordinary luxuries of peaceful times or for accumulating assets which make for rising level of social welfare.

#### [ 66 ]

In village India this is a time of expectancy. Will the monsoon keep its appointment on the normal date? Will it bring plentiful rain properly spread over the season? How will rivers behave? These are questions momentous for the country-side and any one gifted with the eye of imagination can see thirsty fields with the heavens for the answer. The last fortnight before monsoon is a testing time for living creatures. The ploughman goes more slowly to the field, the village artificer prolongs his midday rest taken on the floor of his place of work or under a V-shaped roof of straw. Tanks have dwindled, wells gave water reluctantly, crops look pitifully at their possessors, and there is in village lanes a fiercer glare from the sunshine and a heat that strikes harder, while sounds, even birds' songs seem harshly metallic. It is not the nicest time of the year, but it holds the promise of a season.

#### [ 30 ]

While India has been spared the material destruction that has befallen many other countries, she has suffered in full measure, and in some directions in greater measures than others, the economic consequences of war. Her industrial equipment has been worked to the very edge of a breakdown and there is a large backlog of maintenance and replacement of her ecocomic consequences of war. Her industrial equipment to be made

good; more than that the development of her economy and even her reconstruction are being delayed through her inability to obtain the necessary capital equipment owing to destruction and unsatisfied demands in the supplying countries.

#### –বি. এ. বাংলা পরীক্ষার্থীর জন্য–

#### [3]

Some countries, like Babylonia and Egypt, are what their rivers make them. India, physically and intellectually, is the creation of her Himalaya. Never was wall of separation more towering, more impassable, raised by nature. Scarcely an opening along the immense extent of this—the most compact and highest range in the world—yields a passage to either the rude winds, or to ruder peoples of the North. Travellers agree that no mountain scenery in the whole world is remotely comparable in splendour and sublimity to what the Himalayas offers in any of its valleys. In addition to the grandeur of the physical surroundings, there are memories and associations which make the Himalayas the greatest mountain in the world.

#### [ २ ]

The sorrow for the dead is the only sorrow from which we refuse to be divorced. Every other wound we seek to heal, every other affliction to forget; but this wound we consider it a duty to keep open—this affliction we cherish and brood over in solitude. Where is the mother who would willingly forget the infant that perished like a blossom from her arms, though every recollection is a pang? Where is the child that would willingly forget the most tender of parents though to remember is but to lament? Who, even in the hour of agony, would forget the friend over whom he mourns?

#### [0]

Educate, or govern, they are one and the same word. Education does not mean teaching people to know what they do not know. It means teaching them to behave as they do not behave. And the true 'compulsory education' which the people now ask of you is not catechism, but drill. It is not teaching the youth of the country the shapes of letters and the tricks of numbers; and then leaving to turn their arithmetic to roguery, and their literature to lust. It is, on the contrary, training them into the perfect exercise and kingly continence of their bodies and souls. It is a painful, continual, and difficult work; to be done by kindness, by watching, by warning, by precept, and by praise, and above all, by example. Compulsory! Yes, by all means! 'Go ye out into the high-ways and hedges, and compel them to come in.' Compulsory! Yes, and gratis also.

#### [8]

This city of Calcutta, which offered its shelter to thousands upon thousands of men, had become like a steel trap. He could see no way out. The whole body of people was conspiring to surround and hold him captive—this most insignificant of men, whom no one knew. Nobody had any special grudge against him, yet everybody was his enemy. The crowd passed by, brushing against him; clerks from different offices ate their lunch on the roadside out of plates made of leaves: a tired wayfarer on the maidan was lying under the shade of a tree, with one hand beneath his head, and one leg crossed over the other: upcountry women, crowded into hackney carriages, were on their way to the temple; a chuprassi came up with a letter and asked him to read the address on the envelope,—so the afternoon went by, till one by one the offices began to close.

Carriages started off in all directions, carrying people back to their homes.

#### [ 6 ]

If we have to decide which of the two temperaments is nobler—the centemplative or the energetic, there is little question but that the preference must be given to the more agreed and one roof goal. It is upon to the strong peet to cook in himself to a intemplation in himself soft rest, but it is not cook for the centemplation in himself soft rest, but it is not cook for the centemplatic peet to pack himself up to a corse of the force energy. If is a peep through the bedre in various of the point of the peet of the rest of their days, puts for the realization in the evening of their days, puts for the realization in the evening of their days,

#### [6]

The chief constitues of war is to destroy human life, to batter down and hurn of each to their frictful fields into deserts, to work enations with it to a clippy wildows and orpinans, the time of neutral life is all their a necessity for them may exist, it is a dready if it is all their agood man must confirm their and their materials their except their from gard, it cannot their their interpretabilities are pain, to match the sick from the pass of death. We have it and among the revered benefactors of the human race the discoverers if arts which alleviate human safferings, which proving comfort, adorn and cheer human life; and if these arts be honourable, where is the glory of multiplying and aggravating tortures and death.

#### [9]

It is by failures as well as by successes that the true ideal of the man of science is reached. The task alletted to him in life is one of the noblest that can be undertaken. It is his to penetrate into the secrets of Nature to push back the em uniference of darkness that surrounds us to disclose ever more and more of the limitless beauty harmomous order and imperious law that extend three, but the universe And while he thus enlar, es our knewled-e he shows us also he w Nature may be made to minister in an ever increasing multiple to of was a to the service of hungarity. It is to rem and his excepted that the materal preferred our race is manily due If he were content morely to look back ever the realis which he has subdued, he mught well ordelige in julicant feelings, for his peaceful sustaines have done more for the enightenment and progress of mankind than were over ach eved by the triumphs of war.

#### [+]

Allies in, a colored control, he Nobel deprecated to the control of the colored colore

#### [ న ]

Emotion is not poetry, but the cause of poetry; and emotional expression is only poetry when it takes a beautiful form. To exist as poetry, emotion must be translated into music and visual images, clear and beautiful; they may be terrible or saddening but still beautiful; for it has been said that the greatest mystery of poetry is its power to invest the saddest things with beauty. When emotion takes an inartistic form, the result is not poetry, but a sort of echo of poetry, sometimes so like the real thing that only a cultivated taste can distinguish between them.

#### [50]

We can read such books with another aim—not to throw light on literature, not to become familiar with famous people, but to refresh and exercise our own creative powers. Is there not an open window on the right hand of the book-case? How delightful to stop reading and look-out! How stimulating the scene is, in its unconsciousness, its irrelevance, its perpetual movement—the colts galloping round the field, the woman filling her pail at the well, the donkey throwing back his head and emitting his long, acrid moan. The greater part of any library is nothing but the record of such fleeting moments in the lives of men, women and donkeys.

#### 155]

The opposition to science in the past was by no means surprising. Men of science affirmed things that were contrary to what everybody had believed; they upset preconceived ideas and were thought to be destitute of reverence. It was only the power over natural forces conferred by science that led bit by bit to a toleration of scientists, and even this was a very slow process, because their powers were at first attributed to magic.

অমুবাদ ৩৩

It would not be surprising if, in the peresent day a powerful anti-scientific movement were to arise as a result of the dangers to human life that are threatened by atom bombs and from bacteriological warfare. But whatever people may feel about these horrors, they dare not turn against the men of science so long as war is at all probable, because if one side were equipped with scientists and the other not, the scientific side would almost certainly win.

#### [ >< ]

A blind reverence for the past is bad and so also is a contempt for it, for no future can be founded on either of these. The present and the future inevitably grow out of the past and bear its stamp, and to forget this is to build without foundations and to cut off the roots of national growth. It is to ignore one of the most powerful forces that influence people. Nationalism is essentially a group memory of past achievements, traditions and experiences, and nationalism is stronger to-day than it has ever been. Many people thought that nationalism had its day and must inevitably give place to the evergrowing international tendencies of the modern world. Socialism with its proletarian background derided national culture as something tied up with a decaying middle class.

#### [ >0 ]

There are certain elements of mental outlook and character which participation in large mechanised industries is calculated to promote, such as alterness, application, decision and resource-fulness. Agriculture, to the extent that it depends so largely on the forces of nature, tends to produce a passive outlook and the long periods of seasonal unemployment incidental to it create an

attitude of general lethargy. There are undoubtedly valuable traits of character which an agricultural environment helps to produce and much of what is often described as the spiritual heritage of our people is to be traced to the agricultural environment in which we live and work. But in the workaday world in which we are placed, this needs to be supplemented and corrected by habits associated more directly with an industrial environment.

#### [ 38 ]

Even in peace time the State plays an extremely important part in modern idustrial life. By its laws it maintains that security of life and fulfilment of contract without which no business could be undertaken. Most modern states educate their citizens providing free elementary schools and subsidising higher education. Insurance schemes and public assistance preserve the sick, old and unemployed from absolute starvation and thus assist in maintaining markets for goods and keep in existence if not full health and vigour, a reserve of labour. By legislation or by the influence of the scale of wages paid by the State a minimum standard of living is secured for workers. Factory laws, currency regulations, exchange restrictions and many other forms of State interference limit or assist the activities of manufacturers and merchants. In time of war, State intervention is naturally greatly increased.

#### [ 50 ]

Since insolvency means a disagreement between assets and liabilities, often leaning heavily on the side of the latter, nothing can be done until the real financial position of the debtor has been accurately gauged. And this cannot be accomplished until a proper financial statement has been prepared. The law

compels the debtor to make a statement of his affairs and his failure to do so renders him liable to be severely dealt with. As soon as possible after the statement of affairs has been drawn up, the creditors are called together and the position of matters is explained to them.

## ভাবার্থনৈপ্রন, সমার্থপ্রকাশন ও ভাবসম্প্রসার্র [ইণ্টার বাংলা প্রশ্নপত্ত হইতে সংক্ষিত]

[ ১ ] নিমলিখিত উদ্ধৃতি-ছু ইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষিপ্তভাবে বিবৃত কর ঃ

(ক) ছংখী বলে,—'বিধি নাই, নাহিক বিধাতা;
চক্রসম অন্ধ ধরা চলে।'

স্থী বলে,—'কোথা ছংখ, অদৃষ্ট কোথায় ?
ধরণী নরের পদতলে।'
জ্ঞানী বলে,—'কার্য আছে, কারণ ছজ্জের;
এ জীবন প্রতীক্ষাকাতর।'
ভক্ত বলে,—'ধরণীর মহারসে সদা
ক্রীড়ামন্ড বসিকশেখর।'
ধ্বি বলে,—'গ্রুম লোভামর।'
গৃহী আমি, জীবসুদ্ধে ডাকি হে কাতরে,—
'দয়াময়, হও হে সদয়!'

নাকুষ বহুবিচিত্র, এবং জগৎ ও জগদীখন সম্পর্কে মানুষা ধ্যানধারণাও বিচিত্র।
জাগতিক ত্বঃখকটের পীড়নে যে উৎপীড়িত তার মনে জাগে ঈশ্বরের অন্তিত্ব সম্পর্কে
সন্দেহ-সংশয়। আবার, পার্থিব স্থখ্যাচ্ছন্দ্যের অধিকারী যে, সে ঈশ্বরেক অশ্বীকার
করে তাবে ধরিত্রী মনুষ্যপদানত। আবার, জ্ঞানীর নিকট ঈশ্বর হুজেরি, ভক্তের
নিকট তিনি মহাপ্রেমিক, শ্ববির নিকট তিনি গ্রবপুরুষ। কবির দৃষ্টিতে তিনি পর্ম-

ক্ষনর। আর, সাংসারিক চক্রাবর্তনে আর্বতিত, জীবনরণাঙ্গনের গৈনিক যে গৃহী, তাহার অস্তরের প্রার্থনা দয়াময় ভগবানের অহেতুক অনস্ত করুণার পানে উৎসারিত হয়।

(খ) "একদল লোক আছেন যাঁরা বলেন, 'আর্ট করে কি পেট ভরবে ?" এখানে একটা কথা মনে রাখতে হবে। ভাষাচর্চার যেমন ছুটো দিক্ আছে— একটা আনন্দ ও জ্ঞানের দিক্, আর-একটা অর্থলাভের দিক্, তেমনি শিল্পচর্চারও ছুটো দিক্ আছে—একটা আনন্দ দেয়, আর-একটা অর্থ দেয়। এই ছুটি ভাগের নাম চাক্ষশিল্প ও কাক্ষশিল্প। চাক্ষশিল্পর চর্চা আমাদের দৈনন্দিন ছুঃখছন্দে সংকৃচিত মনকে আনন্দলোকে মুক্তি দেয়, আর কাক্ষশিল্প আমাদের নিত্যপ্রয়োজনের জিনিসগুলিতে সৌন্দর্যের সোনার কাঠি ছুইয়ে কেবল যে আমাদের জীবন্থাত্রার পথকে স্কর্মন্ব করে ভোলে তাই নয়, অর্থাগ্মের পথ করে দেয়।

শিল্পশিক্ষার অভাব যে গুধু আমাদের বর্তমান জীবনযাত্রা অপুন্দর করে তুলেছে তাই নয়, আমাদের অভীত বুগের রসম্রটাদের স্বস্ত সম্পদ থেকেও আমাদের বঞ্চিত করেছে। আমাদের চোখ তৈনী হয়নি, তাই দেশের অভীত গৌরব যে চিত্র, ভাস্বর্য ও স্থাপত্য, তা এতদিন আমাদের কাছে অবোধ্য ও অবজ্ঞাত ছিল; বিদেশ থেকে সমঝদার আসবার প্রয়োজন হল সেগুলি আবার আমাদের বুঝিয়ে দিতে।"

শিল্পচর্চার ছটি বিভিন্ন পথ: একটি আনন্দম্ক্রির, অপরটি অর্থাগমের। এই ছটি বিভাগের নাম যথাক্রমে চারুশিল্প ও কারুশিল্প।

বর্তমানে যথেষ্ট পরিমাণে শিল্পচর্চার অভাবে আমাদের সাধারণ জীবনঘাত্রাও থেমন কুন্দ্রীভায় ভরে উঠছে, তেমনই আমরা আমাদের স্থমহান শিল্প-ঐতিহের উত্তরাধিকারও হারাতে বসেছি। যথার্থ শিল্পরস্বোধের অভাবহেতু আমরা নিজেদের প্রাচীন স্থাপত্য, ভাস্কর্য, চিত্রকলার মনোমদ নিদর্শনগুলির সৌন্দর্য উপলব্ধি করতে পারিনি, এগুলির সত্যমূল্যনির্ধারণে সক্ষম হইনি; এবং ঐতিহাগত এ সব শিল্পকৃতির সম্যক্ উপলব্ধির জন্ম বৈদেশিক শিল্পরস্ক্তের মধ্যস্থতার প্রয়োজন হয়েছিল, একথা জাতির পক্ষে গতীর লজ্জার হলেও, ঐতিহাসিক সত্য। জাতির ঐতিহ্য সম্পর্কে স্বেচতনতা না থাকলে, এবং বর্তমানে শিল্পশিক্ষার ব্যাপক প্রসার না ঘটলে, আমাদের বিভিন্ন শিল্পস্পদের শ্রেষ্ঠত্ব অচিরেই লুপ্ত হবে।

- [২] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষিপ্তভাবে বিবৃত কর:
- (ক) "শত সহস্র বৎসরের মহারণ্য অনায়াদে ভামল হয়ে থাকে, যুগ্যুগাস্তরের প্রাচীন হিমালয়ের ললাটে তু্বাররত্বমুক্ট সহজেই অম্লান হয়ে বিরাজ

করে, কিন্তু যান্থ্যের রাজপ্রাসাদ দেখতে দেখতে জীর্গ হয়ে যায় এবং লজ্জিত ভগ্নাবশেষ একদিন প্রকৃতির অঞ্চলের মধ্যেই আপনাকে প্রচন্ধ করে ফেলতে চেষ্টা করে। মান্থ্যের আপন জগৎটিও মান্থ্যের দেই রাজপ্রাসাদের মতো। চরিদিকে জগৎ নৃতন থাকে আর মান্থ্যের জগৎ তার মধ্যে প্রাতন হয়ে পড়তে থাকে। তার কারণ, বৃহৎ জগতের মধ্যে দে আপনার একটি ক্ষুদ্র স্বাভন্ত্রের স্ফি করে তুলেছে। এই স্বাভন্ত্র ক্রমে আপন ঔদ্ধত্যের বেগে চারিদিকের বিরাট প্রকৃতি থেকে অভ্যন্ত বিচ্ছিন্ন হতে থাকলেই ক্রমশ বিকৃতিতে পরিপূর্ণ হয়। এমনি করে মান্থ্যই এক চিরনবীন বিশ্বজগতের মধ্যে জরাজীর্ণ হয়ে বাস করে। যে-পৃথিবীর ক্রোড়ে মান্থ্যের জন্ম সেই পৃথিবীর চেয়ে মান্থ্য প্রাচীন—সে আপনাকে আপনি ঘিরে রাথে বলেই বৃদ্ধ হয়ে উঠে। এই বেষ্টনের মধ্যে তার বছকালের আরর্জনা সঞ্চিত থাকে—অবশেষে সেই ভূপের ভিতর থেকে নবীন আলোকে বাহির হয়ে আসা মান্থ্যের পক্ষে প্রাণান্তিক ব্যাপার হয়ে পড়ে। অসীম জগতে চারিদিকে সমন্তই সহজ, কেবল সেই সাম্বাহ্য করে নর।"

পীয় স্বাতস্ত্রগর্ব মাস্থাকে বিপ্ল বিশ্বজগতের মধ্যে সংকীর্ণ গভীতে আবদ্ধ করে রাখে—সেই সীমিত গভীর মধ্যেই জন্ম নেয় বিশ্বতির কদর্যতা। বিশালব্যাপ্ত নিসর্গপ্রকৃতির সঙ্গে সামঞ্জল্জের স্তাে বিশ্বত বলেই রুগ্রুগান্তরের প্রাচীন হিমালয় অথবা আদিমকালের বিশাল মহারণ্য চিরন্তন সজীবতার মহিমায় সম্ভ্রুল। আর, নিজেদের অহংস্ট ক্রু স্বাতস্ত্রের মধ্যে আবদ্ধ বলেই, বহির্লোকের সজীব প্রাণপ্রাচুর্য ও অমেয় যৌবনের থেকে বিচ্ছিয় বলেই মাস্থায়ের স্বতন্ত্র জগওটি হয়ে ওঠে জীর্ণতার কুপ। এই জীর্ণতার কুপে সঞ্চিত হয় রাশি রাশি আবর্জনা। সেই পৃঞ্জীভূত আবর্জনার স্তুপ থেকে মৃক্ত হয়ে বাহির-বিশ্বের সহজ জীবনানন্দে প্রত্যাবর্তন করাই হয়ে পড়ে হ্রুহ। তাই বিশ্বের সর্বব্যাপ্ত সৌন্দর্যের মধ্যে মাস্থাইই হয়ে পড়ে সবচেয়ে জটিল। অহংবোধের ক্ষ্মতা থেকে মৃক্ত হয়ে বিশ্বাপ্তীয়তায় উষুদ্ধ হলেই মাস্থ্য চিরনবীন হয়ে উঠবে।

(খ) "দভ্যজগতের এ জ্ঞান জন্মছে যে, মাফ্ষের মনোজগৎ কেউ আর একছাতে গড়েনি, এর ভিত্তর নানা যুগের নানা দেশের হাত আছে। দে কারণ, বিদেশি ভাষা ও বিদেশি দাহিত্যের চর্চা ছেড়ে দিলে মাফ্ষেকে মনোরাজ্যে একঘরে এবং কুণো হয়ে পড়তে হয়। একমাত্র জাতীয় দাহিত্যের চর্চায় মাফ্ষের মন জাতীয় ভাবের গণ্ডীর মাধ্যেই থেকে যায়, এবং এ বিষয়ে বোধ হয় দ্বিমত নেই যে, মনোরাজ্যে কুপম্পুক হওয়াটা মোটেই বাঞ্ছনীয় নয়—দে কুপের পরিসর যভই প্রশন্ত ও তার গভীরতা যতই অগাধ হোক না কেন। এবং এ কথাও অন্বীকার করবার জো নেই যে, যে-জাতি মনে যতই বড় হোক না কেন তার মনের একটা বিশেষরকম সংকীর্ণতা আছে, এবং

তার মনের ঘরের দেয়াল তাঙ্বার জন্মে বিদেশি মনের ধাকা চাই। বিদেশির প্রতি অবজ্ঞা বিদেশি মনের অবজ্ঞা থেকেই জন্মণাত করে এবং সেই হত্তে জাতির প্রতি জাতির স্বেষহিংসাও প্রশ্রুয় পায়। স্বতরাং বিদেশি সাহিত্যের চর্চায়, শুধু আমাদের মন নয়, ক্বদয়ও উদারতা লাভ করে; আমরা শুধু মানসিক নয়, নৈতিক উন্নতিও লাভ করি। অতএব মনোজগতে যথার্থ মুক্তিলাভ করতে হলে আমাদের পক্ষে বিশ্বমানবের মনের সংস্পর্শে আসা দরকার। মনোজগতে বৈচিত্র্য থাকলেও কোনো দেশভেদ নেই। আমরা আমাদের মনগড়া বেড়া দিয়ে তার মনগড়া ভাগবাটোয়ারা করি, সত্যের আলোকে এসব অলীক প্রচার কুয়াশার মতে৷ মিলিয়ে যায়।"

বৈদেশিক জ্ঞানবিজ্ঞান, শিল্পদাহিত্য ও জীবনাদর্শ সম্পর্কে অজ্ঞতাজনিত যে উন্নাদিকতা তা মাহ্ম্যকে তার মানসজগতে কুপমপুক করেই তোলে। জাতিগত বিশিষ্ট মনোভঙ্গির সংকীর্ণতা থেকে মুক্ত হওয়ার একমাত্র উপায় বৈদেশিক মানদিকতার সংস্পর্শে আদা। বিদেশ সম্পর্কে অবজ্ঞার মূল অজ্ঞানতায়, আর তারই ফলক্রণতি সংকীর্ণ জাতীয়তাবোধ ও পরজাতিবিছেষ। বৈদেশিক শিল্প-সাহিত্য-সংস্কৃতির সঙ্গে স্থানবিড় পরিচয়ের ভিত্তিতেই গড়ে ওঠে বিশ্বমানবের সঙ্গে অন্তর্গন্ধ আদিশিক তাতেই ঘটে ফলস্থমনের প্রসার—নৈতিক উন্নতি। মনোজগতে বৈচিত্র্য থাকলেও বাধার প্রাচীর নেই; দেশগত, জাতিগত সমন্ত কাল্পনিক ব্যবধান প্রকৃত সত্যের আলোকে অপসার্বিত হয়; বিশ্বমানবের মানসসমৃদ্রে নির্বিবাদে অবগাহন করে মাহুষ তথন ধন্ত হতে পারে।

## [৩] নিমলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ বিবৃত কর:

(ক) "একটা বরফের পিশু এবং ঝর্ণার মধ্যে তফাত কোন্থানে। না, বরফের পিশুর নিজের মধ্যে গতিতত্ত্ব নেই। তাকে বেঁধে টেনে নিয়ে গেলে তবেই সে চলে। স্বতরাং চলাটাই তার বন্ধনের পরিচয়। এইজন্ম বাইরে থেকে তাকে ঠেলা দিয়ে চালনা করে নিয়ে গেলে প্রত্যেক আঘাতেই সে তেঙে যায়, তার কর্ম হতে থাকে—এইজন্ম চলা ও আঘাত থেকে নিছ্কৃতি পেয়ে ছির নিশ্চল হয়ে থাকাই তার পক্ষে স্বাভাবিক অবস্থা।

কিন্ত ঝর্ণার যে গতি দে তার নিজের গতি। সেইজন্তে এই গতিভেই তার ব্যাপ্তি, মুক্তি, তার সৌন্দর্য। এইজ্ফ গতিপথে দে যত আঘাত পায় ততই তাকে বৈচিত্র্য দান করে। বাধায় তার ক্ষতি নেই, চলায় তার শ্রাস্তি নেই।

মান্থবের মধ্যেও যথন রসের আবির্জাব না থাকে, তথনই সে জড়পিও। তখন ক্ষা-ভূজ্ঞা-ভয়-ভাবনাই তাকে ঠেলে ঠেলে কাজ করায়, সে-কাজে পদে পদেই ভার
--ক্লান্তি। সেই নীরস অবস্থাতেই মান্নুষ অস্তরের নিশ্চলতা থেকে বাহিরেও কেবলি

নিশ্চনতা বিস্তার করতে থাকে। তখনি তার যত খুঁটিনাটি, যত আচারবিচার, যত শাস্ত্রশাসন। তখনি মামুষের মন গতিহান বলেই বাহিরেও সে আষ্টেপ্টে বন্ধ।"

বিশ্বস্থাইর অভ্যন্তরে ছটি পরম্পরবিরোধী শক্তির লীলা চলেছে—একদিকে জড়ত্ব ও স্থিতি, অপরদিকে চলিফুতা ও গতি। একটা বরফের পিও জড়ত্বের প্রতিমৃতি, আর একটি চঞ্চল ঝর্ণার স্রোতে গতি-উল্লাদের উদার অভিব্যক্তি। কোনো বহিঃশক্তির তাড়নায় বরফপিও যদি সচলও হয়, তাহলেও তার ক্ষয় ও ধ্বংস অনিবার্য। কিন্ত চলার আন্তরিক প্রেরণায় উম্বুদ্ধ বলেই সচল ঝর্ণা এত স্কুন্দর, এত মৃক্ত—তার গতিপথে নব নব ব্যাঘাতই তার গতিচ্ছন্দকে আরো বৈচিত্রাময়, আরো লীলায়িত করে তোলে।

মাসুষের জীবনে এই অন্তরপ্রেরণার নামই হোল রস। এই রুসের অভাবই মাসুষকে জড়ধর্মী করে তোলে—তখনই মাসুষ হারায় তার প্রাণস্মৃতি, তার মুক্ত জীবনোল্লাস, তার সজীব চলিফুতা। নীরসতাই আনে নিশ্চলতা, জড়ছ। আর

ত্রখন ই : 'বাহিরে মুক্তিরে ব্যর্থ খুঁজি অস্তবে বন্ধন করি পুঁজি।'

(খ)

শক্তি-দন্ত স্বার্থ-লোভ মারীর মতন
দেখিতে দেখিতে আজি ঘিরিছে ভূবন !

দেহ হতে দেহাস্তরে স্পর্শবিষ তার
শান্তিময় পল্লী যত করে ছারথার।

যে-প্রশান্ত সরলতা জ্ঞানে সমুজ্জল,

স্লেহে যাহা রসসিক্ত, সন্তোষে শীতল,
ছিল তাহা তারতের তপোবনতলে।

বস্তুভারহীন মন সর্ব জলেম্বলে
পরিব্যাপ্ত করি দিত উদার কল্যাণ,
জড়ে জীবে সর্বভূতে অবারিত ধ্যান
পশিত আত্মীয়রূপে। আজি তাহা নাশি,
চিন্ত যেথা ছিল সেথা এল স্বারাশি,
ভৃপ্তি যেথা ছিল সেথা এল আড়ম্বর,
শান্তি যেথা ছিল সেথা খার্পের সমর।

অন্তরের অনাবিল সরলতা, প্রাণের অকুণ্ঠ প্রকাশ, আল্পার স্থমহান শুভবৃদ্ধি আজ নীচ স্বার্ধবোধ, অক্ষমের আত্মদর্প ও ভোগপঞ্চিল লোলুপতার নিকট আত্মদর্মপণ করেছে। 'শান্তির নীড় ছোট ছোট গ্রামন্ডলি' আজ শান্তিবিহীন—স্লেহশৃত্য। প্রাচীন ভারতের তপস্থারণার পৃত পরিবেশ থেকে যে সহজ, সরল ও শ্রেরাম্বেমী জীবনাদর্শ জন্ম নিয়েছিল, আজ তার স্থান অধিকার করেছে শক্তি-লোভ-স্বার্থ-দন্তবিজড়িত বস্তুসর্বন্ধ জীবনাদর্শ। ব্যবহারিক জীবনযাত্রার ক্ষেত্রে স্বল্পায়োজনের মধ্যেই যে-মানসিক পরিস্থপ্তি ছিল স্থলভ, বর্তমানে তার আসন অধিকার করেছে আডছরের ব্যর্থবিস্তার !' ঐতিহ্চতেন কবিমানসের অক্তত্রিম বেদনাবোধের স্বাক্তর কাব্যাংশটিতে মৃদ্রিত।

- [ 8 ] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-তুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ বিবৃত কর:
- (ক) "দেশে প্রকৃত প্রস্তাবে শান্তি ও স্থবিচার প্রতিষ্ঠিত করিতে গেলে প্রচলিত শাসনতন্ত্রের বিরোধ ও স্বেচ্ছাচারিতার প্রতিরোধ প্রশ্নোজন। এইরূপ প্রতিরোধর অভাবে প্রাচীন ও মধ্যমুগে শান্তি ও স্বশাসন ত্বর্লত ছিল। এই প্রতিরোধকে কার্যকর করিতে গেলে, ধীরভাবে সংযতভাবে চালাইতে গেলে, স্থারী করিতে গেলে, প্রতিরোধ যাহারা করিবে তাহাদের দলবদ্ধ হওয়া চাই। দল না থাকিলে বহু স্থচিন্তিত বিধান বিধিবদ্ধ হইতে পারিত না, সন্থদেশ্রে প্রণীত বিধি বৈষম্যপূর্ণ থাকিয়া যাইত, অতি-প্রয়োজনীয় পরিবর্তনও সম্ভব হইত না, স্বাধীন রাজ্যের নীতির কোনও স্বাধীনতা থাকিত না—সমাজ চপলমতির ক্রীড়নক হইয়া দাঁড়াইত। বিশেষত, রাধ্বীয় স্বাধীনতা নির্ভর করে ইচ্ছামত কর্ম করিবার শক্তির উপর। সেশক্তি অর্জন করিতে হইলে জনগণের মধ্যে সমবারের ক্ষমতা অনেক পরিমাণে থাকা চাই; নতুবা ভ্রান্ত, উন্মন্ত, অত্যাচারী স্বাধীনতার অপপ্রয়োগ করিতে থাকিবে, তথন বিরোধী দলের স্বষ্টি না হইলে তাহার বিক্লদ্ধে দাঁড়াইবে কে গ্লু

দেশের প্রচলিত শাদনতন্ত্রে বিপক্ষদলের কার্যকলাপ মূলত জনসাধারণের সুধ, শান্তি ও সমৃদ্ধিকে উদ্দেশ্য করেই পরিচালিত হওয়া উচিত। প্রতিরোধের ও প্রতিবাদের অভাব ঘটলেই দেশের শাদনব্যবস্থায় আসবে স্পেচ্ছাচার ও অভায়। ঐতিহাদিক বিচারে প্রাচীন ও মধ্যযুগের শাদনব্যবস্থার অজন্র ক্রটি এই স্ত্যুকেই সপ্রমাণ করে। বিরোধীপক্ষকে কেবলমাত্র ভাঙনমূলক মনোভাবের পূজারী হলেই চলবে না—দলবদ্ধভাবে সংহত শক্তির দারা অভায় ও অবিচারকে রুদ্ধ করার স্মহান দায়িত্ব তাদের। কুশাদনের প্রবল প্রতিপক্ষরণে এরূপ দলবদ্ধ শক্তির একান্ত প্রয়োজন; আর, এরূপ দলগত শক্তির অভাব দেশের ও সমাজের ভাবী অমঙ্গলেরই স্চনা করে। যখন প্রান্ত মতে-পথের দারা নিয়ন্ত্রিত শাদকমণ্ডলী দেশকে অকল্যাণের পথে চালিত করে, তখন শক্তিমান বিরোধীপক্ষের প্রয়োজনীয়ভা আবশুষীকার্য।

#### [ শরৎঋতুর বর্ণনা ]

থ ) আমার কবির চিত্ত দেখেছে তোমার সত্য ছবি,— তোমার হৃদয়ে, সধা, নাই দৈক্ত, নাই কোনো ব্যথা, লভিয়াছে আপনাতে আপনার পূর্ণ সার্থকভা, হে শরৎ, হে কিশোর কবি! মনের মাধুরী তব স্লিগ্ধতর করেছে জ্যোৎস্না, হর্ণাত করেছে রৌদ্র দীপ্ত তব গোপন বাসনা, মরমের গভীরতা একান্ত যা তোমারি আপনা,— সে-ই তো করেছে এই নীল নত স্থনীল গভীর, প্রাণের তাঙ্গণ্যে তব স্থামতর করেছে রচনা, শ্যামাঞ্চল এই পৃথিবীর।

শারদীয় রূপবর্ণনায় কবি শরৎকালের আন্তর রূপের মধ্যে এক কবিসন্তার পরিচয় লাভ করেছেন। মানদিক অভৃপ্তি বা আত্মার দৈন্ত নয়—পরিপূর্ণতার পরম প্রশান্তিই শরতের সৌন্দর্য। কিশোরকালের কল্পনাপ্রণ মনের কাছে বিশ্বজগতের সমন্তকিছুতেই যেমন 'মনের মাধুরী' মিশ্রিত থাকে, তেমনই শরৎপ্রকৃতির রূপরেখায় যেন শরৎকবিরই মানসকল্পনা প্রতিবিশ্বিত। বর্ষণক্লান্ত নির্মাণাকাশে শারদীয়া চাঁদের পবিত্র কিরণ শরৎকবির স্নিগ্ধ কোমল মনের স্পর্ম বহন করে আনে। দিবসের স্থালোক, 'শুভত্রতা বনলন্ধী'র অপরূপ শ্রামলিয়া, উদাস গগনের নীলাভ মায়া শরৎক্রির অপরূপ স্কলন্দীল ক্রিমনেরই পরিচয়বাহী। 'চিরশিশু, চিরকিশোর' এই শরৎক্রির প্রাণতাক্ষণ্যের অক্তর্ত্তিম স্পর্শেই ধরণী স্লিগ্ধখামকান্তি ধারণ করেছে।

[ ৫ ] নিম্নে লিখিত ভাবটি সম্প্রসারিত কর, দেড় শতের অধিক শব্দ প্রয়োগ করিও না :

(ক) "মাছ্যের পক্ষে কিছু ত্যাগ করা, যথা উপাধি কিংবা ওকালতি, শুনতে মহা কঠিন। কিন্তু তার চাইতে ঢের বেশি কঠিন, কিছু করা অর্থাৎ ক্বতী হওয়া। জীবনের কাছ থেকে পালানো সহজ, তার সঙ্গে লড়ে জয়ী হওয়াই কঠিন।

কেন না, এ লড়াই চেরজীবনব্যাপী, এক মুহূর্ত তার বিরাম নেই।"

নামূষ বহুবিচিত্র, এবং বিভিন্ন মামুষের জীবনাদর্শও বিভিন্নধর্মী। জীবনের একদিকে আছে ভোগ, অপরদিকে ত্যাগ; একদিকে গ্রহণ, অপরদিকে বর্জন; একদিকে জীবনরিদিকতা, অপরদিকে জীবনবৈরাগা। ত্যাগাশ্রমী জীবনাদর্শ হয়তো মহনীয়, এবং ত্যাগের মাহাক্ষ্যও অবশ্বাধীকার্য। কিন্তু সে-ত্যাগের অর্থ জীবনকে পরিত্যাগ নয়, জীবনে সার্থবৃদ্ধির ক্ষুত্র তাকে পরিহার। ত্যাগ কথাট যতই মহন্তব্যঞ্জক হোক না কেন, অনেকক্ষেত্র দেখা বায়, ত্যাগ আপাত্যনোহর হলেও আসলে তা জীবনের সংগ্রামক্ষেত্র থেকে তীক্ষ পলায়নেরই নামান্তর। কাপুরুষতাই সেখানে ত্যাগের ছন্মবেশ পরিধান করে আপনার মহন্ত্ব জাহির করতে চায়। জীবনকে যথাস্থিতক্ষপে পরিপূর্ণ গ্রহণ করে তাকে সার্থকতার পথে পরিচালিত করার মধ্যে শক্তিরই প্রকাশ; আর, সংসারের রণান্ধন থেকে পরাজিত সৈনিকের মনোভাব

নিমে পলায়নের মধ্যে পৌরুষহীন অক্ষ্মতারই অভিব্যক্তি। সংসারের শত বাধাবিপত্তির মুখে জীবনের সার্থকতার পথ চিনে নেওয়ার মধ্যে যে-অনমনীয় দৃঢ়তা, যে-প্রাণদীপ্ত পৌরুষবীর্যের পরিচয় আছে, তা মান্থবের মন্ত্রন্থতকেই মহিম্ময় করে তোলে। জীবনসংগ্রামে অক্লান্ত যোদ্ধার যে মহিমা, তা জীবনবিমুখ মান্থবের ত্যাগমহিমার চেয়ে উজ্জ্লতর। জীবনযুদ্ধে কতবিক্ষত হওয়ার ফলে যে-পলায়নী মনোবৃত্তির স্পৃষ্টি হয়, পেটাই যদি কোনো ত্যাগের মূল কারণ হয়ে দাঁড়ায়, তাহলে সে-ত্যাগ যথার্থ গৌরবের অধিকারী হওয়ার অমুপ্যুক্ত; কারণ, ওই ত্যাগের মধ্যে শক্তির প্রকাশ নেই। কিন্তু বিরামহীন জীবনসংগ্রামের মধ্যে কেউ যদি উজ্জ্লে কৃতিভ্রের অধিকারী নয়, তাহলে তার শক্তি ও পৌরুষ অবশুই প্রশংসনীয়। জীবনকে পরিবর্জন করা নয়, তাকে গ্রহণ করা ও সার্থকতার পথে পরিচালিত করাই যথার্থ জীবনরসর্মিকতার পরিচায়ক—সেখানেই মন্থ্যুক্তর অম্রভেদী মহিমা।

#### অথবা,

"আমরা লোকহিতের জন্ম যথন মাতি তথন অনেক গুলে সেই মন্ততার মূলে একটি আত্মাতিমানের মদ থাকে। আমরা লোকসাধারণের চেয়ে সকল বিষয়ে বড়ো, এই কথাটাই রাজকীয় চালে সম্ভোগ করিবার জন্মই উহাদের হিত করিবার আয়োজন। এমন স্থলে উহাদেরও অহিত করি, নিজেদেরও হিত করি না।"

লোকহিতকামনা নিঃসন্দেহে মানবহৃদয়ের মহত্ত্বের অভিব্যক্তি, যদি তার প্রেরণা হয় আন্তরিক, স্বার্থলেশশৃত্ত এবং অহংবোধবিমূক্ত। মামুষ যথনই তার স্বকীয় সার্থসিদ্ধি ও প্রয়োজনের দীমিত গণ্ডীর উধ্বেডিনার মুক্তির সন্ধান পায়, যথনই তার চিত্তের প্রসারতা বাড়ে, তখনই সে লোককল্যাণকামনায় স্বতঃক্তৃভাবে উদুদ্ধ হয়। মামুষের 'বড়ো-আমি' বা মহত্তর সন্তাই মামুষকে এই কল্যাণী প্রেরণা দান করে।

কিন্ত 'মন' নামক যে-বস্তুটি মান্থবের সর্বকার্যের শক্তিমান পরিচালক, তার রহস্ত ত্রধিগম্য। এই মনের একটি অংশ জুড়ে আছে যে অহং [ego], তার স্থভাবই হোল হল্পবেশ পরানো এবং তারই মধ্যে পরিভৃপ্তি খোঁজা। তাই অনেক সময়েই দেখা যায়, লোকহিতসাধনের শুভবুদ্ধি হয়তো আত্মাভিমান চরিতার্থ করবারই একটা হল্পরপমাত।

অপরের সঙ্গে তুলনায় নিজের শ্রেষ্ঠত্ব উপদব্ধি ও উপভোগ করার মধ্যে যে আত্মনৃতির, তারই নাম আত্মগরিমা—দেটা অহংপরিভৃপ্ত। লোকহিতপ্রেচেটা যদি অহংপরিভৃপ্তির আকাজ্জাসন্তুত হয়, তাহলে সত্যকার লোককল্যাণও সাধিত হয় না, উপরস্ক আত্মমৃদ্ধ মদমন্ততাকেই প্রশ্রম দিয়ে আত্মার ক্ষতিসাধন করা হয়।

লোককল্যাণপ্রচেষ্টা যদি 'নিজাম' অর্থাৎ অহংস্পর্শনৃত্য না হয়, তাহলে তার উদ্দেশ্য ।

ব্যর্থ হতে বাধ্য। সাধারণের অপেক্ষা নিজের শ্রেষ্টত্ব উপভোগের যে রাজসিক
মোহ, তার প্রভাবমুক্ত হতে না পারলে সত্যকার কল্যাণপ্রতের সাধনা অসম্ভব।
উপকারী ও উপক্ষতের মধ্যে যেখানে সমুদ্রন্থত্বর ব্যবধান, যেখানে যথার্থ
হৃদয়সান্ধিধ্যের একান্ত অভাব, কল্যাণপ্রচেষ্টা যেখানে কুপার দাক্ষিণ্য, সেখানে
সেবারতের আদর্শই ভ্রষ্ট—কোনো পক্ষেরই সেখানে যথার্থ মঙ্গল হয় না, হওয়া
অসম্ভব বলেই।

#### অথবা.

## [৬] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবতাৎপর্য বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর:

আমি চলে গেলে ফেলে রেখে যাব পিছু চিরকাল মনে রাখিবে, এমন কিছু, মুচতা করা তা নিয়ে মিথ্যে ভেবে। ধূলোর খাজনা শোধ করে নেবে ধূলো, চকে গিয়ে তবু বাকি রবে যতগুলো, গরজ যাদের তারাই তা খুঁজে নেবে। আমি শুধু ভাবি, নিজেরে কেমনে ক্ষমি, পুঞ্জ পুঞ্জ বকুনি উঠেছে জমি, কোন সংকারে করি তার সদৃগতি। কবির গর্ব নেই মোর ছেল নয়, কবির লজ্জা পাশাপাশি তারি রয়. ভারতীর আছে এই দয়া মোর প্রতি। লিখিতে লিখিতে কেবলি গিয়েছি ছেপে সুময় রাখিনি ওজন দেখিতে মেপে কীতি এবং কুকীতি গেছে মিশে। ছাপার কালিতে অস্থায়ী হয় স্থায়ী এ অপরাধের জত্তে যে-জন দায়ী তার বোঝা আজ লঘু করা যায় কিসে।

কবির একান্ত ব্যক্তিগত একটি মনোভাবই কবিতাংশটিতে ব্যক্ত হয়েছে। কবির জীবনব্যাপী সাহিত্যসাধনার ফলে যা-কিছু ফুটি হয়েছে, তার সামগ্রিক ফ্ল্যায়নকালে কবিমনের যে ছিধাসংশয়, যে গর্ব ও লজ্জা, তারই স্কুম্পট্ট অভিব্যক্তি এই কবিতাংশটিতে। সাহিত্যস্থি-মাত্রেই চিরস্তনত্বের দাবী রাখে না, মহাকালের

অমোঘ বিচারে অনেক শ্রেষ্ঠ সাহিত্যকৃতির উচ্ছলাও মান হয়ে আসে। কালের বিধানের উধের উঠে যে-সব সাহিত্যসৃষ্টি শাখত মহিমা লাভ করে, সেগুলো 'সারস্বত মুহুর্তের কালাভীত শুন্তিও লীলা'। কবির মৃত্যুর পর তাঁর কার্যস্থান্টির মধ্যে এমনই কোনো চিরস্তন সঞ্চয় পাকরে কিনা, যাকে আশ্রয় করে অমরত্ব লাভ করতে পারবেন, সে কথা নিয়ে মিধ্যা ভাবনার জাল বোনা মৃচতা মাত্র। কারণ, কবির সমগ্র সাহিত্যকৃতির মধ্যে যেগুলো ক্লিকের সেগুলো সহজেই কালপ্রভাবে লয়প্রাপ্ত হবে। আর, যেগুলোতে নিত্যকালের স্পর্শ আছে সেগুলোকে চিনে নেবে ভবিশ্বদিনের আগ্রহী, উৎস্কক সাহিত্যরুসিকসম্প্রদায়।

কিন্ত কবিকে স্থানীর্ঘ কবিজীবনে সাহিত্যসৃষ্টি বাতীত আরো বছতর কর্তব্যপাশন করতে হয়েছে। আর, তারই ফলে সত্যকার কান্যসৃষ্টির সঙ্গে সঙ্গে অজত্র অ-কান্য বা কনির ভাষায় 'নকুনি' জনা হয়েছে। যে-গুলো কবির ঘণার্থ সাহিত্যসৃষ্টি, দেগুলো কবিরিছানে ভাঁর গর্বের বস্তু, দেগুলোতে ভাঁর অমান কীর্তির স্বাক্ষর মুদ্রিত। আর, যেগুলোকে কবি নিজেই তার সাহিত্যকৃত্তির নিদর্শনক্ষণে গ্রহণ করতে সংকুচিত, যে-গুলো তাঁর নিজের বিচারে সাহিত্যিক 'স্টি' নয়, সাহিত্যিক 'বকুনি' নাত্র—দেগুলো সম্পর্কেই কবির গভীর লজ্জা। তিনি যে কবি, এবং সেই পরিচমই যে ভাঁর প্রেষ্ঠ পরিচয়—এ গর্ম কবির হয়তো আছে। কিন্তু দেই সঙ্গে কবিস্থলত লজ্জাসংকোচও তাঁর বর্তমান। সাহিত্যজীবনে ঘণার্থ কান্যস্টির সঙ্গে যে-সব অভিরক্তি 'বকুনি' ছাপার অক্ষরে স্থান্থিত্ব লাভ করেছে—আসলে দেগুলো ক্ষণকালের। লেখার উৎসাহে যা-কিছু লেখনী জন্ম দেয়, তার সবগুলিই তো যথার্থ সাহিত্যস্টি-ছিসাবে গণ্য করা চলে না। একারণে কবির মনে আজ সম্পেছসংশম, কজ্জা ও অপরাধনোধ ভাঁর কাবগর্বের সঙ্গে পাশাপাশি বিরাজমান; এবং দেই অপরাধের বোঝাকে লবু করার বাসনার প্রতি কবিচিন্ত উন্মুখ্।

[4] নিয়লিখিত ভাবটি তোমার ভাষায়, এবং দেড়শতের অধিক শব্দ প্রয়োগ না করিয়া, সম্প্রসারিত কর:

"মান্থৰ যেমন জানবার জিনিস ভাষা দিয়ে জানায়, তেমনি তাকে জানাতে হয় স্থাত্বঃখ, ভালোলাগা-মন্দলাগা, নিন্দাপ্রশংসার সংবাদ। তাবে-ভঙ্গীতে, ভাষাহীন আওয়াজে, চাহনিতে-হাসিতে, চোথের জলে এইসব অনুভূতির অনেকখানি বোঝানো যেতে পারে। কিন্তু, সুখত্বঃখ তালোবাসার বোধ অনেক হজে যায়। তখন তাকে ইশারায় আনা যায় না, কেবল ভাষার নৈপুন্যে যতদূর সম্ভব নানা ইঙ্গিতে বুঝিয়ে দেওয়া যেতে পারে।"

সভ্যতার আদিলগ্নে মানব তার মনোভাব প্রকাশ করবার জন্মে আশ্রয় নিয়েছিল কত ইন্ধিত, কত ইশারা-সংকেতের ! কিন্তু মানবছদয়ের বিভিন্ন অম্বভূতি, তার স্বথছঃখ, হাসিকারা, তালোমন্দের বোধ, তার আকাজ্ঞা-আকৃতি-প্রকাশের ব্যাকুলতার যখন উদ্বেল হয়ে উঠল তখন গড়ে উঠল মান্থবের ব্যঞ্জনাত্য ভাষা—সাহিত্য-সংগীত প্রভৃতি। মানবের সহজাত প্রেরণা হোল আত্মপ্রকাশ করা—নিজেকে জানানো ও পারকে জানা। সাংকেতিকতা অর্থাৎ সংকেতব্যবহার মান্থবের মনের একটি স্বাভাবিক ধর্ম, আদিমকাল থেকে মান্থ্য তার মনোভাব ব্যক্ত করে আসছে বিচিত্র ইশারা-ইন্সিভের সাহাযো। এবং মান্থ্যের যে প্রাভাহিক ভাষা তা হোল শক্ষমটি—আবার, শক্গুলি বিশেষ বিশেষ সংকেত মাত্র।

মানবপ্রাণের অনেক আবেগ, মানবমনের অনেক চিন্তা ও অমুভূতিকে হয়তো ওই ইঙ্গিত-সংকেতের সাহায্যে বোধগম্য করা যায়। কিন্তু অন্তর্গুর স্থান্যর ভাবামুভূতিকে পরিপূর্ণ রূপদান করতে হলে প্রসাধনকলামন্তিত ভাষার ব্যবহার অপরিহার্য হয়ে পড়ে। ভাষার সাহায্যেই মানবমন তার চিন্তাকল্পনা, ভাব ও ভাবনা, আবেগ ও অমুভূতির অক্ষর ও অসম্পূর্ণ রূপাবয়ব নির্মাণ করতে পারে . ফুল অমুভূতিকে কিছুটা ইশারা-ইঙ্গিতে বোধগম্য করে ভোলা চলে; কিন্তু হৃদয়ের স্থান্যত্ব সর্কুমার অমুভূতিনিচয়কে অপরিক্ষৃত করে ভোলার জন্ম বিশেষ ভাষার প্রয়োজনীয়তা অনস্থীকার্য। ভাষার অব্যর্থ প্রয়োগে এবং অকৌশল সজ্জায় মনোভাবকে যথায়থ রূপে দিতে পারা যায়—কেবলমাত্র সংকেত বা ইঙ্গিতের সাহায্যে তা অসম্ভব। স্থূল কুধার অমুভূতিকে আমাদের পরিচিত কয়েকটি ইশারা-ইঙ্গিতের মাধ্যমে ব্যক্ত করা চলে অনায়াসেই, কিন্তু রহুন্থান প্রেমের অমুভূতির অনন্ত বৈচিত্রাকে কেবলমাত্র ওইগুলির সাহায্যে যথায়থ পরিক্ষ্ট করা যায় না—সেখানেই প্রয়োজন কলাচাতুর্যপূর্ণ ভাষার।

#### অথবা,

"বক্তা ও শেখক একজাতীয় জীব নন। ইহাদের পরস্পরের প্রস্তৃতিও ভিন্ন, রীতিও ভিন্ন। বক্তা চাহেন, তিনি শ্রোতার মন জবরদখল করেন; অপর পক্ষে লেখক পাঠকের মনের ভিতর অলক্ষিতে এবং ধীরে ধীরে প্রবেশ করিতে চাহেন। বক্তা শ্রোতার মনকে বিশ্রাম দেন না, শেখক পাঠকের অবসরের সাধী।"

বক্তা ও লেখক আপাতদৃষ্টিতে সমধর্মী হলেও প্রকৃতপক্ষে ত্ব'জনের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য বিভিন্ন। বক্তা ও লেখকের মধ্যে সাদৃশ্য এই যে, উভয়েই কিছু বলতে চান। বক্তার যেমন প্রয়োজন শোভ্যগুলী, লেখকের তেমনি প্রয়োজন পাঠকস্মাজ। কিন্তু সাদৃশ্য যাই হোক, উভয়ের প্রকৃতিগত বৈপরীত্য স্কৃদ্ধিতে ধরা পড়ে উভয়েরই উদ্ধিষ্ট অবশ্য শ্রোতা বা পাঠকের মনকে অধিকার করা, কিন্তু উভয়ের

পদ্ধতিতে পার্থক্য আছে। বক্তা ও লেখকের প্রকৃতিগত বিভিন্নতাই তাঁদের রীতিপদ্ধতির পার্থক্যের কারণ। বক্তার ভাষণের আবেদন যত প্রত্যক্ষ ও অব্যবহিত হবে শ্রোতার চিত্তে, ততই তার সার্থকতা—সেখানেই বক্তার সাফল্য। অর্থাৎ, শ্রোতার মনকে অবিলম্বে আকর্ষণ ও অধিকার করাই বক্তার প্রধান লক্ষ্য। তাঁর অনর্গল বাক্যস্রোতের প্লাবনে শ্রোতার মন ভেসে চলে, ক্লণেকের জন্মও বিরামের মাটিতে দাঁড়াবার অবকাশ পায় না। বক্তার সামগ্রিক আচরণেই কেমন যেন একটা অতিরিক্ত ব্যস্ততার ভাব জড়ানো থাকে।

কিন্তু লেখকের প্রকৃতি একেবারে বিপরীতধর্মী। পাঠকের মনকে অতি
মৃত্ত্বপর্শের সাহায্যে ধীরে ধীরে অবচ অভ্রান্তগতিতে অধিকার করাই লেখকের ধর্ম।
জোর করে দখল করা নয়—অলক্ষিতে অভিভূত করাই লেখকের প্রকৃতি।
রচনাপাঠরত পাঠকের চেতনার উপরে লেখকের ব্যক্তিন্তের প্রভাব বিভারলাভ করে
আলক্ষিতে, ধীরে। পাঠকের সঙ্গে লেখকের যে-সহম্মিতার বন্ধন, বস্তুত সেটা
উপতোগ্য অবসরক্ষণেই রচিত হয়। তাই লেখকমাত্রেই পাঠকের অবসরকালের
সাধী। এসব দিক হতে দেখলে বজা ও লেখকের প্রকৃতিগত বিভিন্ধতা ক্ষপ্টরেখ।

## [৮] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবতাৎপর্য বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর:

সেই কথা শ্বরি বার বার আজ লাগে ধিকার প্রাণে— অজানা জনের পর্ম মুল্য নাই কি গো কোনোখানে। এ অবহেলার বেদনা বোঝাতে কোণা হতে খুঁজে আনি ছুরির আঘাত যেমন সহজ वानी। তেম্ন সহজ কারো কবিত্ব কারো বীরত্ব কারো অর্থের খ্যাতি, কেহ বা প্রজার সুজদ সহায় কেহবা রাজার জাতি, তুমি আপনার বন্ধুজনেরে याधुर्य पिट्ड সাড়া, ক্রাতে ক্রাতে র'বে তবু তাহা সকল খ্যাতির বাড়া।

কবি এখানে সাধারণ্যে অপরিচিত তাঁর এক পরম বন্ধুজনের কথা স্মরণ করছেন। বন্ধুটি আজ লোকান্তরিত—প্রত্যক্ষপম্য এই দৃশ্যমান সংসারে কোথাও তাঁর দৌকিক অন্তিত্ব খুঁজে পাওয়া যাবে না। যে-মান্থুটি নানা কাজের অবকাশে এসে কবিকে নিবিড় সঙ্গ দান করতেন, সদাপ্রমুল্ল মুখের সামান্ত ছ'একটি কথায় কবির হৃদয়দেশটি আনন্দে ভরে তুলতেন, আজ বাইরে কোথাও তাঁর নিকট-সালিধ্যের মধুমর স্পর্শ মিলবে না তেবে কবি অন্তরে বিরাট শৃশ্বভার বেদনা অনুত্ব করছেন।

আর-দশজনের কাছে এই অখ্যাতনামা মামুষটির মূল্য হয়তো অকিঞ্চিৎকর; কারণ, জনসাধারণের চিন্তলোকে স্থায়ী প্রভাবচিচ্ছ মুদ্রিত করতে পারে এমন কোনো কর্মকৃতি তিনি পিছনে বেথে ধাননি। কবিশক্তির অধিকারী ছিলেন না তিনি—'অন্তর হতে আহরি বচন আনন্দলোক করি বিরচন'—এক্রপ সামর্থ্য তাঁর ছিল না; সাধারণ মাহ্ম বীরপুরুষ বলে জেনে বাদের অশেষ মর্যাদায় ভূষিত করে, তিনি ওই জাতীয় বীরপুরুষদের সগোত্রও ছিলেন না; বর্তমানের ধনতান্ত্রিক সমাজে ধনীর একটা স্বতন্ত্র মর্যাদা রয়েছে, এক্রপ একজন বিজ্ঞালী ব্যক্তিও তিনি নন; জনকল্যাণ্যুলক কোনো কার্মেও তিনি আম্বানিয়োগ করেনি; রাজদরবারে তাঁর বিপুল খ্যাতিপ্রতিপত্তিও ছিল না। স্বতরাং লোকস্থৃতিতে এহেন মাহ্মেরে নিত্যকালের ঠাই হবার কথা নয়। কোনো বড়ো কাজ সম্পাদন করে না গেলে মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গেই মাহ্মের অন্তিত্ব পৃথিবী থেকে নিঃশেষে মূছে ধায়—মানবের স্থৃতি চিরোজ্বল থাকে মহতী কীতি আশ্রয় করে।

কিন্ত কবির জিজ্ঞান্ত, বাইরের খ্যাতিতেই কি মান্থবের একমাত্র মূল্য ? যিনি কোনো বড়ো কীতি স্থাপন করে থেতে পারলেন না, তাঁর জাগতিক অভিত্ব কি একেবারেই মিথ্যা ? একথা কবি স্থীকার করেন না। মান্থবের ব্যক্তিগত জীবনে অপর একজন মান্থবের চরিত্রসোন্দর্য, হুদরমাধুর্যেরও অশেষ মূল্য রয়েছে। প্রিয়জনের একঝলক মূখের হাসি, একটুক্রো ক্ষুদ্রভূচ্ছ কথা, প্রেমপ্রীতির দ্লিয় স্পর্শ অনেক সময় অনেক কীতিমানের মহৎ জীবনকর্মকেও নিস্তাভ করে দেয়। অমেয় মাধুর্যদানে যে আমাদের জীবনপাত্রকে কানায় কানায় ভরে তুললো, বৃহত্তর সমাজে সে অজানা অচেনা হলেও, তার মূল্য আমাদের কাছে অশেষ। তাকে হারালে সমন্ত অন্তরস্থা স্থতীব্র বেদনায় হাহাকার করে ওঠে, এহেন প্রিয়জনের উপেক্ষা-অবহেলা অসহনীয় মনে হয়। চোখের সামনে সহস্র খ্যাতিপ্রতিষ্ঠ মান্থব ঘুরে বেড়ালেও তাঁদের কেউ মনের মান্থবের অভাব পূর্ণ করতে পারেন না। মালতীফুলের অভিত্ব একান্ত: ক্লাফ্র লুটিয়ে পড়ে। কিন্তু তার পার্থিব অভিত্ব মূছে গেলেও আকাশে-বাতাদে তার মনোমদ সোরভ অন্তর্শণ ঢেউ তুলে বেড়ায়। তেমনি, প্রিয়জন হারিয়ে গেলেও

তাদের বিরহ আমাদের মনের আছিনায় নিরন্তর প্রাণদ মাধুর্যসৌরভ ছড়াতে থাকে—
অজানা জনের পরম মূল্য তো এখানেই ।

ি৯] অন্তর্নিহিত ভাবটি সম্প্রসারিত কর:
প্রাচীবের ছিল্লে এক নামগোত্রহীন
কুটিয়াছে ছোটকুল অভিয়য় দীন।
ধিক্ ধিক্ বলে তারে কাননে নবাই,
সুর্য উঠি বলে তারে, 'তাল আছ, ভাই ?'

যিনি উদারচেতা তাঁহার নিকট উচ্চনীচ তেদ নাই। ঐশ্বর্ধ, ক্লপ বা আভিজাত্য বিচার করিয়া তিনি মামুবের মূল্য নির্ধারণ করেন না, অরুপণ প্রীতির প্রকাশেই তিনি কীতিমান। সংস্কৃত-সাহিত্যে সর্বজনপরিচিত একটি কথা আছে: 'উদার চরিতানাং তু বস্কধৈব কুটুস্বক্ম্।'

উদ্ধৃত পঙ্জিনিচয়ে দ্ধাপকচ্ছলে এই সত্যই প্রকাশ করা হইয়াছে। পৃষ্পাকাননের প্রাকারে ক্ষুদ্র একটি বনফুল ফুটিয়াছে, উত্থানের অভিজাত পৃষ্পগুলির মতো তাহার দ্ধাপ-বর্ণ-গদ্ধ কিছুই নাই। তাই স্বজাতি হওয়া সত্ত্বেও অপরাপর বর্ণ-গদ্ধসমৃদ্ধ ফুলগুলি তাহার সহিত আল্পীয়তা স্বীকার করিতে লজ্জাবোধ করিতেহে, তাহার দীনতাকে ধিকার দিতেহে। কিন্তু সমদর্শী প্রভাতত্ব্য যথন আকাশে দেখা দিলেন, তখন এই ক্ষুদ্র কুমুমটিকে তিনি অবজ্ঞা করিলেন না; নিজে বরং উহাকে সাদরে সম্ভাবণ করিলেন—ভাই, ভালো আছ তো ?

ইহাই মহতের রীতি। ক্ষুদ্রমনা ব্যক্তিই নিজের ঐশ্বর্য ও প্রতিষ্ঠার মানদণ্ডে সকলকে বিচার করিতে চায়। আন্ধ্রীয় যদি দরিত্র হয় তবে তাহার সহিত সম্পর্ক স্বীকার করিতে সে সংকোচ বোধ করে, তাহার দীনতাকে ধিকার দিতে তাহার বাধে না। কিন্তু মহৎ জনের উদার হাদয়ে এরপ ক্ষুদ্রতা স্থান পায় না। তাঁহার প্রীতি ও উদারতা প্রসম্বাধির মতো সর্বমানবের উপর সমতাবে ববিত হয়। বনকুলটি যতই নগণ্য ও রুপেশ্বর্যহীন হোক, তাহার গুচিগুত্রতাকে স্থ্ যেমন কর্মণাকোমল আলোকবর্ষণে চরিতার্থ করে, সেইরূপ উদার ব্যক্তি মানবতার মাপকাঠিতেই মাম্বকে বিচার করেন—রূপ, অর্থ অথবা খ্যাতির ঘায়া নহে। উদারহাদয় ব্যক্তি এজন্মই মহৎ, এইজন্মই তাঁহারা জগতের নমস্থ এবং বরণীয়।

[১০] অন্তর্নিহিত ভাবসত্য বিশদভাবে পরিস্ফূট কর :

কহিল ভিক্ষার ঝুলি টাকার থলিরে,
'আমরা কুটুম্ম দোঁহে ভূলে গেলি কিরে ?'
থলি ভূবলে, 'কুটুম্বিতা ভূমিও ভুলিতে
আমার যা আছে গেলে ভোমার থলিতে।'

নির্মন দারিদ্রের দারা যে-মাস্থ্য বিড়ন্থিত, অর্থবান আত্মীয়ের সম্পর্কে তাহার ক্ষোভের অন্ত নাই। প্রতিমূহুর্তেই সে এই বলিয়া অন্তুযোগ জানায় যে, বিস্তবান চিরকাল বিস্তহীনকে তাচ্ছিল্য করে, অত্মীকার করে। অর্থশালীর সহিত তাহার যে একটা রক্তের সম্পর্ক রহিয়াছে, সেই ঘনিষ্ঠ আত্মীয়তার কথাটি সে সর্বক্ষণ অর্থশালীকে শারণ করাইয়া দিতে চায়, এবং তাহার দারত্ব হইয়া কিছু না পাইলে তাহাকে স্বার্থপর বলিয়া ধিকার দিতে পাকে।

কিছ ইহাও সত্য যে, কুটিল সংসারের ধর্মই এই। স্বার্থপরতা প্রত্যেকেরই আছে, তবে তাহা সময় এবং স্বযোগসাপেক। যাহার কিছুই নাই তাহার স্বার্থপর হইবার স্বযোগও নাই, সেইজগুই সে অন্তকে নিন্দা করিবার অবকাশ পায়। কিন্তু ঐ নিঃমার্থ নিঃমথল ব্যক্তিটি যদি কথনো প্রচুর ঐশ্বর্যের অধিপতি হয়, তাহা হইলে দেখা যাইবে, মুহুর্তে তাহার চরিত্রেও আমূল পরিবর্তন ঘটয়া গিয়াছে। তৎকণাৎ সে-ও সমভাবেই স্বার্থলিক্যু হইয়া উঠিবে, তখন দরিশ্র আত্মীয়ের কথা তাহারও আর মনে থাকিবে না। তিক্যার শৃত্য ঝুলি আজ টাকার-পূর্ণ থলিকে পূর্বের আত্মীয়তা ভূলিবার জন্তু নিন্দা করিতেছে; কিন্তু ঐ টাকার থলি শৃত্য হইয়া যদি কখনো ভিক্যার ঝুলি পূর্ণ হইয়া উঠে, তখন হয়তো ইহার বিপরীতটাই চোখে পড়িবে, অর্থাৎ ভিক্যার ঝুলি টাকার থলিকে আর চিনিতেই পারিবে না। সংসারে প্রায় প্রত্যেকেই স্বার্থাছেবা, এবং স্বার্থসিদ্ধি যাহার হইয়াছে সে স্বার্থপর হইতে বাধ্য—গরীব আত্মীয়কে চিনিতে না-পায়া তখন তাহার স্বভাবসিদ্ধ হইয়া দাঁড়ায়।

প্রদক্ষত বলা যাইতে পারে, ইহা অবশু সার্বজনীন রীতি নহে। যদি একমাত্র অর্ধ-বিজ্ঞ-মার্বই মামুষের আশ্বীয়তাবিচারের মাননও হইত, তাহা হইলে বহুকাল পূর্বেই এই পৃথিবী তয়ংকর শ্মশানে পরিণত হইত, মমুশ্যবাসের অযোগ্য হইয়া উঠিত।

# [১১] ভাবসম্প্রসারণ করঃ ধ্বনিটিরে প্রতিধ্বনি সদা ব্যঙ্গ করে

ধ্বনিটিরে প্রতিধ্বনি সদ। ব্যঙ্গ করে ধ্বনিকাছে ঋণী সে যে পাছে ধরা পড়ে।

সংসারে এক জাতীয় হীনচেতা অক্তজ্ঞ মাসুষ আছে, যাহারা সবসময়েই উপকারীর ঋণ অস্বীকার করিতে সচেই থাকে। তাহারা মনে করে, অপরের নিকট ঋণস্বীকার করিলে তাহাদের অগৌরব ঘটিবে, জমসমাজে তাহাদের মর্যাদা ক্ষ্ম হইবে। এই কারণে ভাহারা একটি অভিনব পদ্ধা বাছিয়া লইয়া আম্মরক্ষার প্রয়ণে গায়।

এইসব কুতজ্ঞতাবোধহীন মাস্থবের প্রধান কাজই হইল উপকারীকে সদাসর্বদা সর্বজনসমক্ষে হের প্রতিপন্ন করা—তাহার নিন্দাবাদ করা, তাহাকে ব্যঙ্গ করা। হয় তো যে-মহদাশর ব্যক্তির আশ্রয়েই সে বড়ো হইয়া উঠিয়াছে, যিনি তাহাকে যথাশক্তি প্রতিপালন করিয়া বড়ো করিয়া তুলিয়াছেন, তাঁহাকে অসম্মানিত করিয়া, পরিহান করিয়াই দে নিজেকৈ ঘোষণা করিতে চায়। পাছে কেছ ঐ উপকারকের উল্লেখ করিয়া তাহার পরাশ্রিত নগণ্য অতীতকে অরণ করাইয়া দেয়, এই আশকায় সে উক্ত মহৎ ব্যক্তিকে যথাসাধ্য নিন্দা ও পরিহাস করিয়া বেড়ায়। এ প্রসঙ্গে বিশ্রুত বিশ্বাসাগর মহাশয়ের একটি কাহিনী উপভোগ্য। কোনো এক ব্যক্তি তাঁহার নিন্দা রটনা করিতেছে গুনিয়া বিশ্বিত বিভাসাগর মন্তব্য করিয়াছিলেন ঃ 'কই, আমি তো কোনদিন তাহার কোনো উপকার করি নাই!'

প্রতিধ্বনির কাজ ধ্বনিকে ব্যঙ্গ করা, কৃতদ্বের কাজ হইল কৃতজ্ঞতাভাজনকৈ অসমান করা ও অস্বীকৃতি জানান।

#### [১২] মর্মসত্য ব্যাখ্যা কর:

উত্তম निन्धित् চলে অধ্যের সাথে, তিনিই মধ্যম যিনি চলেন তফাতে।

র্যাহারা মহৎছদয় ও চরিত্রবান, তাঁহারা নিখিল বিশ্বকে আপনার সহিত একাপ্স করিয়া লইতে জানেন। তাঁহাদের হুদয়দেশ বিত্তীর্ণ, বিচার সংকীর্ণতামুক্ত। তাই ইতরভদ্র, শ্রেষ্ঠ-অধম সকলের সহিত নির্বিচারে তাঁহারা যোগাযোগ স্থাপন করেন। তাঁহারা জানেন, হীনচরিত্রের সংস্রবে বসবাস করিলেও কোনো মালিক্স ও অশুচিতা তাঁহাদের স্পর্শ করিতে পারিবে না। তাঁহাদের শুচিতা রক্ষাকবচের মতোই সঙ্গে থাকিবে, অধম-জনের সামিধ্যে তাঁহারা ক্ষতিগ্রন্থ হইবেন না। এই কারণে সর্বজনের সহিত তাঁহারা নিঃসংকোচ চিত্তে সম্পর্ক রচনা করেন—আত্মবিশাস ও চারিত্রিক পবিত্রতার দ্বারা তাঁহারা মানবসমাজের সর্বস্তরে বিচরণ করিতে পারেন।

কিন্তু আত্মপ্রতায় ও পবিত্রতার উপরে ঘাঁহারা নির্ভর করিতে পারেন না, তাঁহাদের এই মানসিক শক্তি নাই। উত্তম ও অধম শ্রেণীর মধ্যে যে-সংযোগ অনায়াসে সাম্ভিত হয়, এই মধ্যমদের পক্ষে তাহা অসম্ভব। তাঁহারা প্রতিমূহুর্তে নিজেদের বাঁচাইয়া চলেন, ইতরের স্পর্শ হইতে সদাসর্বদা দূরে থাকিবার জন্ম প্রাণপণ চেন্তা করেন। ফলে তাঁহাদের মন তাঁচিবায়ুগ্রন্ত হইয়া পড়ে, বিচারবোধ সংকীর্ণ হইয়া আসে। জীবন্দের সর্বক্ষেত্রে ইহারা আলাদা হইয়া চলেন। উত্তমের সহিত মিলিত হইবার মতো মানসিক শক্তি ইহাদের নাই। অপর পক্ষে, অধ্যের সান্নিধ্যও তাঁহাদের নিকট ভীতিকর। এই অতি-সতর্কতার জন্ম চিরকাল তাঁহারা 'মাঝারি' হইয়া থাকেন, জীবনের কোনো ক্ষেত্রেই তাঁহারা পরিপূর্ণ প্রতিষ্ঠা লাভ করিতে পারেন না।

## [ ১৩ ] অন্তর্নিহিত ভাবটি বিশদ কর :

আলো বলে, অন্ধকার, তুই বড় কালো, অন্ধকার বলে, ভাই, তাই তুমি আলো। অবিমিশ্র স্থ, আনন্দ বা সৌন্দর্য সংসারের রীতি নহে। ইহাদের পাশাপাশি রহিয়াছে ছঃখ, আছে বেদনা, আছে মলিন কুশ্রীতা। বিচিত্রের অপূর্ব সমাবেশেই জীবন এবং জগৎ গড়িয়া উঠিয়াছে।

আমরা সকলেই স্থখের দন্ধানী। কিন্তু এই স্থখ চাহিতে গিয়া যখন ছঃখের কণ্টক আমাদের বক্ষে আসিয়া বিদ্ধ হয়, তখন যন্ত্রণায় আমরা আর্তনাদ করিয়া উঠি। আদন্দের পরিপূর্ণ বিকাশের মধ্যে যখন বেদনার ক্ষণ্ডহায়া নামিয়া আসে, তখন মর্মান্তিক ন্যথায় আম্রা বিশ্বস্থাকৈ অভিশাপ দিই, ওাঁছার বিরুদ্ধে অভিযোগ করি।

কিন্তু একথা আমরা কেন ভূলিয়া যাই যে, ছুঃখ আছে বলিয়াই স্থুখ আমাদের এত বাঞ্নীয় ? কেন আমরা মনে রাখি না যে, আঘাতই সাত্তনাকে মধুরতর করিয়া তোলে, বঞ্চনাই প্রেমকে স্বর্গীয় স্থা দান করে ? যদি এমন হইতে যে, পৃথিবীতে কখনো স্থ্ অন্ত যাইত না, অহোরাত্র স্থালোকে চারিদিক প্লাবিত থাকিত, তাহা হইলে তাহার কি কোনো মূল্য থাকিত ? অন্ধকার আসিয়া দিবালোক গ্রাস করে বলিয়াই পরদিন প্রভাতে সোনালী অরুণোদয় এমন করিয়া আমাদের সকলের চিন্ত হরণ করে,—আঁখার আহে বলিয়াই দিনের আলো বৈচিত্র্যহীন, বৈশিষ্ট্যহীন হইয়া পড়ে না। যদি অভাবনোধ না থাকিত তবে মানবপ্রগতি বহুকাল আগেই থামিয়া যাইত, অভূপ্তি না থাকিলে জ্ঞানবিজ্ঞানের উৎকর্ষ ঘটিত না, মহৎ বেদনা না থাকিলে মহৎ কাব্য কোনদিনই স্পষ্ট হইতে পারিত না। যদি মৃত্যু না থাকিত তাহা হইলে মাহ্ব এমন করিয়া একে অন্তকে সেহ-প্রীতি-মমতার বন্ধনে বাঁধিতে চাহিত না।

তাই আলোকের রূপসোন্দর্য ফুটাইয়া তুলিতে অন্ধকার যেরূপ অপপ্রিথ্র্য, সেইরূপ প্রংখবেদনা আছে বলিয়াই জীবনের স্থথ-সাম্বনা-আনন্দ আমাদের নিকট এত কাম্য। অস্থলর আছে বলিয়াই জামরা পর্ম-স্থলরের সাধক, অভাব-অভৃপ্তি আছে বলিয়াই নিল্পবিজ্ঞানের রুসায়নে আমাদের জীবনপাত্র এমন করিয়া রূপে-রুসে-গানে পূর্ণ ও উচ্চল হইয়া উঠিতেছে। আসল কথা, জগতে বৈচিত্র্য যদি না থাকিত, বিভিন্ন গুণের মধ্যে তুলনার স্থযোগ মাহ্ব যদি লাভ না করিত তাহা হইলে কোনো অহুভৃতির অভিত্বই সম্ভব হইত না। অহুভৃতির স্বাদ জানায় বিশ্বের বিচিত্রতা—অন্ধকারের প্রেক্ষাপটেই আলোক সত্য হইয়া উঠিয়াছে।

# [ ১৪ ] কবির বক্তব্যটি বিস্তৃতভাবে বুঝাইয়া দাও: যারে তুমি নীচে ফেল, দে তোমারে বাঁধিবে যে নীচে, পশ্চাতে রেখেছ যারে, দে তোমারে পশ্চাতে টানিছে।

কতকগুলি অচ্ছেখ্য নীতিশৃঙ্খলার দ্বারাই সমগ্র জগৎ নিয়ন্ত্রিত হইতেছে। এই নিয়মগুলির কোনো ব্যতিক্রম কখনো হইতে পারে না। আমাদের প্রত্যেকটি কাজের একটি অনিবার্য পরিণামফল আছে—ভালই হোক বা মন্দ্রই হোক, দে ফল আমালিগকে ভোগ করিতেই হইবে।

ভারতবর্ষ দীর্ঘকাল ধরিষা তাহার সামাজিক বিধিবিধানের মধ্য দিয়া কতকণ্ডলি মাস্থকে ঘুণা ও অবজ্ঞা করিষা আসিয়াছে। অস্পৃষ্ঠ বলিয়া তাহাদের দ্বে সরাইয়া রাখিয়াছে, শিক্ষাদীক্ষার অধিকার হইতে বঞ্চিত করিয়া তাহাদিগকে মৃঢ্তার অন্ধকারে ঠোলিয়া দিয়াছে—শুদ্র বেদপাঠ করিলে তাহাদের জিহ্বাকর্তনের নির্দেশ দিতে আমাদের শাস্ত্রকারদের বাধে নাই।

ব্রহ্মণাধর্ম উচ্চতর মানবধর্মকে আঘাত করার ফলে ভারতবর্ষের উপর আজ প্রকৃতির নির্মম প্রতিশোধ নামিয়া আসিয়াছে। আজ জাতি যতই বড়ো হইবার চেটা করুক, দেশের এই অনগ্রসর সম্প্রদায়গুলি পদে পদে তাহার চলার গতি ব্যাহত করিতেছে। এখন ভারতের রাষ্ট্রিক আন্দোলনে তাহারা সহায়তা করে না, আজ যে-কোনো মহৎ চেষ্টার পথে তাহাবা অভিপ্রবল প্রতিবদ্ধক। ভারতবর্ষ একদিন স্বেচ্চায় নিজের জক্ত যে-বন্ধন রচনা করিয়াছে, সেই বন্ধনে আজ সে নিজেই জর্জরিত।

এই নির্চুর সত্য হইতে আমাদের সকলেরই শিক্ষালাভ করা উচিত। আমাদের মনে রাখা কর্তব্য, কাহাকেও ছোট করিয়। আমরা কোনদিন বড়ো হইতে পারিব না—সকলকে বড়ো করিয়া তুলিতে চেষ্টা করিলেই মহৎ হইবার অধিকার আমরা অর্জনকরিব। ঘুণার ঘারা মাস্থকে দ্রে সরাইয়া না দিয়া প্রীতির ঘারা তাহাকে যদি কাছে টানিয়া আনিতে পারি, তবে তাহাই আমাদিগকে শক্তি দিবে—আমরা বিনাবাধায় বিজয়পথে অগ্রসর হইতে পারিব।

দেহের এক অংশ অপরাপর অংশগুলিকে বাদ দিয়া নিজের অন্তিত্ব যখন অধিক প্রমাণিত করিতে চায়, তখনই মানবদেহে ক্ষাতার লক্ষণ প্রকাশ পায়। তেমনি সমাজ-দেহের প্রতি-অংশের মধ্যে নিরস্তর যদি একটা একতান ত্বর বাজিয়া না উঠে, তবে উহার সামঞ্জ্য বিনষ্ট হইতে বাধ্য। মাছবে মাছবে নিবিড় যোগাযোগ থাকিলেই জাতি সমূখে আগাইয়া চলিতে পারে। কিন্তু সমাজের বৃহত্তর অংশকে নীচে কিংবা পিছনে কেলিয়া রাখিলে, ঐ পিছনের মাছ্য সমুখবতীর পথ রোগ করিয়া দাঁডায়, তথন অগ্রগতির সকল শক্তি ব্যাহত হয়। স্থতরাং আমাদের সকলকেই পণ কলিতে হইবে, আমরা কোনো মাছ্যকে ঘুণা করিয়া দূরে ঠেলিয়া দিব না, মানবতার অধিকার হইতে কাহাকেও বঞ্চিত করিব না—প্রেম-প্রীতি-ভালবাগাই হইবে আমাদের নহজীবনের মন্ত্র

## [১৫] কবিতাটির মর্মার্থ ব্যাখা কর:

তব কাছে এই মোর শেষ নিবেদন,— সকল দীনতা মোর করহ ছেদন

60

দুচ্বলে, অন্তরের অন্তর হইতে,
প্রাক্ত মোর! বীর্য দেহ সুখেরে সহিতে,
স্থাথের কঠিন করি, বীর্য দেহ পুখে,
যাহে পুঃখ আপনারে শান্ত্যিত মুখে
পারে উপেন্দিতে। তকতিরে বীর্য দেহ,
কর্মে যাহে হয় সে সকল; প্রীতিম্নহ
পুণাে উঠে মুটি, বীর্ষ দেহ কুদ্র জনে
না করিতে হীনজ্ঞান,—বলের চরণে
না লুটিতে, বীর্য দেহ চিন্তেরে একাকী
প্রতাহের ভূচ্ছতার উধ্বে দিতে রাখি।
বীর্য দেহ তোমার চরণে পাতি শির
অহনিশি আপনারে রাধিবারে স্থির।

বিশ্ববিধাতার কাছে মাশ্ববের যাহা কাম্য তাহা স্থও নয়, শাস্তিও নয়। ঈশবের কাছে দংকার্ণ স্থথ প্রার্থনা করিতে করিতে তাহার হৃদয় দীন হইয়া যায়, প্রতিদিনের কাঙালবৃত্তির দ্বারা দে তিলে তিলে নিজের মসুয়ন্থকেই থর্ব করিতে থাকে।

ভগবানের কাছ হইতে শ্রেষ্ঠ আনাবাদস্বন্ধপ যাহা আমরা মাগিয়া লইব, তাহা গোঁক্ষ, তাহা বার্য, তাহা শক্তি। এই শক্তি অভকে আঘাত করিবার জন্ম নয়, ইহার সাহায্যে আমরা আমাদের অভরের ক্ষুদ্রতাকে বিনাশ করিব, নিজেদের শ্লানি অপনোদন কারিব। প্রথতোগের মধ্যে এই শক্তি আমাদের সংযম দিবে। ত্বংখের আঘাত আগিলে এই শক্তির সাহায়েই আমরা অবলীশাক্তমে ভাষা প্রতিরোধ করিতে পারিব, প্রবলের ভার ভাঙিয়া পড়িব না।

এই বীর্ষের ঘারাই দিখারের প্রতি আমাদের আন্তর অফুরাগকে আমরা মানবদেবায় নিয়োজিত করিতে পারিব। সংসারনিরাগী না হইয়া সাংসারিক মামুষের কল্যাণব্রতে আমরা আয়সমর্পন করিব—ইহার ঘারাই আমাদের স্বেহভালবাসা স্বার্থবৃদ্ধি ত্যাগ করিয়া নির্মল ও পবিত্র হইয়া উঠিবে। এই শাক্তর ঘারাই আমরা তুর্গত তুঃখী মামুষকে ভালোলাসিতে পারিব। দাজিকের পায়ে কখনো মাথা লুটাইব না—সংসারের বছবিধ ঘাতপ্রতিঘাতে যে-ক্ষুত্রতা নিরন্তর তরঙ্গিত হইয়া উঠে, যে-মানি সতত আত্মপ্রকাশ করে, তাহার অভাচিতা হইতে দ্রে থাকিতে পারিব, এবং সর্বোপরি ঈশ্বরের উপর বিশ্বাস রাখিয়া স্থির শান্তিত্বে কর্তবা কর্মে অগ্রসর হইব।

বস্তুত, মানুষ হইতে হইলে বিশ্বদেবতার নিকট হইতে এই শক্তিই আমাদের প্রার্থনা ক্রিয়া লইতে হইবে। পশুর জায় গ্রাদাচ্চাদন ও দেহধারণের জন্মই আমাদের জন্ম হয় নাই, আমরা মুম্মত্বের অধিকার লইয়া জন্মিয়াছি। পৃথিবীর যাহা কিছু পাপ, প্লানি ও অসত্য তাহা দ্ব করিবার ত্রতই আমরা পালন করিয়া যাইব—বিশ্বস্ত্রী প্রতিনিয়ত আমাদের অন্তরে তাঁহার অনির্বাণ শক্তি সঞ্চারিত করিয়া দিবেন।

#### [১৬] মর্মার্থ বিশদ করঃ

অন্তায় যে করে আর অন্তায় যে সহে, তব দ্বণা তারে যেন তৃণস্ম দহে।

ক্ষাশীলতা মাসুষের একটি মহৎ গুণ, সন্দেহ নাই। অপরাধ মার্জনা করার মধ্যে যে-উদার্য আছে, যে-সহনশক্তি আছে তাহা মহৎগ্রদয় প্রেচ্ছনের চরিত্রের বিশেষর। কিন্তু ক্ষমারও একটা সীমা আছে। অভায়কারী ও উৎপীড়ককে নির্নিচারে ক্ষমা করিয়া চলার মধ্যে কোনো মহত্ব নাই—আছে ছুর্বলতা, আছে ভীরুতা। অভায় করিয়া কেহ যদি অবিরত মার্জনাই লাভ করিতে থাকে, তবে ভাহার অপরাধপ্রবণতা দিনের পর দিন প্রবল হইয়া উঠে, বাধা না-পাইয়া না-পাইয়া ক্রমশ সে সমৃত্ত সমাজনার্থরের পরম শক্ত হইয়া দাঁড়ায়।

এই অত্যাচারীরা অপরাধী। কিন্ত ইহাদের যাহারা ক্রমাগত ক্রমার প্রশ্রের দিয়া চলে তাহাদের অপরাধও নগণ্য নহৈ। তাহারা ইহাদের অভায়কে বাধা না দিয়া ক্রমণ তাহাকে বাড়িতে দেয়, ফলে পরোক্ষে তাহারাও সমাজের শক্তভাদাধন করিতে থাকে। স্বতরাং এই জাতীয় সমাজশক্রদের সম্পর্কে ক্রমার ত্র্বলতা আমাদের সংখত করিতে হইবে, তাহাদের অপরাধের দণ্ড দিবার জভ্ত তৎপর হইতে হইবে। এই মহান ব্রত পালন করিতে যে পরাল্প হয়, ভগবান তাহাকেও ক্রমা করিবেন না। ওাঁহার বিচারের ক্রমুরোধানলে অভায়কারীর মতো অভায়ক্রমাকারীও মুহুর্তে বিশুদ্ধ ত্রণপর্ণের মত ভন্মীভূত হইয়া যাইবে।

## [ ১৭ ] ভাবসম্প্রসারণ কর:

কেরোসিনশিখা বলে মাটির প্রদীপে, 'ভাই বলে ডাক যদি দেব গলা টিলে।' হেনকালে গগনেতে উঠিলেন চাঁদা, কেরোসিন বলি উঠে, 'এসো মোর দাদা।'

পৃথিবীর সাধারণ মাফুষের চরিত্তের একটা দিক এই-কয়টি ছত্তের মধ্যে অতিস্থান্দরভাবে পরিকুট হইয়া উঠিয়াছে। কেন জানি না, সামাজিক পদমর্যাদা ও আভিজাত্যের প্রতি মাফুষের একটা তুর্বলতামিশ্রিত মোহ রহিয়াছে। তাই আত্মজন যদি
দরিদ্র হয়, তাহা হইলে এক শ্রেণীর আত্মজ্ঞরী মায়্রুষ সেই হতভাগ্যের সহিত কোনরূপ
সম্প্রীকারে আন্তরিক কুঠা অফুভব করে—দারিদ্র্যগ্রন্ত আত্মীয়কে সে অত্যন্ত লক্ষার
বিষয় ও তাহার সামাজিক মর্যাদার ক্তিকারক বলিয়া মনে করে। এই কারণে

দ্বিদ্রের আত্মীয়তাকে সে যথাসাধ্য ঢাকিয়া রাখিবার প্রয়াস পায়। এমন কি, কোনো মুহূর্তে তাহা প্রকাশ পাইয়া যায়, এই আশস্কায় উক্ত আত্মীয়কে সে ভীতি প্রদর্শন করিতেও দ্বিধাবোধ করে না।

কিছু যে-ব্যক্তি তাহার অপেকা অধিকতর গৌরব ও মর্যাদার অধিকারী, এই আত্মন্তরী মামুষটি অকুণ্ঠ চিত্তে তাহার চাটুকারিতা ও পদলেহন করিতে সতত প্রস্তুত। যতই দূরত্ব ও ব্যবধান থাকুক না কেন, তাঁহার সহিত একটা কাল্লনিক সম্পর্ক সে পড়িয়া লয় এবং তারশ্বরে তাহা ঘোষণা করিতে থাকে। সে বিশ্বাদ করে, ইহাতে তাহারও পদমর্যাদা এবং সম্ভ্রম ব্যাভিবে, দে-ও উক্ত শ্রদ্ধেয় জনের ভায়ে জনস্মাদর লাভ করিবে। আমাদের সামাজিক জীবনে এরূপ ঘটনা আমরা প্রতিনিয়ত দেখিতে পাই। ধনাত্য ব্যক্তির গৃহে কোনো উৎস্বের সময়ে কিংবা শুভকর্মে যখন কোনো প্রতিপত্তিশালী অনাস্মীয়কে সাদরে আহ্বান করিয়া ষোড়শোপচারে পরিভূষ্ট করা হয়, হয়তো দেই মুহুর্তেই তাহার সহোদর ভ্রাতা দারিদ্যের অপরাধে গৃহদ্বার হইতে বিতাড়িত হইয়া ব্যথিত হৃদয়ে চলিয়া যায়। মিথ্যা-সন্মানবোধের প্রবল মোহ মামুধকে যে মৃচতায় অন্ধ করিয়া তোলে এবং এক্কপ মনোবুত্তি যে একান্ত অশ্রদ্ধেয়. কেরোদিন-শিখার চরিত্রের মধ্য দিয়া ক্লপকচ্ছলে এই মর্যান্তিক স্তাটিই উদ্বাটিত হইয়াছে।

## [ ১৮ ] ভাবসত্য বিশদরূপে পরিকুট কর: যার খুদি রুদ্ধ চক্ষে করো বৃদি ধ্যান, বিশ্ব সতা কিংবা মিধ্যা লভো সেই জ্ঞান।

আমি ততকণ বসি নিদ্রাহীন চোথে वित्थरत (मथिया नहे मित्नत पात्नारक।

পৃথিবীতে এমন একদল তত্ত্জিজ্ঞান্ত ও দার্শনিকের সন্ধান মিলে, যাহারা পরিপূর্ণ-ভাবেই জীবনবিমুখ ৷ ক্লপ-রস-গদ্ধ-স্পর্শভরা এই আনন্দনিকেন্তন বিশ্বসংসারকৈ তাহার নিতান্তই মায়াপ্রপঞ্ বলিয়া মনে করে--সংসারিক মামুবের হাসি-আনন্দ-প্রেমকে একান্ত ক্ষণস্থায়ী মরীচিকা বিশ্বয়া তাহাদের বোধ হয়। তাই বিশ্বপ্রষ্ঠার নানা-বর্ণ-গন্ধ-ভরা এই অপরূপ বিখরচনাকে তাহারা চোখ মেলিয়া দেখিতে চায় না, মান্থবের প্রীতিপ্রেমে অভিষিক্ত হইয়া কৃতকৃতার্থ হইতে তাহারা পারে না। বান্তব বিশ্বকে মায়া জানিয়া এইসব মামুষ অবান্তব বিশ্বতত্ত্বে সন্ধান করে, জগৎকে মিথ্যা মনে করিয়া ছুর্বোধ্য শৃন্মতার সাধনায় নিজেদের বিড়ম্বিত করে—তাই আনন্দ ও স্কল্যের অর্ব্য তাহাদের নিকট হইতে নিরন্তর প্রত্যাখ্যাত হইয়া ফিরিয়া যায়।

কিন্তু যিনি জীবনপ্রেমিক, তিনি জানেন, জগৎস্রত্থা কেবল অতীন্ত্রিয় ব্রহ্মস্বরূপমাত্রই নহেন। বিশ্বদেবতা নিথিল প্রকৃতির দিকে দিকে আপন লীলাবিভূতি বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছেন, তাঁহার আশ্চর্যস্থানর রূপের ছাতিতেই পৃথিবী নানাবর্ণে দীপ্ত হইরা উঠিতেছে, তাঁহার প্রেম এবং শুভকামনার স্পর্শেই জীবসংসার মধুর মাঙ্গপ্যে শুচিম্মিভ হইতেছে। তাই যথার্থ জীবনর্সিক এই জগৎকে মায়ার ছলনা মনে করিয়া কখনো আত্মবঞ্চনা করেন না। তিনি ছই চোখ ভরিয়া জগৎটাকে দেখিতে চান, জাগতিক সৌন্দর্যবিকাশের মধ্যেই রূপরসময় বিশ্বস্রহার নিগৃচ সন্তাটিকে অনুভব ও আহ্মাদন করেন। সংসারের স্লেংপ্রীতি তাঁহার জীবনসাধনাকে চরিতার্থ করে, মামুষ এবং মর্ত্যের মৃত্তিকাকে যথার্থ ভালবাসিয়া তিনি ধয়্য হন।

## [১৯] কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ কর:

এ কি রদ! অফুরস্ত জন্মমৃত্যুথেলা,
তর্গবল্পী-পশুপক্ষী-পতদের মেলা!
মৃক্ত দার, অবারিত প্রাণের ভাণ্ডার—
অকস্মাৎ ঘবনিকা মাঝখানে তার!
কবে বল, কোথা কোন্ নেপথাআড়ালে,
কোন্ রজনীর প্রাস্তে দীপ্ত চক্রবালে
ফুরাইবে এ বিরহ 
 পারাবারশেষে
চুধিব অনস্ত ধেলা তোমারি উদ্দেশে!

আমাদের এই মাটির পৃথিবী কত স্থবর ! স্প্তির আদিযুগ হইতে এই সংসার-রঙ্গভূমিতে চলিয়াছে প্রাণের অন্তহীন লীলাখেলা। ভূগতরুশতা, পশুপক্ষী, কীট-পতঙ্গ আর লক্ষ কোটি মানবহাদয় অবারিত প্রাণতরক্ষে সতত স্পান্থিত। সকলেই জীবনের অঙ্কুরস্ত স্রোতে ভাসমান।

কিন্তু এই যে অনন্ত প্রাণীপর্যায়ের পরমন্থনর মিলনোৎসব, অকন্মাৎ একদিন ইহাকে স্পর্শ করে মহামৃত্যুর কালোছায়া। তাই জীবের প্রাণলীলা মৃত্যুর দারা মধ্যপথে খণ্ডিত মনে হয়, তাহাদের অবারিত স্বাধীনতার মধ্যে এক অলক্ষ্য বাধার ছেদ পড়ে। কেমন করিয়া এই ব্যবধানের অবসান ঘটিবে, সেই চিন্তায় মানবমন সর্বদা ব্যাকুল। শোনা যায়, সমৃত্র উত্তীর্ণ হইয়া নাবিকেরা বেলাভূমির মৃত্তিকা চুম্বন করে। স্কার্থ মরণরাত্রির অবসানের পর আদিম প্রাণউৎসের সঙ্গে মিলিত হইবার জন্ম মানুষ্বেরও আকুল আগ্রহের অন্ত নাই।

# [২০] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখ:

"সমস্ত সৌরজগৎ যেমন স্থাকে কেন্দ্র করিয়া আবাতিত চইতেছে, তেমনি অন্তানিক দিয়া দেখিলে বোধ হয়, যেন মানবজীবনকে কেন্দ্র করিয়া সমস্ত বিশ্বচরাচর দিবারাত্র ঘুরিতেছে। এই যে বিপুল বিশ্বব্যাপী নিগুচ আকর্ষণ, ইহাকে এক হিদাবে বিশাল বিখের কেন্দ্রগামিনী শক্তি বলা যাইতে পারে। সংসারের মানব এই বহুধা বিভিন্ন শক্তিসভার অবিরাম ঘাতপ্রতিঘাতে সর্বদা স্পন্দিত, জাগ্রৎ ও প্রবৃদ্ধ। এই যে এক আচনা, অজানা, বিপুল ব্রন্ধান্তশক্তিনিচয়ের মধ্যে আবিভূতি হইয়া মানব ধীরে ধীরে আপনার শক্তিস্ক্রপূর্বক অভসকল শক্তিকে অভিভূত করিবার নিয়ত চেষ্টায় কখনও উঠিতেছে, কখনও-বা পড়িতেছে—ইহাই মানবের সংসার, ইহাই মানবের ভাগ্য। স্থ্য এবং হুঃখ এই তাগ্যেরই অব্স্থাবিপর্যয়। কখনও স্থখরবির খর কিরণে সে-ভাগ্য প্রসন্ধ, নির্মল, জাজ্জল্যমান; আবার, কখনও সে স্থখ কেন্দ্রীয় উষার ভায় ক্ষণিক মান আলোকে হুঃখের তমিস্রা কথঞিৎ অবসান করিয়া দেয়।"

এই বিপুল বিশ্বের রহস্তময় শক্তির প্রভাবে থাকিয়া পৃথিবীর মামুষ আপন আপন শক্তির শুকুরণ ঘটায়, উহার অহুশীলন করে। জগতের বিচিত্র শক্তির সহিত প্রতিনিয়ত সংঘর্ষই আত্মপ্রত্ম মানবের প্রেরণার ক্ষেত্র। লক্ষ কোটি মামুষের উপানপতন, স্থুখত্বঃখ, তাহাদের সকল ভাগ্য এই সংঘাতের সঙ্গে অচ্ছেগুভাবে জড়িত। এই সংঘর্ষের জন্মই নিরবচ্ছিয় স্থুখ ও সাফল্য মানবের ভাগ্যে ঘটে না—স্থুখের তারভম্য ইহারই অনিবার্য ফল।

## [২১] নিয়োদ্ধত কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ করঃ

বিশ্বকর্মা, দয়া করে দাও না কিছু কাজ কর্মশালায় তব,
বড়ো কাজে দিলেই হাত পাব দারুণ লাজ, ছোট কাজেই রব।
চল্র যেথা নির্ঘোষে তার কানে লাগায় তালা,
উত্তাপে যার রুদ্ধশাস—গাত্রে ধরে জ্বালা—
সন্থ জামার হয় কি না-হয় আজ।
সইতে শিথি দিনে দিনে একটু দ্রে থেকে,
করতে শিথি কমী যারা তাদের দেখে দেখে,
পারতে শিথি শক্ত কাজের যোগ্য যেই সাজ,
চর্ম বর্ম নব—
বিশ্বকর্মা, দয়া করে দাও না কিছু কাজ
কর্মশালায় তব।

আমাদের এই বিশাল বিশ্বপৃথিবী এক বিপুল কর্মক্ষেত্র। কর্মপ্রবাহে সমস্ত জগৎ
অবিশ্রাম ছুটিয়া চলিয়াছে। এই কর্মস্রোতে নিজেকে ভাসাইয়া দেওয়াতেই মামুষের
অশেষ আনন্দ। কিন্তু মামুষ বড়ো কাজ একদিনেই প্রথমে সম্পাদন করিতে পারে না।
নিজ নিজ শক্তিসামর্থ্য অমুযায়ী ক্ষুত্র ক্ষুত্র কর্মামুষ্ঠানের ভিতর দিয়াই তাহাকে
বড়ো কাজের যোগ্যতা অর্জন করিতে হইবে। প্রথমে বড়ো কাজে হাত দিয়া ব্যর্থকাম

হওয়া অপেক্ষা ছোট কাজে আশ্বনিয়োগ করিয়া সফলতা অর্জন করাই কর্মীর পক্ষে গৌরবজনক। বৃহৎ কর্মসম্পাদনের জন্ত বিপুল শক্তি অর্জন করা সময়সাপেক ব্যাপার।

[২২] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় খুব সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ বর:

নব নব ক্ষ্ণা, নৃতন তৃষ্ণা, নিত্য নৃতন কর্মনিষ্ঠা, জীবনগ্রন্থে, নৃতন পৃষ্ঠা উলটিয়৷ যাব ত্বরিতে। জটিল-কূটিল চলেছে পন্থ, নাহি তার আদি নাহিক অন্ত—উদাম বেগে ধাই তুরস্ত দিল্ল্-শৈল-সরিতে। তুর্বু দিল্ল্-শৈল-সরিতে। তুর্বু দিল্ল্-শৈল-সরিতে। তুর্বু দিল্ল্-শৈল-সরিতে। তুর্বু দিল্ল্-শিল্-সরিতে। তুর্বু দিল্ল্যা করি নালের পক্ষী, তুমিও চলেছ চপলা লক্ষা আলেয়াহান্তে ধাঁবিয়া। পৃজা দিয়ে পদ করি না তিক্ষা, বিসয়া করি না তব প্রতীক্ষা, কে কারে জিনিবে হবে পরীক্ষা, আনিব তোমারে বাঁধিয়া।

আপনার ভাগ্যলক্ষীকে করায়ন্ত করিবার জন্ম পৃথিবীর মামুষের প্রচেষ্টার অন্ত নাই। মামুষ তাহার হৃদ্দর্বাসনা চরিতার্থ করিবার জন্ম কত বিচিত্র কর্মপ্রোতে গা ভাসাইয়া দিয়াছে। তাহার কর্মসাধনার পথ মস্থা নয়—উহা অতি হুর্গম, অন্তহীন। দে-পথের শেষ কোথার, মামুষ তাহা জানে না। কর্মচঞ্চল মামুষকে সৌভাগ্যলক্ষী কেবল ইসারায় সম্মুখের পথে আহ্বান করিতেছে। লন্মী চিরচঞ্চলা, মামুষের গতিও ছুনিবার। যে-মামুষ জীবনে যথার্থ সফলতা অর্জন করিয়া মানব-নামের যোগ্য হইতে চার, তাহারা কথনো ভাগ্যের কুপাভিক্ষা করে না। লক্ষীকে জয় করিয়া তাহারা আপন আপন ভাগ্যরচনা করে, তাহারা নিজেরাই নিজেদের ভাগ্যবিধাতা। সফলকাম মামুষের জীবন ভাগ্যকে জর করিবার সংগ্রামক্ষেত্র ছাড়া অন্ত কিছু নয়।

## [২৩] নিমোদ্ধত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবটি পরিকুট কর:

বড়ো ভালবাসি আমি ভ্রমিতে এ স্থলে—
তত্ত্বশিক্ষাদায়ী স্থল জ্ঞানের নয়নে।
নীরবে আসীন হেথা দেখি ভ্রমাসনে
মৃত্যা—তেজোহীন আঁখি, হাড়মালা গলে,
বিকট অধরে হাসি, যেন ঠাট ছলে,
অর্থের গৌরব র্থা হেথা—এ সদনে;
রূপের প্রস্কুল স্কুল ভঙ্ক হুভাশনে;
বিছ্যা-বৃদ্ধি-বল-মান বিফল সকলে।

কি স্থন্দর অট্টালিকা, কি কুটীরবাসী, কি রাজা, কি প্রজা—হেথা উভয়ের গতি—জীবনের স্রোত পড়ে এ সাগরে আদি। গছন কাদনে বায়ু উড়ার যেমতি পত্রপ্তঞ্জ—আয়ুকুঞ্জে কাল, জীবরালি উড়ায়ে, এ নদপারে তাড়ায় তেমতি।

এই পৃথিবীতে অর্থ, ঐশ্বর্য, বিছা, শক্তি, সম্মান, রূপ, সম্পদ প্রভৃতি অনিত্য বস্তু লইয়া অজ্ঞান মামুষের প্রমত্ততার অস্ত নাই। কিন্তু এইসব জাগতিক বস্তু যে কত মিথ্যা, কতথানি কণভঙ্গুর, সংসারের ভোগাসক্ত মামুষ তাহা সহজে উপলব্ধি করিতে পারে না—পার্থিব তুচ্ছতার তাহাদের দৃষ্টি সমাচ্ছন্ন। কিন্তু শাশানে আসিয়া মহামৃত্যুকে যখন মামুষ একান্ত নগ্নভাবে সাক্ষাৎ করে, তথন পৃথিবীর নশ্বরতার রূপ তাহার ছুইচোথে ভাসিয়া উঠে। জীবনের সকল স্রোত মরণের সমৃদ্রে আসিয়া বিলীন ও শুরু হুইয়া যায়, এইখানেই মানবের সমন্ত-কিছুরই অবসান ঘটে। জগতের মধ্যে মামুষের তত্ত্বিক্ষা ও সত্যজ্ঞানলাতের শ্রেষ্ঠ শ্বল হইতেছে মহাশাশান।

# [২৪] তোমার নিজের ভাষায় নিম্নোদ্ধত কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ কর:

माथ किरत म खर्ता, मेंख ध नगर—

मह ये जाहे लाहि काहे अ श्रेष्ठर,

रह नर्राण्ठा, रह निर्मूत मर्र्यामी,

मांख महे जिलादन, श्रेण्यामार्गानी,

मांख महे जिलादन, श्रेण्यामार्गानी,

शानिहीन मिनखीन, महे मोख मामगान,

मीरात्रशास्त्र मृष्टि, रक्तरमन,

महाज्यक्षा भारत निष्ठा व्यालाहन

महाज्यक्षा भारत हो स्ट व्यालाहन

বর্তমানের পাশ্চান্ত্য নাগরিক সভ্যতা একান্তভাবে বস্ততান্ত্রিক, নিস্পাণ। অমৃত-পিপাসু মানবাদ্বাকে ইহা নিয়ত পীড়ন করে। এই সভ্যতার বুকে পুঞ্জীভূত বস্তু ও ভোগের ঐশর্য আছে, কিন্তু ইহা শাখত অমৃতলোক হইতে আমাদিগকে চিরকালের জন্ম নিবাদিত করিয়াছে। প্রাচীন ভারতের আরণ্য সভাতার আনন্দময় সভার স্পর্ণ ইচাতে কোথায়! স্থিপবিত্র বনপ্রকৃতির আনেইনীতে থাকিয়া একদিন আমরা ৩ গও জীবনের রহস্তময় স্থমহান তম্ভু আবিকার করিয়াছিলাম। তথন আমানের জীবনে প্রানিহীন শান্তি ছিল, ছিল আয়ার নিবিরোধ স্বাধীনতা। বিশ্বের অফুরন্ত প্রাণপ্রবাহ হইতে আমরা আজ দূরে সরিয়া আসিয়াছি। যে-নিগুচ্ শক্তির এলে আমরা নিথিলের আনন্দবারা পান করিয়াছিলাম, সেই শক্তি আবার অংমরা ফিরিয়া চাই। সেইজন্ত আমাদিগকে ফিরিয়া পাইতে হইবে তপোবন-প্রকৃতিকে, আরণ্য সভ্যতাকে।

# [২৫] নিম্নলিখিত অনুচ্ছেদটির সারমর্ম প্রকাশ কর:

"এক দিক হইতে দৃষ্টিপাত করিলে ধর্ম অনেক হলে জ্ঞানের অন্তরায় ও নীতির অন্তরায়ত্বরূপ দণ্ডায়মান হইয়া মহয়ের উন্নতির পক্ষে যথেষ্ট বিদ্নসাধন করিয়াছে, ইহা অন্থানার করা যায় না। কিন্ত তথাপি কত সহস্র বৎসর ধরিয়া মানবসভ্যভার প্রভাতাগম অবধি বিংশ শতান্দীর উন্নতির কোলাহলমধ্যেও সহস্র দেবমন্দির, গির্জাঘর ও মসজিদের উন্নত চূড়ার নিয়দেশে কোটি কোটি নরনারী হৃদয়ের আন্তরিক ব্যাকুলতাও প্রদার সহিত অতিপ্রাহতের উদ্দেশে যে-সকল অন্তর্ভান সম্পাদন করিয়া আদিতেছে, তাহার উদ্দেশ্যের অপলাপ করিলে ঐতিহাসিক সত্যের নিকট অপরাধী হইতে হয়। মানবেতিহাসের বিস্তর্গ কাহিনী হইতে তাড়িত্যন্ত ও বান্দীয় যান, আরিইটল ও নিউটনকে বর্জন করা যাইতে পারে; কিন্তু এই মসজিদ ও মন্দিরগুলির বিবরণ কর্জন করিলে ইতিহাস জীর্গ শীর্গ ও বিকলাঙ্গ হইয়া পড়ে। ধর্মান্থটানের মূলে যুক্তি থাক আর নাই থাক, ইহার মতো সত্য ঘটনা মহয়ের ইতিহাসে অন্তিন্থহীন। মহয়ের ইতিহাসে বোধহয় এমন দিন ছিল, যথন নীতির শাসনের উন্তব্ হয় নাই, যথন রাজশাসনের ক্মৃতি ছিল না—ধর্মান্থটানই তথন মন্থয়সমাজকে ধরিয়া রাথিয়াছিল। এখনও পৃথিবীতে যেসকল অসত্য সমাজ বর্তমান আছে, তাহাদের পর্যালোচনা হইতে এইক্লপ অন্ত্রমানই সংগত বোধ হয়।"

পৃথিবীতে মানবসভ্যতার প্রথম প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গেই মাসুবের হৃদয়ে ধর্মভাবের ক্রুরণ ঘটে। এই ধর্মভাবের সঙ্গে জ্ঞান ও নীতিবোধের হয়তো কোনো কোনো ফলে বিরোধ আছে, হয়তো ইহা মাসুষের উম্পতিকে ব্যাহত করিয়াছে। কিন্তু বিংশ শতাকার দর্শনবিজ্ঞানের জয়যাত্রার যুগেও ধর্মের অন্তিত্ব বিল্পু হয় নাই। বস্তুত ধর্মকে বাদ দিলে মানবসভ্যতার ইতিহাস অপুর্ণই থাকিয়া যায়। যথন রাষ্ট্রশাসন এবং সমাজনীতির

জন্ম হয় নাই, তথন ধর্মই ছিল মহুশ্যসমাজের শুজালাবন্ধনের একমাত্র ভিন্তি। আধুনিক যুগের তথাকথিত অসভ্য সমাজ এই কথার সভ্যতা প্রমাণ করে।

## [ ২৬ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদটির সারমর্ম প্রকাশ কর:

'ঈশরকে আর কাহারও হাত নিয়া আমরা পাইব না। তাঁহার কাছে নিজে যাইতে হইবে, তাঁহাকে নিজে পাইতে হইবে—ছঃসাধ্য হয় সেও ভাল, বিলম্ব হয় তাহাতে ক্ষতি নাই। অন্থের মুথে শুনিয়া, উপদেশ পাইয়া, অফুটান পালন করিয়া আমরা মনে করি, যেন আমরা চরিতার্থতা লাভ করিলাম। কিন্তু সে তো ঘটির জল, দে তো উৎস নহে। তাহা মলিন হয়, তাহা ফুলাইয়া বায়. তাহাতে আমাদের সমস্ত জীবন অভিষক্ত হয় না, এবং ভাহা লইয়া আমরা বিষয়ী লোকের মভোই অহংকার ও দলাদলি করিতে থাকি। এমন ঘটির জলে আমাদের চলিবে না—সেই উৎসের কাছে আমাদের প্রত্যেককেই যাইতে হইবে, ঈশরের সঙ্গে আমাদের নিজের একান্ত সম্বন্ধ তাঁহার সম্মুথে গিয়া আমাদিগকে নিজে খীকার কবিতে হইবে। সমাট যখন আমাকে দরবারে ডাকেন তথন প্রতিনিধি পাঠাইয়া কি কাজ সারিতে পারি ? ঈশর যে আমাদের প্রভ্যেককে ভাক দিয়াছেন, সেই ডাকে সাড়া দিয়া একেবারে সম্পূর্ণভাবে তাঁহার কাছে আম্মাদের সার্থকতা নাই।"

সম্পূর্ণভাবে নিজের আত্মাকে সমর্পিত করিয়া দেওয়া ছাড। ঈশ্বকে লাভ করিবার অন্ত কোনো উপার নাই। শাল্পীয় উপদেশ, ধর্মীয় আচারবিধি আমাদের আত্মার পিপাসা কখনও নিবৃত্ত করিতে পারে না। ইহারা কেবল মাছ্মবের অহংকার বাড়ায়, মাছ্মবে মাছ্মবে বিভেদের স্পষ্টি করে। ঈশ্বরের সঙ্গে আমাদের আত্মার প্রত্যক্ষ সংযোগস্যাধন করিতে না পারিলে তাঁহাকে পাওয়া কখনো সম্পূর্ণ হইতে পারে না। হৃদয়কে একেবারে অনুর্গলিত করিয়া দিয়া তাঁহার আহ্বানবাণীকে আমাদের জীবনে সত্য করিয়া ভূলিতে হইবে—তবেই আমরা তগবানের যথার্থ সাহিধ্য লাভ করিতে পারিব।

# [ ২৭ ] নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদটির মর্মসত্য পরিস্ফুট কর:

অমৃতপিপাসা ও অমৃতসন্ধানের পথে ঐশ্বর্য একটি প্রধান অন্তরায়। সামান্ত সোনার প্রাচীর উচ্চ হইয়া উঠিয়া আমাদের দৃষ্টি হইতে অনন্ত আকাশের অমৃত্যালোক রুদ্ধ করিয়া দাঁড়াইতে পারে। ধনসম্পদের মধ্যেই দীন হৃদ্ধ আপনার সার্থকত। উপলব্ধি করিতে থাকে। দে বলে, 'এই তো আমি রুতার্থ হইয়াছি, দেশ আমার ন্তব বরিতেছে, দেশে আমার প্রতাপ বিকীর্ণ হইতেছে, বাহিরে আমার আড়হর অন্ত্র তেদে করিতেছে, ঘরে আমার আরামশয়ন প্রতিদিন স্তরে ন্তরে রাশকৃত হইয়া উঠিতেছে, আমার আর কী চাই!' হায় রে দরিদ্র, নিখিল-মান্তরে অন্তরাক্ষা যথন ক্রন্দন করিয়া উঠিয়াছে,

'যাহাতে আমি অমর না হইব, তাহা লইয়া আমি কী করিব—যেনাহং নামৃতা ভাং কিমহং তেন কুর্যাম্'—সপ্তলোক যথন অন্তরীক্ষে উধর্ব কররাজি প্রদারিত করিয়া প্রার্থনা করিতেছে, 'আমাকে সত্য দাও, আলোক দাও, অমৃত দাও—অসতো মা সলাময়, তমগো মা জ্যোতির্গময়, মৃত্যোর্মামৃতং গময়'—তথন তুমি বলিতেছ, 'আমার ধন আছে, আমার মান আছে, আমার আরাম আছে, আমি প্রভু, আমি অধিপতি, আমার আর কী চাই !' ঐশ্বর্যের ইহাই বিভ্রমা—দীনাম্বার কাছে ঐশ্বর্যই চরম রূপ ধারণ করে।''

দম্পদ মাস্থবের আত্মাকে দীন দরিদ্র করিয়া রাখে, তাছাকে অমৃতের আনন্দলোক হইতে চিরকালের জন্ম নির্বাদিত করে। ঐশ্বর্য মানবের অন্তরে অংংকারের প্রমন্তবাকে ফাত করিয়া তোলে, পার্থিব অনিত্যতাকেই মাস্থবের চরম প্রাপ্তি ও দার্থকতা বলিয়া আন্তি জন্মায়। যে মাস্থব অমৃতত্ত্বের পিয়াদী, তাহার ভ্রুতার্ত আন্থা চায় সভ্য আর জ্ঞানের আলো। কিন্তু অংশর্বন্থ দীন-আত্মা ধনী চায় নিত্য আরাম, বিদাস, প্রতাপ—ইংলাই ঐশ্বর্যের চরম অভিশাপ। সম্পদের প্রাচুর্য মানবকে মন্থব্যধর্ম হইতে বিচ্যুত করিয়া আত্মার ক্ষেত্রে একান্ত দরিদ্র করিয়া তোলে।

## [ ২৮ ] নিমোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ প্রকাশ কর ঃ

চল্লচ্ড-জটাজালে আছিলা যেমতি জাহুবী, ভারত-রস, থবি দৈপায়ন ঢালি সংস্কৃতস্থানে রাখিলা তেমতি,— ভ্রুণায় আকুল বঙ্গ করিত রোদন! কঠোরে গঙ্গায় পুজি ভগীরথ ব্রতী, (সুধ্যত তাপদ ভবে, নরকুলধন।) সগরকশের ধথা সাধিলা মুক্তি, পবিত্রতা আনি মায়ে, এ তিন ভ্রন; সেইরূপে ভাষাপথ খননি শ্বলে ভারত-রসের স্রোত আনিয়াছ ভূমি, জুড়াতে গৌড়ের ভ্রা দে বিমল জলে। নারিবে শোধিতে ধার কভু গৌড়ভূমি। মহাভারতের কথা অমৃতস্মান, হে কালি! কবীশদলে ভূমি পুণ্যবান।

মহর্ষি বেদব্যাস জনসাধারণের অবোধ্য ছ্ক্সহ সংস্কৃত-ভাষায় মহাভারত রচনা করিয়াছিলেন। ফলে সংস্কৃতে অনভিজ্ঞ বাংলার জনগণ ভারত-মহাকাব্যের রসধারা আবাদন করিতে না পারিয়া অসীম ছঃখবোধ করিত। কাশীরাম দাস বঙ্গবাসীর রসপিপাসা নির্ত্ত করিবার জন্ম দংস্কৃত-মহাভারত বাংলা ভাষায় অনুদিত করিলেন। কাব্যপিপাস্ক বাঙালী জাতি এইজন্ম কাশীরাম দাসের নিকট চির্ত্তক্ত থাকিবে। কাব্যসংসারে কবি কাশীরাম দাস সত্যই পুণ্যাস্থা।

### [২৯] ভাবসম্প্রসারণ কর:

ষার বন্ধ করে দিয়ে ভ্রমটাকে রুখি, সভ্য বলে, আমি তবে কোথা দিয়ে চুকি।

একথা অবশুস্বীকার্য যে, যাহা অন্রান্ত তাছাই সত্য। কিন্তু ইহাও সর্বদা মনে রাখিতে হইবে, এই সত্যবস্তুটি সহজলত্য নম—ইহা ছ্প্রাপনীয়। আলোর সঙ্গে অন্ধকার, পূর্ণিমার সঙ্গে অমাবস্থা যেমন জড়িত, তেমনি সত্যও নানা ভূপন্রান্তি, নানা মিথ্যার ঘারা আত্মত। জীবনে বান্তব অভিজ্ঞতার তুর্গম পথে চলিতে চলিতে এই ভূলন্রান্তি-মিথ্যাকে অপসারিত করিয়া দিয়াই মাফুলকে সত্যের মুখামুখি দাঁড়াইতে হয়। আমাদের পঞ্চইন্তিয়, সকল হালয়মনকে অবারিত রাখিয়া সত্যের পথে অগ্রসর হইতে হইবে—অজপ্র ভূলন্রান্তি অতিক্রম করিলেই তবে যথার্থ সত্যের সন্ধান মিলে। যাহারা প্রান্তি এড়াইয়াই সত্যকে লাভ করিতে চায় তাহারা সত্যের সন্ধান কখনো পায় না। অক্বতকার্যতা যেমন চরম সফলতার প্রতিবন্ধক নয়, তেমনি ভূলক্রটিও সত্যের প্রতিকৃল নয়। বরংচ ভূল করিতে করিতেই মাখুষ সত্যের অন্ধরমন্থলে প্রবেশ করিবার সিংহ্রারটি খুঁজিয়া পায়। যে-মাফুষ কোনদিন ভূল করিল না, সত্যকেও দে পাইল না—শ্রমপ্রমাদ ছারা আকীণ বলিয়াই সত্য-পদার্থটি জগতে এমন ছুর্লভ।

### [৩০] ভাবসম্প্রসারণ কর:

নদীর এপার কহে ছাড়িয়া নিখাস, 'ওপারেতে সর্বস্থ আমার বিখাস।' নদীর এপার বসি দীর্ঘাস ছাড়ে, কহে, 'যাহাকিছু স্থ সকলি ওপারে।'

যে-বস্তুটি সম্পূর্ণ করায়ন্ত, তাহা লইয়া মাল্ল্যের স্বথ নাই, পরিতৃপ্তি নাই। প্রাপ্তেব বস্তুকে লইয়া মাল্ল্য কোনদিনই সন্তুত্ত থাকিতে পারে না। তাই অপ্রাপনীয়কে লাভ করিবার জন্ম তাহার অস্তরতর হৃদয় ব্যাকুল হইয়া উঠে। নাগালের বাইরের জিনিস তাহাকে বারবার হাতহানি দিয়া ভাকে—একটা চিরন্তন অভৃপ্তি স্টির আদিম লয় হইতেই তাহাকে ঘরছাড়া পথের পথিক করিয়াছে। স্বথশান্তি, চিরভৃপ্তি, আদর্শলোক প্রভৃতি মানবের কাম্যবস্তু যেন মায়ায়্গ। মাল্ল্য যতই এই মায়ায়্গের পিছনে অন্ধভাবে ধাবিত হইতেছে, ততই সে দূর হইতে দ্রান্তরে চলিয়া যাইতেছে। অ-ধরাকে,

অপ্রাপনীয়কে মাতৃষ ধরিবে কেমন করিয়া ? মাতৃষ গাহা পায় তাহা চায় না. যাহা চায় তাহা পায় না। 'আমি যাহা চাই তাহা ভূল করে চাই, যাহা পাই তাহা চাই না'— জীবজগতে কেবল মাতৃবের মুখেই এমন একটি অভুত কথা শুনিতে পাওয়া যায়।

উপরি উদ্ধৃত কবিতায় নদীর এপার-ওপার বান্তব সংসারে আপন আপন অবস্থায় অপরিকৃপ্ত অশান্তচিন্ত মান্থবেরই রূপক। এপারের তটভূমি ভাবে, স্থা-দৌন্দর্য মাধুর্য সকলই বুঝি ওপারে,—আর ওপারও ঠিক একই ভাবনায় পীড়িত। আসল কথা হইল, স্থা-শান্তি-আনন্দ-দৌন্দর্য বলিয়া যদি কিছু থাকে, তবে তাহা সর্বত্রই আছে। না খাকিলে, কোথাও নাই। যাহা মানসকল্পিত, বান্তবে কিছুতেই তাহাকে পাওয়া যাইবেনা। অথচ দুরের প্রতি, অপরিচিতের প্রতি, আপন মনের স্কৃত্তির প্রতি মান্থবের একটা দুর্বার মোহ আছে। দেই মোহজড়িত দৃত্তিতে দূরের কাল্লনিক স্থাসৌন্দর্যের দিকে তাকাইয়া মান্থব প্রতিমৃহুর্তে সকরণ দীর্ঘ্যাস ফেলে। এই স্কৃবলতা মান্থবের চিরকালের।

### [৩১] ভাবসম্প্রসারণ কর:

তপন-উদ্দের হবে মহিমার কর, তবু প্রভাতের চাঁদ শান্তমুখে কয়— অপেকা করিয়া আছি অন্তসিন্ধুতীরে, প্রণাম করিয়া যাব উদিত ববিবে।

অহংবোধ মামুষের চিন্তদেশ যখন অধিকার করিয়া বদে, তখন দে হইয়া উঠে গবিত, দংকার্শমনা, তখন তাহার চরিত্রধর্মে প্রকাশ পায় নানারকমের তুর্বলতা—দ্বিধা আর দক্ত। এই দংকার্শৃষ্টি অহংবৃদ্ধির সম্প্রই মাহ্র্য মাহ্র্যের শ্রেণ্ডর মহর্কে দহজ স্বীক্ষতি জানাইতে কুণ্ঠা বোধ করে। কিন্তু বাহাদের দৃষ্টি উদার, দকল দংকার্শতার উদের বাহাদের স্থিতি, তাঁহারা গুণীর মহন্তু ও প্রেণ্ডরণে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেন নিচ্থাকারের মধ্য দিয়া। যিনি সত্যই গৌরবমর্যাদার অধিকারী, তাঁহার প্রতি যথাযোগ্য সম্মান প্রদর্শন করিয়া আমরা আমাদের নিজকেই সম্মানিত করি। প্রকৃত শুণীকে স্বীকারে করিয়া লইবার মধ্যে মান্ত্রের অগোরবের কিছুই নাই। কিন্তু এই সহজ সত্যটি উপলব্ধি করিতে পারি না বলিয়াই দ্বিরা, অহংকার, দান্তিকতা, চিন্তের ক্রুতা আমাদের মহন্যুত্ধর্মকে সতত পীত্তিক করিতেছে—ইহাতে মানবের সত্যধর্ম হইতে আমরা ভ্রষ্ট হইয়া পড়ি। প্রভাতের চাঁদ অন্তগ্যমন্মুহুর্তে উদিত রবিকে প্রণাম জানাইয়া কেবল স্থাদেবতাকেই যে সম্মানিত করিল ভাহা নয়, শুণীর মর্যাদার অক্রপণ স্বীকৃতি ভাহার আপন চরিত্রগোরবকেও উচ্ছেল করিয়া ভূলিল।

### [৩২] ভাবসম্প্রসারণ কর:

শৈবাল দীঘিরে বলে উচ্চ করি শির, লিখে রেখো, একফোঁটা দিলেম শিশির।

উদ্ধৃত পঙ্ কি-ছইটির ভিতর দিয়া কবি এই বাস্তব-সংসারের সংকীর্পচিত্ত, ক্বতজ্ঞতা-বোধহীন মানবগোঞ্জির চরিত্রস্বরূপটি চমৎকার উদ্ঘাটিত করিয়াছেন। এ জগতে এমন মাসুষের অভাব নাই, যাহার। সামান্ত উপকার করিয়া উপকৃত ব্যক্তির কাছে সেই উপকারের কথাটি সদত্তে প্রচার করিতে এতটুকু সংকোচ কিংবা কুণ্ঠাবোধ করে না। যৎসামান্ত দানের গর্বে এইসব সংকীর্গচেতার দল অহংক্বত হইয়া উঠে—আত্মপ্রচার দারা সেই দানের, সেই উপকারের মূল্য যদি না পাইল, তাহারা ভাবে, তাহা হইলে আপনার ক্বত উপকার বুঝি ব্যর্প হইয়া গেল। সেজ্জ্ব আপন দানকে শ্বরণীয় করিয়া রাখিবার জন্ত তাহাদের হাক্তকর প্রয়াসের অন্ত নাই।

কিন্তু যে-মাম্য উদারপ্রাণ, প্রকৃতই মহৎ, সে কখনো উপকার করিয়া দৃত্ত প্রকাশ করে না। মন্থ্যস্থবোধের প্রেরণাতেই সে পরের অভাব-ছ্:থ-মোচনের চেষ্টা করে, মাম্যের কল্যাণসাধনের প্রায়ান পায়। আপন দানের স্বীকৃতির কাঙাল সে নয়, তাছার অস্তরে কৃতজ্ঞতালাভের আকাংজ্জা এতটুকুও স্থান পায় না। যে-দানধর্ম সংকীর্ণজ্বদয় মাম্যুযের নিকট পরের উপকার বলিয়াই প্রতিভাত, মহৎপ্রাণ ব্যক্তির কাছে ভাছা সেবাত্রতের পুণাকর্ম মাত্র। মান্যুয় হইয়া যদি মামুযের ছ্:খদৈশু কিছুটা বিদ্রিত করিতে না পারিলাম, তবে মন্থাজ্মই যে ব্যর্থ হইয়া গেল। মহাপ্রাণ ব্যক্তি দান করিয়া যান নিঃশব্দে, অকাতরে—এখানেই তো ক্ষুত্র এবং মহতের বিরাট পার্থক্য।

দীঘির জলেই শৈবালের স্থিতি, দীঘি না হইলে শৈবালের অণ্ডিস্বই থাকিত না।
এহেন পরাশ্রায়ী, পরমুখাপেক্ষী শৈবালদামের উপার জমিয়াছে ছই কোঁটা রাতের
শিশির—তাহা গড়াইয়া পড়ে দীঘির অগাধ জলে। এই অতিভুক্ত ঘটনাটকেই শৈবাল
মনে করে দীঘির প্রতি তাহার মহৎ দান। অথচ বিরাট দীঘির কাছে ছ' কোঁটা শিশিরকণা একেবারেই অকিঞ্চিৎকর, অতিশয় তুক্ত জিনিস। তবু ইহা অরণ করিয়া শৈবালের
দান্তিকতার অন্ত নাই, উচ্চকপ্রে ইহাকে তাহার ঘোষণা করিতেই হইবে। উদারচরিত
মহাপ্রাণ ব্যক্তি কিন্ত কোনো দানের হিসাব লিখিয়া রাখে না—মহামুদ্ধ, সেবাধর্মরূপ
কর্তব্য তাহাকে নিরহংকার করিয়া তোলে, তাহার মধ্যে আনে পরিপূর্ণ অহংবিশ্বতি।

## ্তিত ] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

মৃত্যু কহে পুত্র নিব, চোর কহে ধন, ভাগ্য কহে, সব নিব যা তোর আপন। নিন্দুক কহিল, লব তোর যশোভার, কবি কহে, কে লইবে আনন্দ আমার ?

চতুর্দিকে কেবল হারাইবার সহস্র বেদনায় পৃথিবীর মান্থ্যের চিন্ত সভত পীডিত, শংকিত, ব্যথিত। কত রক্ষের ক্ষম্কতি মান্থ্যকে বিমর্থ করে, ব্যাথাবিজ্ঞড়িত ভাগ্য-বিপর্যর আর মৃত্যুর কুটিল জকুটি তাহাকে প্রতিনিয়ত ভয়ার্ড করিয়া তোলে। জগতের সর্বত্রই দেখি, পরের নিকট হইতে সকলেই কেবল যথাসাধ্য গ্রহণ করিতে চায়, কোনোকিছু পরকে দিতে কেহই চায় না। কিন্তু প্রেম-সৌন্ধর্য-আলকের উপাসক কবিন্যান্থটি সতাই ইহার ব্যতিক্রম। কবির ব্যক্তিগ্রু জীবনে হয়তো অভাব-ত্ব:খ-দৈত্রের অস্ত নাই। কিন্তু তাঁহার আসল কাজ, মনোরম বাণীমৃতি রচনা করিয়া নিখিল মান্থবের হৃদয়ভূমিতে আপনার অস্তরতর প্রাণের আনন্ধারাকে প্রবাহিত করিয়া দেওয়া। মহৎ ত্ব:খবেদনা হইতেই মহৎ কাব্যের স্প্রতি—ধূপ আপনি দক্ষ হইয়া জগৎকে গন্ধ বিতরণ করে। কবিও তেমনি বাস্তব জীবনের ব্যাথাবেদনাকে নীলকণ্ঠের মতো আম্বান্থ করিয়া মান্থবকে বিলায় অমের সৌন্ধর্য ও আনন্দ। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসিয়া তিনি অশেষ আনন্দ অন্থত্ব করেন, সেই আনন্দের প্রেরণাতেই রচিত হয় কাব্যের মৃষ্টক্র—ইহাকে মান্থবের কছে তুলিয়া ধরিয়া কবি নিজেকে কৃতক্তার্থ মনে করেন। ব্যাথাজর্জর মানবজীবনে কবিই তো বহাইয়া দেন আনন্দের নিত্যবহ্নমান ঝর্ণাধারা।

## [৩৪] ভাবসম্প্রসারণ কর:

রথযাত্রা, লোকারণ্য, মহাধুমধাম।
ভক্তরা পূটায়ে পথে করিছে প্রণাম।
পথ ভাবে আমি দেব, রথ ভাবে আমি,
মৃতি ভাবে আমি দেব—হাদে অন্তর্যামী।

যিনি জগন্নাথ, যিনি বিশ্বলোকেশ্বর, সেই অদ্ধপস্থলর ভগবানের সত্যকার অধিষ্ঠান সীমিত বিগ্রহের মধ্যে নয়, সামাজিক মাসুদের ধর্মীয় আচারঅমুষ্ঠান, বিধিবিধানের মধ্যেও নয়—মানবের ভক্তিস্নাত হৃদয়মন্দিরই তাঁহার যথার্থ অধিষ্ঠানভূমি—তিনি ধ্যানলভা, তাঁহার অন্তিত্ব অন্তববেত্য। কিন্তু কেবল ধ্যানের মধ্যে অনস্ত ঐশ্বর্যের অধিকারী ঈশ্বরকে ধারণা করিয়া ভক্তহৃদয়ের পরিভৃপ্তি হয় না, সে দেখিতে চায় ধ্যানগ্বত দেবতাকে ইল্রিয়গ্রাহ্ম মূতির মধ্যে। ভক্তের চিন্তব্যাকুলভাই অন্ধপক্তের সামায় বাঁধিতে চাহিয়াছে—দেববিগ্রহ ভক্তিব্যাকুল মাসুষের মানসকল্পিত ঈশ্বরের প্রতীক মাত্র। যেদিন দেবতা সীমার মধ্যে রূপায়িত হইলেন, সেদিন স্পষ্টি হইল বিচিত্র আড্রবরপূর্ণ উৎসব-অমুষ্ঠানের, বহুতর পূজাপদ্ধতি ও মন্তভ্রের, পূজারী-পুরোহিতের।

ভক্ত রূপাশ্রিত দেবতাকে অন্তরের যে-শ্রন্ধাভক্তি নিবেদন করে, যে-প্রণাম জানার, সেই শ্রন্ধা-ভক্তি-প্রণাম গ্রহণ করেন অরূপস্কর ভগবান।

কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা যার, ধর্মের বাহ্নিক অম্প্রান-প্রতিষ্ঠান, জাঁকজমক আর প্রোহিত-ব্রাহ্মণ কালে কালে অন্তর্থামী ঈশ্বরকে আছের করিয়া দিয়া তাঁহার স্থানটি অধিকার করিয়া বদে—বহিরক আড়মরের করিয়ালের ত্পতলে বিশ্বলোকেশ্বর চাপা পড়িয়া যান। তাই জগলাথের রথযাত্রার উৎসবদিনে ভক্ত যথন ভগবানকে প্রণাম জানায়, তখন পথ-রথ-মৃতি প্রত্যেকেই ভাবে, ভক্তের এই প্রণতি তাহারই উদ্দেশে। ইহাতে অন্তর্থামী ঈশ্বর লোকচক্ষর অন্তর্রালে থাকিয়ানিকয়ই কৌতুক অম্পুভব করেন। কারণ, তিনি তো জানেন, ভক্তন্তদয়ের এই আরুলতা কাহার জন্ত, কাহার উদ্দেশে ভক্ত করিতেছে আত্মনিবেদন। মাছবের ভক্তি-আভিষিক্ত অন্তর্রালাক ছাড়া জগদীশ্বরের অভিত্ব অন্ত কোথাও নাই। কিন্তু সাধারণ মান্ত্র্য এমন অন্ধদৃষ্টি যে, এই পরম সতাটি কিছুতেই উপলব্ধি করিতে পারে না।

### [৩৫] ভাবসম্প্রদারণ কর:

হাউই কহিল, মোর কী সাহস ভাই, তারকার মুখে আমি দিয়ে আসি ছাই। কবি কহে, তার গায়ে লাগেনাক কিছু, সে-ছাই ফিরিয়া আসে তোর পিছু পিছু।

শুদ্রতে নীচাশরের স্পর্ধা আর ধৃষ্টতার সীমাপরিদীমা নাই। চিরভাশ্বর মহাকীতির পাশ্বত স্বর্গলোকে যে-সকল মহৎ মানবের অধিষ্ঠান, এইসব হীনচেতারা
তাঁহাদের সহিত প্রতিদ্বন্দিতা করিবার ছ্রাশা অন্তরে পোষণ করে। শুধু তাহা নয়,
এই মহাসূর্যের দল মহতের কর্মক্র তির উপর নিন্দার কালিমা লেপন করিতে বিদ্যাত্র
সংকোচ নোধ করে না, এবং এহেন ধৃষ্টতা ও ছ্র্ক্রকেই গৌরবময় সাহসিকতার কাজ
বলিয়া জগৎসমক্ষে তাহারা গদশ্বে প্রচার করিতে থাকে। কিন্তু দীনচিন্তের এই ধিক্কার
জনক আর্ঘোষণা, ধৃষ্টজনের এই অমার্জনীয় স্পর্ধা মহৎ ব্যক্তির কীতিকলাপকে কথনো
পঙ্কিলতায় মান করিতে পারে না। শ্রথপ্রাণ ছুর্বলের স্পর্ধা শক্তিমানের কোনোই
ক্রতিসাধন করে না—স্পর্ধিতের ধৃষ্টতা আপনার হীনপ্রবৃত্তির কালিমাকেই অনপনেয়
করিয়া তুলে মাত্র। মহতের সহিত প্রতিদ্বন্ধিতা করিতে গিয়া তাহারা যে-ছুর্ক্র্য ও
ছুঃনাহসের আশ্রেয় লয় তাহা স্বত্যই আজ্বাতী। ইহা তাহাদের হীনতার পরিচয়টিকে
লোকচক্রর সন্মুর্থে স্প্রষ্টরূপে তুলিয়া ধরে, এবং এইরূপেই ঘটে এইসব ক্রন্তেচতার
শোচনীয় পরাত্র।

নিন্দুক কহিল, লব তোর যশোভার, কবি কহে, কে লইবে আনন্দ আমার ?

চতুর্দিকে কেবল হারাইবার সহস্র বেদনায় পৃথিবীর মাস্থবের চিন্ত সতত পীডিত, শংকিত, ব্যথিত। কড রকমের ক্ষয়্কিতি মান্থবকে বিমর্থ করে, ব্যাথাবিজ্ঞড়িত ভাগ্য-বিপর্যয় আর মৃত্যুর কুটিল জকুটি তাহাকে প্রতিনিয়ত তয়ার্ড করিয়া তোলে। জগতের সর্বত্রই দেখি, পরের নিকট হইতে সকলেই কেবল যথাসাধ্য গ্রহণ করিতে চায়, কোনোকিছু পরকে দিতে কেহই চায় না। কিন্তু প্রেম-সৌন্দর্থ-আনন্দের উপাসক কবিমান্থবিট সতাই ইহার ব্যতিক্রম। কবির ব্যক্তিগন্ত জীবনে হয়তো অভাব-ভৃঃখ-দৈভের অস্ত নাই। কিন্তু তাঁহার আসল কাজ, মনোরম বাণীমৃতি রচনা করিয়া নিখিল মান্থবের হৃদয়ভূমিতে আপনার অস্তরতর প্রাণের আনন্দধারাকে প্রবাহিত করিয়া দেওয়া। মহৎ তৃঃখবেদনা হইতেই মহৎ কাব্যের স্পষ্টি—ধূপ আপনি দয়্ম হইয়া জগৎকে গন্ধ বিতরণ করে। কবিও তেমনি বান্তব জীবনের ব্যাথাবেদনাকে নীলকপ্রের মতো আন্মাৎ করিয়া মান্থবক বিলায় অমেয় সৌন্ধর্য ও আনন্দ। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসিয়া তিনি অশেষ আনন্দ অন্থতব করেন, সেই আনন্দের প্রেরণাতেই রচিত হয় কাব্যের মন্ত্রজন্দ ইহাকে মান্থবের কছে ভূলিয়া ধরিয়া কবি নিজেকে কৃতক্ততার্থ মনে করেন। ব্যাথাজর্জর মানবজীবনে কবিই তো বহাইয়া দেন আনন্দের নিত্যবহ্মান ঝর্লাধারা।

### [ ৩৪ ] ভাবসম্প্রসারণ কর:

রথবার্কা, লোকারণ্য, মহাধ্মধাম। ভক্তরা লুটায়ে পথে করিছে প্রণাম। পথ ভাবে আমি দেব, রথ ভাবে আমি, মৃতি ভাবে আমি দেব—হাদে অন্তর্যামী।

বিনি জগন্নাথ, যিনি বিশ্বলোকেশ্বর, সেই অব্ধপস্থলর ভগবানের সভ্যকার অধিষ্ঠান সীমিত বিগ্রহের মধ্যে নয়, সামাজিক মান্ত্রের ধর্মীয় আচারঅম্প্র্ঠান, বিধিবিধানের মধ্যেও নয়—মানবের ভক্তিস্নাত হৃদয়মন্দিরই তাঁহার যথার্থ অধিষ্ঠানভূমি —তিনি ধ্যানলভা, তাঁহার অন্তিত্ব অমুভববেত্য। কিন্তু কেবল ধ্যানের মধ্যে অনস্ত ঐশ্বর্যের অধিকারী ঈশ্বরকে ধারণা করিয়া ভক্তন্তরের পরিত্তি হয় না, সে দেখিতে চায় ধ্যানগ্রত দেবতাকে ইন্দ্রিয়গ্রায় মৃতির মধ্যে। ভক্তের চিন্তব্যাকুলভাই অব্লপকে রূপের সীমায় বাঁধিতে চাহিয়াছে—দেববিগ্রহ ভক্তিব্যাকুল মামুষের মানসকল্পিত ঈশ্বরের প্রতীক মাত্র। যেদিন দেবতা সীমার মধ্যে রূপান্ধিত হইলেন, সেদিন শৃষ্টি হইল বিচিত্র আড্রব্রপূর্ণ উৎসব-অমুষ্ঠানের, বহুতর পূজাপদ্ধতি ও মন্তব্রের, পূজারী-প্রোছিতের।

ভক্ত রূপাশ্রিত দেবতাকে অন্তরের যে-শ্রন্ধাভক্তি নিবেদন করে, যে-প্রণাম জানার, দেই শ্রদ্ধা-ভক্তি-প্রণাম গ্রহণ করেন অন্ধ্রপস্কর ভগবান।

কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা যায়, ধর্মের বাহ্যিক অস্ঠান-প্রতিঠান, জাঁকজমক আর পুরোহিত-ব্রাহ্মণ কালে কালে অন্তর্যামী ঈশ্বরকে আচ্চন্ন করিয়া দিয়া তাঁহার স্থানটি অধিকার করিয়া বদে—বহিরক আড়ম্বরের ক্ষত্রিমতার স্থাণত লে বিশ্বলাকেশ্বর চাপা পডিয়া যান। তাই জগরাথের রথযাত্রার উৎসবদিনে ভব্তু যথন তগবানকে প্রণাম জানায়, তখন পথ-রথ-মূর্তি প্রত্যেকেই ভাবে, ভব্তের এই প্রণতি তাহারই উদ্দেশে। ইহাতে অন্তর্যামী ঈশ্বর লোকচক্ষর অন্তর্গালে থাকিয়া নিশ্চয়ই কৌতুক অন্তন্তব করেন। কারণ, তিনি তো জানেন, ভব্তুম্বদেরে এই আকুলতা কাহার জন্ম, কাহার উদ্দেশে ভক্ত করিতেছে আম্বানিবেদন। মামুষের ভক্তি-অভিষিক্ত অন্তর্গালক ছাড়া জগদীশ্বরের অন্তিম্ব অন্ত কোথাও নাই। কিন্তু সাধারণ মামুষ এমন অন্ধৃষ্টি যে, এই পরম সত্যটি কিছুতেই উপলব্ধি করিতে পারে না।

### [৩৫] ভাবসম্প্রদারণ কর:

হাউই কহিল, মোর কী সাহস ভাই, তারকার মুখে আমি দিয়ে আসি ছাই। কবি কহে, তার গায়ে লাগেনাক কিছু, নে-ছাই ফিরিয়া আসে তোর পিছু পিছু।

কুর্তির নীচাশয়ের স্পর্ধা আর ধৃইতার সীমাপরিসীমা নাই। চিরভাম্বর মহাকীতির শাখত স্থাপোকে যে-সকল মহৎ মানবের অধিষ্ঠান, এইসব হীনচেভারা তাঁহাদের সহিত প্রতিদ্বিতা করিবার হ্বাশা অন্তরে পোষণ করে। শুধু তাহা নয়, এই মহামুর্থের দল মহতের কর্মকৃতির উপর নিন্দার কালিমা লেপন করিতে বিন্দুমাত্র সংকোচ বোধ করে না, এবং এহেন ধৃইতা ও হুর্ক্মকেই গোরবময় সাহসিকতার কাজ বালিয়া জগৎসমক্ষে তাহারা সদস্তে প্রচার করিতে থাকে। কিন্তু দীনচিন্তের এই ধিকার জনক আমুঘোষণা, ধৃইজনের এই অমার্জনীয় স্পর্ধা মহৎ ব্যক্তির কীতিকলাপকে কখনো পদ্দিলতায় মান করিতে পারে না। শ্রথপ্রাণ হুর্বলের স্পর্ধা শক্তিমানের কোনোই ক্ষতিসাধন করে না—স্পর্ধিতের ধৃইতা আপনার হীনপ্রবৃত্তির কালিমাকেই অনপনেয় করিয়া তুলে মাত্র। মহতের সহিত প্রতিদ্বিতা করিতে গিয়া তাহারা যে-হুর্ক্ম ও হুঃসাহসের আশ্রেয় লয় তাহা সত্যই আত্মঘাতী। ইহা তাহাদের হীনতার পরিচয়টিকে লোকচক্ষ্র সম্মুর্থে স্পষ্টক্রপে তুলিয়া ধরে, এবং এইরপেই ঘটে এইসব ক্ষত্রচেতার শোচনীয় পরাত্র।

মচাল্ডের দূর্দ্রাত্ত শমত ক্রিয়া ফিবিতেছে তেলাভ্যির মলতমন্তল – মাটির পুলির ক্রুত উপ্রেল্ডির চার্চানের অবস্থান। আবে, আতি বাহ্দেরগা বুরে ধারণ করিয়া হাউট না কি ঐ প্রতিক্রারালের ছিলের বাব্রিত হয় উলালের মূপে লগেলেন করিয়া দিবার ছুংসাচন্দে। কিছু এট ছুলা ক্লান্ত পরিশাম কি স্বাহানের মূপে ছাট ভালিয়া নিরার জ্বাটিই-এর এটি ক্লান্ত অভিযান, তালারা বাহ্ম লেল তালার নাগেলের অক্যান্ত ক্লিয়ার মূর্ভিম্নে যে ভালার ক্রিয়া মূর্ভিম্নে যে ভালার ছিলেল ব্যক্তি নিজের ছাইয়াছিল ভালাই নিয়ের ক্লিয়া আলে ভালারই অভিযুগে। প্রিক্রান মন্ত্রির ক্রিয়ার প্রালর পর্যভব প্রিভিত ।

### । ৩৬ ] ভাবসংপ্রসায়ণ কর:

কাণা কড়ি পিঠ তুলি কচে উফাটিকে—
তুমি নাল আনা মাত্র, নত পাঁচালকে।
উকো কয়, আমি তাই মুল্য মান মধ্য,
তোমার মা মুল্য তার ১৩র ১৭না কথা।

তলাৰ চিবকাৰত অমন এক লাতের মান্ত্র দিয়াত লাত্রা মান্ত্র, কেবল গবের চিন্নাবেশ করিছাই মালাকের কিন কার্ড—কমী মার ভালিকের কিন্তা প্রচার করিয়া বেলানাই উল্লেখ্য কেনাই কালা। মানবেশামারে বঙ্গত একাত্রের মান্ত্রামার কোনাই মুল্য নাত, তলাবে নিজমা অললাবের কলা অলচ ইচারো মান্তর হিলান্ত্রামান্ত্রান অলচ্ট্র কলা অলচ্চ ইচারো মান্তর হিলান্ত্রামান্ত্রান অলচ্চ বাল্লবিশ্বতা। এতমর অলকাবের কলাকের মুলাই তেওঁ সম্পাক মাতেতন নায় কেন্ত্রা ভারমারে কালি নিজ্ঞাল্যার কলাবের এইট্র সম্পাবেশ নাত—লর্নিজ্ঞাল্যার মান্ত্রামান্ত্রামান্তর উল্লেখ্যাল্যার মান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত

# [৩৭] ভাবসম্প্রসারণ কর:

লপ্তলতা কালে যবে সমান আঘাতে— সৰ্বস্ৰেষ্ঠ সে বিচার। अवश्विक व्याप्ति स्विकार विकार विकार वार्ष्ट वार्ष्ट्रावर स्वक्षावर विवार विव

কিছে আচাণ্ড হান লাহ ল এই ল, স নাপু নিজালিক ক্রিক কিলাসকা প্রী করিছে লাগ্রের সনাকাণ্ডিল ও ব্রুলাল আজি লাগ ছবি ল চাছ, স ল জ করানা আজন লয় হবি ল চাছ, স ল জ করানা আজন লয় হবি ল গোলের ভা ছবি লগাবের করিছের লাগে হবি লাগেন, মুখা ছবি উল্লেখ্যের করু করার করিছের এই জিছে মুখা জানু ল মুখার জালার লাগেন করু করে কালে লগাবে লা জিলাম, মুখারাল্ডিল কর্মান করিছের আজিলার ক্রিকার ক্রিকার আজিলার কর্মান করিছের আজিলার আজিলার কর্মান করিছের আজিলার আজিলার আজিলার ক্রিকার আজিলার কর্মান করিছের আজিলার আজ

ব্যানক ঘুল ক বানে বাপাক, পাপাকে নত flate the sin in the sinner — কিবাৰ মাধ্যক প্ৰি ঘুল প্ৰদিত হয়, নিজুলন সহ, মিলার ক্ষান্ত প্ৰি ঘুল প্ৰদিত হয়, নিজুলন সহ, মিলার ক্ষান্ত ক্

স্বতরাং **দণ্ডদানকে শা**র্থক করিয়া তুলিতে হইলে বিচারককে অপরাধীর বিষয়ে সমবেদ<mark>নাকাতর হইতে হইৰে—পাপীকে দেখিতে হই</mark>বে পাপ হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া।

## [৩৮] নিমোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ লেখ:

কহিল গভীর রাত্রে সংসারে বিরাগাঁ,

'গৃহ তেয়াগিব আজি ইইদেব লাগি—
কে আমারে ভুলাইয়া রেখেছে এখানে 
'
দেবতা কহিলা : 'আমি'। শুনিল না কানে।
শুপ্তিময় শিশুটিরে আঁকডিয়া বুকে
প্রেয়মী শ্যার প্রাস্তে ঘুমাইছে পুথে।
কহিল : 'কে তোরা ওরে মায়ার ছলনা 
'
দেবতা কহিলা : 'আমি'। কেহ শুনিল না 
ভাকিল শ্রুন ছাড়ি : 'ভুমি কোধা, প্রভু 
গ'
দেবতা কহিলা : 'হেধা'। শুনিল না তবু 
শুপনে কাঁদিল শিশু জননীরে টানি ;
দেবতা কহিলা : 'ফির'। শুনিল না বাণী।
দেবতা নিশ্বাস ছাড়ি কহিলেন : 'হায়,
আমারে ছাড়িয়া ভক্ত চলিল কোধায় 
!'

পৃথিবীতে একদল ঈশ্বনদন্ধানী মাত্বৰ আছে, যাহারা মানবের স্নেহ-প্রীতি-প্রেমতালোবাসাকে মনে করে মান্নাপ্রপঞ্চ, মিথ্যার ছলনা। চিন্তের মৃঢ়তাবশত এইসব মান্ত্ব
উপলব্ধি করিতে পারে না যে, এই চিরানন্দময় জগৎ এবং জীবনই বিশ্বলোকেশরের
নিত্যকালের লীলানিকেতন। বিশ্বপ্রকৃতির বিচিত্র সৌন্দর্য আরু মানবসংসারের নরনারীর বিবিধ সম্পর্কের মধ্য দিয়াই তো ঈশর আপনাকে প্রতিনিয়ত প্রকাশ
করিতেছেন। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসারই নামান্তর হইল ঈশ্বরের পূজা।
বিশ্বসংসারকে অশ্বীকার করিয়া বৈরাগ্যের পথে যাহারা ভগবানকে সন্ধান করিয়া
কিরে, তাহারা পরিণামে লাভ করে বিরাট শৃগুতা। যিনি জীবনপ্রেমিক তিনিই
আনন্দমর ঈশ্বরের শ্রেষ্ঠ উপাদক।

# [৩৯] নিম্নলিখিত কবিতাটির মর্মাথ প্রকাশ কর:

তোমার কে মা ব্যাবে नीलে १ তুমি की निलে, की कितिस निल्न १ ভূমি দিয়ে নিচ্ছ তৃমি, বাছ রাখ না সাঁথসকালে।
তোমার অসীম কার্য অনিবার্য
মাপাও যেমন যার কপালে।
তোমার অভিসন্ধি পদে-বন্দী ভোলানাথই যাচ্ছে ভূলে।
তৃমি যেমন দেখাও তেমনি দেখি,
জলেই তৃমি ভাসাও শিলে!
তোমার জারিজুরি আমার কাছে
খাটবে না মা কোনোকালে।

ওসব ইন্দ্রজালে যন্ত্র জানে—রামপ্রসাদ যে তোমার ছেলে।

বিশ্বজননী মহাকালীর লীলা যেমন বিচিত্র, তেমনি পরম রহস্তময়। এই মহামায়ার ইঙ্গিতেই ঘটিতেছে জীবন ও মৃত্যু, স্থাই ও বিনাশ। তিনি মানবভাগ্যের নিয়ন্ত্রীশক্তি, বিধান তাঁহার অমোদ—তাঁহার ইচ্ছার অব্ধণ ত্রিকালদর্শী শিবশংকরেও বুদ্ধির অগম্য। বিশ্বলীলা রহস্তমন্তিত বটে, কিন্তু মহামায়ার ভক্তসন্তানের কাছে বিশ্বের রহস্তানিকেতনের দার চিরউন্মৃক্ত। ইংহাদের অধ্যাপ্ত্রদৃষ্টি মৃহুর্তেই স্থাইর সকল রহস্ত উদ্ভিন্ন করে। বিশ্বমাতা মহামায়ার এমন একজন ভক্তছেলে সাধককবি রামপ্রসাদ—তাঁহার কাছে কালীমাতার কোনো ছলনাই টিকিবে না।

[ 8° ] নিমোদ্ধত কবিতাটির সারাংশ লেখঃ
ধন্ম আশা-কুহকিনি! তোমার মায়ায়
মৃগ্ধ মানবের মন, মৃগ্ধ জিভ্বন।
ছুর্বল মানবমনোমন্দিরে তোমার
যদি না স্থজিত বিধি, হায়, অমুক্ষণ
নাহি বিরাজিতে তুমি যদি দে মন্দিরে—
শোক-ভুংখ-জন্ম-আস-নিরাশ প্রণয়,
চিন্তার অচিন্তা অন্ত্র নাশিত অচিরে
দে মনোমন্দিরশোভা! পলাত নিশ্চয়
অধিষ্ঠাত্রী জ্ঞানদেবী ছাড়িয়া আবাস,
উন্তেভা ব্যাম্রদ্ধপে করিত নিবাস।

আশা সত্যই ছলনাময়ী। বিচিত্র আশা বক্ষে ধারণ করিয়াই পৃথিবীর নরনারী ছঃখবেদনাকণ্টকিত এই সংসারপথে বিচরণ করিতেছে। এই পৃথিবীতে মাহুষের ক্ষ্-ক্তি, শোকতাপের অন্ত নাই, কিন্তু মায়াবিনী আশা তাহার সমূথে কৃহকজাল রচনা করে বলিয়াই তো সংসারের মাহুষ সম্ভাবনায়তর। প্রোক্ষল তবিষ্যৎকে দেখিতে পায়।

ফদয়ে আশা যদি পোষণ না করিত, তাহা হইলে মামুষ চতুর্দিকের সীমাহীন হতাশার মধ্যে আবার নূতন প্রেরণায় প্রাত্যহিক কর্মপথে অগ্রসর হইতে পারিত না আশার অবর্তমানে নরনারী আঘাতবেদনায় জর্জরিত হইয়া উন্মন্ত হইয়া উঠিত, সমস্ত সংসার হইয়া উঠিত একটি ভয়াবহ স্থান—মহয়বাসের অযোগ্য।

# [ ৪১ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদটির সারমর্ম লিখ :

"অমুবীক্ষণ নামে একরকম যন্ত্র আছে, যাহাতে ছোট জিনিসকে বড়ো করিয়া দেখার। বড়ো জিনিসকে ছোট দেখাইবার নিমিন্ত উপায় পদার্থবিচ্চাশান্ত্রে নির্দিন্ত থাকিলেণ্ড ঐ উদ্দেশ্যে নির্মিত কোনো যন্ত্র আমাদের মধ্যে সর্বদা ব্যবহৃত হয় না। কিন্তু বিভাসাগরের জীবনচরিত বড়ো জিনিসকে ছোট দেখাইবার জন্ম নির্মিত যন্ত্রম্বরূপ। আমাদের দেকের মধ্যে যাঁহারা খুব বড়ো বলিয়া আমাদের নিকট পরিচিত, ঐ গ্রন্থখানি সন্মুখে ধরিবামাত্র তাঁহারা সহসা অভিমাত্র ক্ষুদ্র হইয়া পড়েন, এবং এই যে বাঙালীত্ব লইয়া আমরা অহোরাত্র আফ্টালন করিয়া থাকি, তাহাও অভি ক্ষুদ্র ও শীর্ণকলেবর ধারণ করে। এই চতুপ্রার্থস্থ ক্ষুদ্রতার মধ্যম্বলে বিভাসাগরের মূর্তি ধবলগিরির ন্তায় শীর্ষ তুলিয়া দণ্ডায়মান—কাহারো সাধ্য নাই যে, সেই উচ্চচুড়া অভিক্রম করে বা স্পর্শ করে।"

স্থান্যথন্ত প্রথার চন্দ্র বিভাসাগরের সমুশ্বত চরিত্রের দিকে যথন দৃষ্টিপাত করি, তথন বাঙাপীসমাজের তথাকথিত খ্যাতিমান অনেক বড়লোকের জীবনই একান্ত নগণ্য বলিয়া প্রতিভাত হয়। তাঁহার মহিমাভাশ্বর জীবনে বাঙাপীত্বের বিশায়কর প্রকাশ ঘটিয়াছিল। অত্যাশ্চর্য চারিত্রিক সম্রতি, অনভাসাধারণ মহন্ত্রগারিব কইয়া বিভাসাগর আমাদের মধ্যে এমন উন্নতমন্তকে দাঁড়াইয়া আছেন যে, চরিত্রগোরবে তাঁহাকে অতিক্রম করা তো. দ্রের কথা—তাঁহার কাছাকাছি ঘাইবার প্রচেষ্টাকেও স্পর্ধা বলিয়াই মনে হইবে।

# [ ৪২ ] নিম্নলিখিত কবিতাটির ভাবার্থ প্রকাশ কর :

বিদার, সিন্ধু! আদি,
প্রবাদবন্ধু, লীলাছন্দের নীলানন্দের রাশি।
ফুরালো জীবনে নয়নাৎদব লহরীপুঞ্জ গোণা,
সন্ধ্যাপ্রভাতে তোমার নান্দী-বন্দনাগান শোনা।
তোমার কেশর ছুঁয়ে তয়ে তয়ে ফুরাইল ছেলেখেলা,
ফুরালো বালুকামন্দির গড়া আনমনে সারাবেলা।
হেরিব না হায় তোমার ফণায় নিশীথে মণির ছ্যতি।
মহানীলিমার ইন্দ্রিয়াতীত শভিব না অম্বভৃতি।

হেরিব না আর পুলিনমাতার স্কেহের অহ্ন-'পরে উমিগালার ফেনিল মৃষ্ঠা প্রান্তিহরণ তরে। লভিব না আর প্রীতির শঙ্গগুজির উপহার, ফুরালো অবাধ প্রাণের প্রদার মৃক্তির অধিকার।

উর্মিমুখর সমৃদ্র প্রবাসী কবির বন্ধু হইরা উঠিয়াছিল। সমুদ্রের অপূর্ব তরঙ্গভঙ্গি ও কল্লোলসংগীত, তাহার বিচিত্র ক্লপমৌন্দর্য, সমৃদ্রমৈকতে বালুকা লইয়া খেলা, কবির নয়নমনে অজস্র আনন্দের স্পর্শ বুলাইয়া দিত। সাগরবেলায় শুজিশঙ্খ কুড়াইয়া দ্র-বিশুরে সমৃদ্রতীরে দাঁড়াইয়া কবি উদার মুক্তির আস্বাদ লাভ করিতেন। আজ এই সমৃদ্রের কাছ হইতে কবিকে বিদায় গ্রহণ করিতে হইতেছে—চিত্তের অবারিভ প্রসারের সঙ্গে বুঝি ভাঁহার চিরকালের বিচ্ছেদ ঘটল। প্রবাসজীবনের এই বন্ধুটিকে পিছনে ফেলিয়া আগিতে কবি আপন হৃদ্যে কী গভীর বেদনা অনুভব করিতেছেন!

# [ ৪৩ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখ:

"বৃদ্ধদেবের সময়ে যদি সিনেমাওয়ালা এবং খবরের কাগজের রিপোর্টারের চলন থাকত তাহলে তাঁর খুব একটা সাধারণ ছবি পাওয়া যেত। তাঁর চেহারা, চালচলন, তাঁর মেজাজ, তাঁর ছোটগাট ব্যক্তিগত অভ্যাস, তাঁর রোগ-ভাপ-ক্লান্তি-আন্তি সব নিয়ে আমাদের অনেকের সজে মিল দেখতুম। কিন্তু বৃদ্ধদেব সম্বন্ধ এই সাধারণ প্রমাণটাকেই যদি প্রামাণিক বলে গণ্য করা যায়, তাহলে একটা মন্ত ভুল করি। সে ভুল হচ্ছে পরিপ্রেক্ষিতের—ইংরাজীতে থাকে বলে পারস্পেক্টিভ। যে-জনতাকে আমরা সর্বসাধারণ বলি, সে কেবল কণকালের জন্ত মান্ত্যের মনে ছায়া ফেলে মৃহুর্তে মৃহুর্তে মিলিয়ে যায়। অথচ এমন সব মান্ত্র্য আছেন যাঁরা শত শত শতাকী ধরে মান্ত্র্যের চিন্তকে অধিকার করে থাকেন। যে-গুণে অধিকার করেন সেই গুণটাকে কণকালের জাল দিয়ে যেটা ধরা পড়ে, সেই হল সাধারণ মান্ত্র্য । তাকে ছায়া তৃলে মাছকোটার মতো কুটে বৈজ্ঞানিক যখন তার সাধারণছ প্রমাণ করে আনন্দ করতে থাকেন, তখন দামী জিনিসের বিশেষ দামটা থেকেই তাঁরা মান্ত্যকে বঞ্চিত করতে চান। স্কণির্ঘ কাল বরে মান্ত্র্য অসামান্ত মান্ত্র্যকে এই বিশেষ দামটা দিয়ে এসেছে। সাধারণ সত্য মন্ত্র হন্ত্রীর মতো এনে এই বিশেষ দামটা ক্রেল করলে সেটা কি সন্ত করা যাবে থ"

জগতে স্থই জাতের মানুষ আছে—সামান্ত বা সাধারণ, অসামান্ত বা অসাধারণ।
প্রাত্যহিক জীবনযাত্রার ক্ষেত্রে এই ছুই জাতের মানুষের মধ্যে তেমন কোনো পার্থক্য
পরিলক্ষিত হইবে না। কিন্তু মানুষের প্রতিদিনের দৈনন্দিন জীবন ছাড়াও আরো
একটি মহত্তর জীবন আছে, ইহাকে ভাবজীবন বলিতে পারা যায়। মানবের প্রাক্ত

জীবন কণকালের, তাহার ভাবজীবন চিরকালের। এই উচ্চতর জীবনটিকে প্রত্যহের পুঁটিনাটি কার্যকলাপের মধ্যে ধরিতে পারা যায় না। মহাপুরুষদের চরিত্রমহল্প ও ব্যক্তিসমাহাদ্মাকে পুঁজিতে হইবে উাহাদের অমুস্ত দম্মত জীবনদর্শন ও জীবনাদর্শের মধ্যে। এইখানেই তাঁহারা যথার্থ মহৎ, অসাধারণ—এইখানেই তাঁহারা যৃত্যুপ্তরতার আসনে অধিষ্ঠিত।

# [ 88 ] নিম্নলিখিত কবিতাটির মর্মসতা প্রকাশ কর : ঝর্ণার গান

পাহাড়, ওগো পাহাড়, তোমার বুকের নীড়ে,
র্থাই তুমি চাইছো মোরে রাখতে ঘিরে।
বাইরে যে-জন বেরিয়েছে দে ফিরবে নাক,
অচল তুমি, পথ-চলা-স্থ পাওনিক, তাই দাঁড়িয়ে থাক।
দৃষ্টি করার আনন্দ কী বিপুলতরা—
উষর মাটি শব্দে ভরা।
অরণ্য গো, অরণ্য, হার, ডাকছো মোরে,
লক্ষ শাখার ব্যাকুল বাহু প্রসার করে।
বিপ্ল তোমার ছায়া আমার পড়ছে বুকে,
মর্মরিয়া দীন মিনতি শুঞ্বিছে অ-বোল মুথে।
থামার সময় নেইক আমার,—তোমার দেহে

রাঙিরে গেলাম সবৃজ স্বেছে।
সংকীর্ম জীবনের গণ্ডী ভাঙিয়া অনিশ্চিত দিগন্তের আহ্বানে অগ্রসর হইয়া চলাই
মৃক্ত প্রাণধর্মের নীতি। পর্বতের মতো স্থির স্তব্ধতাকে লইয়া জড়ের শাস্তি লাভ করা
যায়, কিন্তু জগতের বৃহত্তর পরিচয় লাভ করিতে হইলে অজানিতের পথে নির্ভাবনায়
বাঁপে দিতে হইবে। সম্মুখে নিরস্তর অগ্রসর হইয়া চলার উল্লাসটিকে বাধা দিবার জন্ত
আসে সংসারের কত প্রলোভন, কত বহুবিচিত্র আকর্ষণ! কিন্তু যে-মান্নুয লাভ
করিয়াছে বন্ধনম্ক্রির স্থাদ, পিছনের বেদনাবিধুর হাতছানি তাহাকে ক্ষুদ্রপরিসর
জীবনের গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ করিয়া রাখিতে পারে না—নিত্যপথের পথিককে কে
অর্গলর্ম্ব করিবে ? বস্তুত, নিরাসক্ত মুক্ত প্রাণের ছন্দ বাঁধনহারা ঝর্গাধারার মতোই

# [ ৪৫ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদের মর্মার্থ লেখ:

"ধনীর যথার্থ পরীক্ষা দানে। যাহার প্রাণ আছে, তাহার যথার্থ পরীক্ষা প্রাণ দিবার শক্তিতে। যাহার প্রাণ নাই বলিলেই হয়, সে-ই মরিতে ক্লপণতা করে। যে মরিতে জানে, স্থথের অধিকার তাহারই। যে জয় করে, ভোগ করা তাহাকেই সাজে। যে-লোক জীবনের সঙ্গে স্থথকে, বিলাসকে ছই হাতে আঁকড়িয়া থাকে, স্থথ তাহার সেই ঘৃণিত ক্রীতদাসের নিকট নিজের সমস্ত ভাণ্ডার খুলিয়া দেয় না, তাহাকে উচ্ছিই মাত্র দিয়া ঘারে ফেলিয়া রাথে। আর, মৃত্যুর আহ্বান শুনিবামাত্র যাহারা তুড়ি মারিয়া চলিয়া যায়, চির-আদৃত স্থথের দিকে একবার পিছন ফিরিয়া তাকায় না, স্থথ তাহাদিগকে চায়, স্থথ তাহারাই জানে। যাহারা সবলে ত্যাগ করিতে পারে, তাহারাই প্রবিভাবে ভোগ করিতে পারে। যাহারা মরিতে জানে না, তাহাদের ভোগবিলাসের দীনতা-ক্রশতা-ঘৃণ্যতা গাড়িজুড়ি এবং তক্মা-চাপরাসের দারা ঢাকা পড়ে না। ত্যাগের বিলাসবিরল কঠোরতার মধ্যে পৌরুষ আছে—যদি স্বেচ্ছায় তাহা বরণ করি, তবে নিজেকে লক্ষা হইতে বাঁচাইতে পারিব।"

স্থ থানন্দ, বৃহন্তর জীবনের যথার্থ উপলব্ধি জগৎসংসারে মোটেই প্লেভ বস্তু নয়। একমাত্র প্লেচিনি ত্যাগ ও হুংখের তপস্থার মহামূল্য ঘারাই ইহাদিগকে আমাদের অর্জন করিতে হইবে। পরের কুপার দান মামুদের স্থখবস্তুটিকে কলঙ্কিত করে। যে মামুব ছংখতীক, স্থখের কাঙাল, স্থখ আর আনন্দের জগৎ হইতে সে চিরকালের জন্ম নির্বাদিত। ভোগকে জীবনে যথার্থ সত্য করিয়া তুলিতে হইলে কুদ্রতুচ্ছ বিলাস-আরামের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া, এমন কি, মৃত্যুর প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিয়া, কঠোর ত্যাগের পথে পাদ্চারণ করিতে হইবে। প্রকৃত স্থার্থীর জীবনমন্ত্র হইতেছে: 'তেন ত্যুক্তেন ভূঞ্জীথা'।

# [৪৬] নিম্নলিখিত বাক্যটির ভাবসত্য ব্যাখ্যা করঃ

''সভ্যতার সহিত কবিত্বের কতকটা খাগুখাদক বা অহিনকুল সম্বন্ধ রহিয়াছে।"

কোনো-এক সমালোচক সভ্যতার সঙ্গে কাব্যস্থির বিরোধ কল্পনা করিয়াছেন। তিনি এরপ ধারণা ব্যক্ত করিয়াছেন যে, দর্শনবিজ্ঞানের ক্ষেত্রে মাকুষ যতই অগ্রসর হইয়া যাইবে, মাকুষের জ্ঞানদৃষ্টি ও বৃদ্ধির্ত্তির সম্মুথে বিশ্বজগতের গোপন রহস্তধার বীরে বীরে যতই উন্মোচিত হইবে, ততই ঘটিতে থাকিবে কাব্যকবিতার অবনতি। উক্ত সমালোচক মনে করেন, ক্ষুরধার জ্ঞান ও বৃদ্ধির বিশ্লেষণীশক্তির স্পর্শে কবিকল্পনার পক্ষচ্ছেদ অনিবার্য। দর্শনবিজ্ঞানের প্রথর আলোকসম্পাতে বিশ্বপ্রস্থৃতির রহস্তক্ষেক্ষর প্রতিনিয়ত বিদ্রিত হইতেছে। ফলে অপরিচিতা প্রকৃতিস্থানরীর সম্পর্কে মাকুষের অপার বিশায়বোধ কমিয়া আসিতেছে। স্বতরাং জ্ঞানবিজ্ঞানসমৃদ্ধ মানবের স্বগ্রাসী এই অভিযানের মুথে জগৎ ও জীবনের অতলান্ত রহস্তের পূজারী কবির স্বপ্পকল্পনা টিকিয়া থাকিবে কেমন করিয়া ?

বে-দর্শনবিজ্ঞানের জয়য়াত্রা মানবসভ্যতার পরিধিকে নব নব আবিজারে ও নৃতন নৃতন দত্যের উপলব্ধিতে প্রতিদিন প্রশন্ততর করিয়া তুলিতেছে, তাহা প্রকৃতই কারাসাধনার পরিপন্থী কিনা, ইহাই বর্তমান প্রদক্ষে আমাদের বিচার্য। বাঁগারা বলেন, সভ্যতার সঙ্গে কবিত্বের থাপ্তথাদক সম্পর্ক বিপ্তমান, ভাঁহাদিগকে আঠারো-উনিশ শতকের য়ুরোপীয় কাব্যসাহিত্যের দিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করিতে বলি। এই ত্বই শভান্দীতে য়ুরোপের বিজ্ঞানসাধনায় বিশ্বয়কর অভ্যুন্ধতি ঘটিয়াছে—এই সময়ে কত বিজ্ঞানী জগৎরহস্তের বিস্তৃত ক্তেত্রে অভিযান চালাইয়া জয়পতাকা উড্ডীন করিয়াছেন। অবচ এই আঠারো-উনিশ শতকেই য়ুরোপের নানা দেশে মুগোত্তীর্ণ কাব্যসাহিত্য রচিত হইয়াছে—এই মুগেই ইংলণ্ডে, ফ্রান্সে, জার্মানীতে অমর কবিদলের আবির্ভাব। বিজ্ঞানের এহেন বিশ্বয়াবহ সমুন্নতি কাব্যক্ষবিতার স্থিট্ধারাকে কি ব্যাহত করিতে পারিয়াছে? পারে নাই।

কোন পারে নাই, এই প্রশ্নটির উত্তর লিপিবদ্ধ করিতেছি। বিজ্ঞানদর্শনের কারবার বৃদ্ধি-যুক্তি, কল্মবিচার ইত্যাদিকে লইয়া। প্রধানত বৃদ্ধি [intellect]-দীপ্ত মনংশক্তির সাহায্যে দার্শনিক-বিজ্ঞানী জগৎ ও জীবনের তথ্য আর সত্যকে উত্তির করিবার প্রয়াস পাইতেছেন—উাহাদের বিশ্লেষণক্ষমতার সহায়তায় বিশ্বপ্রকৃতির অনেক অজানা রহস্ত প্রতিদিন আবিদ্ধৃত হইতেছে। কিন্তু যে-হানয়বৃত্তির [emotion] উপর কান্যক্বিতার চিরন্তনী প্রতিষ্ঠা, দার্শনিক-বিজ্ঞানীর বিজয়অভিযান সেই রাজ্য হইতে মাসুষকে কথনো উৎখাত করিতে পারে নাই, এবং কোনদিনও পারিবে না।

আগল কথা, জগং ও জীবনের প্রতি বিজ্ঞানী ও দার্শনিকের যে-দৃষ্টি, কবির দৃষ্টি তাহা হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। দার্শনিক-বিজ্ঞানী বিশ্বের যে-সত্যকে আবিষ্কার করিতে চায় তাহা বৃদ্ধিগত, তবগত, তথ্যগত, বস্তুগত। আর যে-সত্যের প্রতি কবির দৃষ্টি নিবদ্ধ তাহা ভাবগত, ছদয়গত, অম্বভূতিগত। বস্তুজগৎকে বিজ্ঞানী তম্ন ভম্ন করিরা যতই বিশ্বেষণ করুক না কেন, তাহাতে এই বিচিত্রহ্বপা বিশ্বপ্রকৃতির অপার সৌন্দর্য সম্বন্ধে কবিমামুবের ভাবামুভূতির কোনো ক্ষর্দ্ধি হইবে না। বিশ্বজ্ঞগতের সঙ্গে মামুবের কেবল জ্ঞানের সম্প্রক বর্মানের সম্পর্কও রহিয়াছে। জগতের বিচিত্র প্রকাশকে যেমন আমরা জানি জ্ঞানে, তেমনি তাহাকে আবার উপলব্ধি করি ভাবে—একদিকে বিচারবৃদ্ধি ও যুক্তি, অস্তুদিকে সৌন্দর্যামুভূতি, হৃদয়বৃত্তি ও বিশ্বপ্রকৃতির কাছে নির্বিচারে আত্মসমর্পণ।

তাইতো আমরা দেখি, মামুষ একদিকে প্রকৃতিকে তাহার দেবাদাসী করিয়া তুলিয়াছে, অন্তদিকে বিশ্বদৌন্দর্যলক্ষীর মালঞ্চের মালাকর হইবার বাসনা জ্ঞাপন করিয়াছে। একদিকে আবিষ্কৃত হইতেছে কত কত বিশ্বয়কর যন্ত্র, অপরদিকে রচিত হইতেছে চিরকালের আনন্দসৌন্দর্যের আধার কাব্যক্বিতার মধুচক্র। মামুষের জ্ঞান-

মুখী সাধনা দর্শনবিজ্ঞানের পথ প্রশন্ত করিতেছে, আর তাহার ভাবমুখী সাধনা কাব্যশিল্পের এলাকাটিকে যুগে বুগে সমৃদ্ধতর করিয়া ভূলিতেছে। সভ্যতার্দ্ধির সঙ্গে সদ্দে
মামুদ্ধের সৌন্দর্যবাধে ও রসপিপাসা কমিয়া আসিতেছে, এমন একটি অবিশ্বাস্ত উন্তট কথা নিশ্চয়ই কেহ উচ্চারণ করিবেন না। আমাদের হৃদয়-নামক অভিসভ্য বস্তুটি যভদিন সমূলে উৎপাটিত না হইবে, ততদিন কাব্যকবিতারও অসন্তাব দেখা যাইবে না। দার্শনিক-বিজ্ঞানী আমাদের দিবে জগতের তত্ত্বগত বস্তুগত রহস্তের সন্ধান, কবি দিবে ভাবগত সত্যের। স্বতরাং জ্ঞানবিজ্ঞানের সাধনা তথা কাব্যসাধনার কোনো দিনও বিরাম ঘটিবে না। অতএব সভ্যতার সঙ্গে কবিভের অহিনকুল সম্পর্ক কল্পনা করা সম্পূর্ণ ক্রমান্থক।

### 8৭ | ভাবসম্প্রসারণ করঃ

অদৃষ্টেরে কুধালেম, 'চিরদিন পিছে আমোঘ নিষ্ঠুর বলে কে মোরে ঠেলিছে প' পে কহিল, 'ফিরে দেখো'! দেখিলাম থামি— সন্মুথে ঠেলিছে মোরে পশ্চাতের আমি॥

মামুষ অনেক সময় মনে করে, তাহার জীবনধারাকে নিয়য়িত করিতেছে বুঝি কোনো একটা অদৃশ্য দৈবশক্তি বা ভবিতব্য। ইহাকেই সাধারণ লোক অন্ধনিয়তি বলিয়া জানে। কিন্তু মামুষের জীবন ও সমগ্র জগদ্যাপারকে ক্ষ্মভাবে বিশ্লেষণ করিলে ক্ষাইতই বুঝিতে পারা যায় যে, ইহারা অন্তহীন কার্যকারণক্ত্রে গ্রথিত—অতীতবর্তমান-ভবিশ্রৎ একই ক্তরে গ্রথিত। বিশ্লজগতের সকল ঘটনার উদ্ভিল্ননানতার মধ্যে যেমন রহিয়াছে কার্যকারণের ক্ষকঠোর নিয়মশৃষ্ণলা, তেমনি মামুষের জীবনপরিণতির পিছনেও রহিয়াছে তাহার ক্ষত কর্মপ্রবাহের ধারাগতি। অতীতের কর্মধারাই বর্তমানকে গড়িয়া ভূলিতেছে, আর বর্তমানের উপরই অদৃশ্যভাবে দাঁঘাইয়া রহিয়াছে আমাদের অনাগত ভবিশ্রৎ। স্মৃতরাং কোনো দৈবশক্তি নয়, আমোঘ নিয়তিও নয়, মামুষ নিজেই তাহার জীবনের নিয়স্তা। পিছনের টেউ যেমন করিয়া সমুখের টেউকে অগ্রসর করিয়া দিতেছে, তেমনি মামুষের অতীতের ক্ষত কর্ম তাহার বর্তমান জীবনকে স্থানিটিই ক্রপদান করিতেছে।

# [ ৪৮ ] ভাবসম্প্রসারণ কর:

হে সমুদ্র, 'চিরকাল কী তোমার ভাষা ?'
সমুদ্র কহিল, 'মোর অনস্ত জিজ্ঞাসা।'
'কিনের স্তব্ধতা তব, ওগো গিরিবর ?'
হিমাদ্রি কহিল, 'মোর চির-নিক্লব্ধর।'

এই বিচিত্ররূপা বিশ্বস্তি দীমাহীন রহস্তে সমাবৃত। বিশ্বপ্রকৃতির নিতাউদ্ভিশ্নমান রূপপ্রকাশকে জানিবার জন্ত, বুঝিবার জন্ত যুগে যুগে কৌতুহলী মাহুষের মনে প্রশ্ন-জিজ্ঞাদার অন্ত নাই। কলোলম্থর মহাসমুদ্র বুঝি মান্তুষের এই প্রশ্নকাতরতাকেই আপনার অশান্ত বক্ষোদেশে ধারণ করিয়া আছে, তাই বুঝি নীলাশ্ব্রির অনস্ত জিজ্ঞাদা। কিন্তু কিন্তুইরহস্ত ত্রবগাহ। কত দার্শনিক, কত বিজ্ঞানী জগৎ ও জীবনের রহস্তামুদ্রে আত্মনিমজ্জন করিল, কিন্তু বিশ্বের রহস্তাবরণ আজো কি সম্পূর্ণ উন্মোচিত হইয়াছে? ছলনাময়ী প্রকৃতিসুন্দরীর মুখোমুখী দাঁড়াইলে জিজ্ঞাস্থ মানবের পর্বপ্রকার উত্তত মুখরতা শুন্তিত হইয়া যায়। মুগ্রুগান্তের মান্তুষের সেই অনস্ত জিজ্ঞাদাই বুঝি নির্বাক হইয়া রহিয়াছে চিরনিস্তর্ক হিমান্তির বক্ষোদেশে—তাইতো দে এমন নিরুত্তর। বিক্রুর সমুদ্র মান্তুষের অনস্ত জিজ্ঞাদার প্রতীক, আর নিঃশক্ষ হিমাচল অগাধ বিশ্বরহস্তের ত্রেরিগম্যতার বাস্তুবমূর্তি।

# [ ৪৯ ] ভাবসম্প্রসারণ কর:

যথাসাধ্য-ভালো বলে: 'ওগো আরো-ভালো, কোন্ ষর্গপুরী তুমি করে থাকো আলো?' আরো-ভালো কেঁদে কছে: 'আমি থাকি, হাম, অকর্মণ্য দান্তিকের অক্ষম ঈর্ষায়।'

যথার্থ কর্মী যে, সে যথন কোনো কার্যে আছানিয়াগ করে, তথন এ কাজটি সর্বাপ্তমন্দরভাবে সম্পন্ন করিবার জন্ম তাহার প্রয়াসের অন্ত থাকে না। এরূপ কাজের ফলসিন্ধিকেই আমরা 'যথাসাধ্য-ভালো' বলিয়া থাকি। যাহার হতথানি শক্তি বা সাধ্য রহিয়াছে, তাহার কার্যও হইবে সেই পরিমাণ শক্তির অফুরূপ, এবং এরূপ হওয়াই স্বাভাবিক। কিন্তু এক জাতের মামুব আছে, কোনো কার্যসম্পাদনের এতটুকু শক্তি তাহাদের নাই—ইহারা অক্ষম, অকর্মণ্য, অপদার্থের দল। শক্তিমান মামুবের সম্পাদিত কর্মের প্রতি বক্রুদৃষ্টিপাত করিয়া ঈর্ষাবশত তাহারা 'আরোভালো'র দাবী জানায়। ভাবটি এই, 'আরো-ভালো' করিবার শক্তি যেন তাহাদের নিজেদের মধ্যে প্রচুর পরিমাণেই রহিয়াছে—এ কাজটি যদি তাহারা করিত তবে তাহা 'যথাসাধ্য-ভালো' না হইয়া 'আরো-ভালো' হইয়া উঠিত। পক্ষান্তরে প্রকৃত ক্রমী কথনো নিজের শক্তিসামর্থ্যের দম্ভ প্রকাশ করে না। কেবল, বাহারা অকর্মণ্য দান্তিক তাহারাই সাধ্যাতীতের গর্ব-অহংকার করিয়া বেডায়।

# [৫০] ভাবসম্প্রসারণ কর:

আগা বলে: 'আমি বড়, তুমি ছোটলোক।' গোড়া হেদে বলে: 'ভাই, ভালো, তাই হোক। ভূমি উচ্চে আছ বলে গর্বে আছ ভোর, তোমারে করেছি উচ্চ এই গর্ব মোর।

বান্তব সংসারে এমন কতকগুলি পরাশ্রমী মানুষ সর্বদা দেখিতে পাওয়া যায়, যাহারা আত্মদন্তের বশ্বতী হইয়া মানুযের বড়ো সম্পদ কৃতজ্ঞতা-শামক বস্তুটিকে জলাঞ্কলি দিতেও এতটুকু লজ্জা অমুভব করে না। যে-উদার ব্যক্তির অকৃপণ দানে এই অকৃতজ্ঞ নীচাশয় মানুষটি সামাজিক প্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছে, তাঁহাকেই সর্বপ্রকারে অন্ধীকার করা তাহার স্বভাবধর্ম হইয়া দাঁঘায়। কিন্তু মহৎক্রদম ব্যক্তি পরনির্ভরশীল অকৃতজ্জের দান্তিক আক্ষালনে কর্ণপাত করেন না—তাঁহার আনন্দ, ঐ পরাশ্রমী দান্তিকটিকে উচ্চে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছেন। মহতের অবিচল চিত্তপ্রস্কাতার প্রেক্ষাপটে উক্ত অকৃতজ্ঞের মহানুর্যভা ও জঘন্ত নীচতা আরো প্রকট হইয়া উঠে। বাঁহার অকুঠ ত্যাগের উপর আমার আত্মগুভিঠা, তাঁহাকে ছোট করার মনোবৃত্তির মধ্যে রহিয়াছে আমার চারিত্রিক দীনতারই কলক্ষলিপ্ত স্বাক্ষর। পরের দানকে স্বীকৃতি জানানোর মধ্যে অগোরবের কিছুই নাই, বরংচ ঝণীর কাছে শ্বণ

### [৫১] ভাবসম্প্রসারণ কর:

টিকি মৃণ্ডে চড়ি উঠি কছে ডগা নাড়ি: 'হাত-পা প্রত্যেক কাজে ভূল করে ভারি।' হাত-পা কহিল হাসি: 'হে অম্রান্ত চূল. কাজ করি আমরা যে, তাই করি ভূল।'

পরছিদ্রাম্বেরী অলস নিষ্ক্র্যার চরিত্রস্বরূপটিকে কবি স্বল্পকথায় কেমন চমংকার উদ্ঘাটিত করিয়াছেন! কোনো কাজই সে করিবে না, কিন্তু পরের কতকর্মের দোষক্রটি খুঁজিয়া বেড়াইতে সে বেশ পটু। পরনিন্দা, পরচর্চা, গুণীর বিরূপ সমালোচনায় এই অকর্মণ্য নিন্দকের দল একেবারে পঞ্মুখ। কাজ করিতে গেলেই ভুলপ্রমাদ ঘটিবে—যে কাজ করে, সে-ই ভুল করে। যাহার কোনোকিছুই করিবার নাই, তাহার ভুল করিবারও সম্ভাবনা নাই। কিন্তু মজার ব্যাপার এই, নির্দ্ধরা অলস অপদার্থেরাই কর্মী মান্থবের কাজের বিরূপ সমালোচনা করিয়া সময় কাটাইয়া দেয়। কিন্তু প্রকৃত কর্মী ঐ সব নিন্দকের কটাক্ষপাতের প্রতি ক্রক্ষেপ করে না, নিরলসভাবে আপন আপন কর্মসম্পাদনেই ব্যাপ্ত থাকে। ভুলক্রটি তাহারা করে, তথাপি সমাজে তাহারা আদরণীয়। আর, নির্দ্ধা নিন্দকের দল সামাজিক মান্থবের কাছে চিরকালই মুণ্য—অন্তঃসারশৃত্রতা তাহাদের জন্ত বহন করিয়া আনে শুধু অজন্ত ধিকার।

# [৫২] নিম্নোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ লিখঃ

এ ছুর্ভাগ্য দেশ হতে হে মঙ্গলমর,
দ্র করে দাও তৃমি সর্ব তৃচ্ছ ভয়।
লোকভয়, রাজভয়, মৃত্যুভয় আর
দীনপ্রাণ ছুর্বলের এ পাষাণভার
এই চির পেষণমন্ত্রণা, ধূলিতলে
এই নিত্য অবনতি, দণ্ডে পলে পলে
এই আত্ম-অপমান, অভরে বাহিরে
এই দাসত্বের রজ্জু, ত্রন্ত নতশিরে
সহস্রের পদপ্রাত্তলে বারংবার
মক্ষ্য-মর্যাদা-গর্ব চির-পরিহার—
এ বৃহৎ লজ্জারাশি চরণ-আঘাতে
চুর্ণ করি দ্র কর। মঙ্গল-প্রভাতে
মন্তক তুলিতে দাও অনন্ত আকাশে
উদার আলোকমারে উত্যুক্ত বাতাসে

মাতৃভূমির সহস্র রকমের তুঃখ-গ্লানি-লজ্জা, দেশবাসীর ভীতিবিহ্বলতা ও চারিত্রিক তুর্বলতা, পরাধীনতার বেদনা এবং প্রতি মৃহুর্তের আত্মঅবমাননা অদেশপ্রাণ কবির চিন্তকে পীড়িত করিতেছে। কবি ভগবানের কাছে প্রার্থনা জানাইতেছেন, তাঁহার করুণাম্পর্শে যেন দেশের মাতৃষ্ মহুয়াত্ব অর্জন করিয়া মাতৃভূমির গৌরবমর্যাদা প্নপ্রাতিষ্ঠিত করিতে পারে।

### [৫৩] ভাবার্থ লেখঃ

माउ फिर्त (म ध्वत्ग, मुख ध नगत, मुख यह राने हार नार्ट्ट कार्ट छ अल्ल हार नार्ट्ट कार्ट अल्ल हार नव्यामी, माउ रमहे हार्ट्ट हार्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट हार्ट हार्ट हार्ट हार्ट्ट हार्ट्ट हार्ट हार हार्ट हार हार्ट हार हार्ट हार

চাই স্বাধীনতা, চাই পক্ষের বিস্তার, বক্ষে ফিরে পেতে চাই শক্তি আপনার— পরাণে স্পর্শিতে চাই—ছি ড়িয়া বন্ধন, অনম্ভ এ জগতের হৃদ্যাপ্সক্ষা।

আধুনিক যুগের বস্তুভান্ত্রিক নাগরিক সভ্যভার মধ্যে থাকিয়া কবি নিজেকে ক্লম্ক্রখাস মনে করিতেছেন। মাহুবের আশ্লা আন্ধ চতুদিকের পাধাণকারায় অবরুদ্ধ হইয়াছে—ইহাতে ঘটিতেছে মানবের আত্মিক মৃত্যু। প্রকৃতির স্নেহস্পর্শবিজড়িত প্রাচীন ভারতের সেই আরণ্য সভ্যতাকে ফিরিয়া পাইবার জন্ম কবির প্রাণসন্তা ব্যাকুল হইয়া উঠিয়াছে। বর্তমানের বস্তুভান্ত্রিক জাবনের ভোগপদ্ধিনতা হইতে কবি মৃক্তি কামনা করেন। প্রকৃতির উদার উল্লুক্ত প্রশাস্ত পরিবেশের মধ্যে অবস্থিত থাকিয়া গভীর আধ্যাত্মিক অহুভূতির সহায়তায় বিশ্বপ্রাণকে উপলব্ধি করিতে না পারিলে ফুর্লুত মানবজীবনের সার্থকতা কোথায় প্রনাগরিক সভ্যতার ভগ্নস্ত্পের উপর প্রাদিগকে আরণ্য সভ্যতার ভিত্তি গড়িয়া ভূলিতে হইবে।

### [৫৪] নিমোদ্ধত কবিতার সারাংশ লেখ:

দেবতামন্দির মাঝে ভকত প্রবীণ জাপিতেছে জপমালা বদি নিশিদিন। হেনকালে সন্ধ্যাবেশা পৃশিমাখা দেহে বস্তহীন জার্ণ দীন পশিল সে গোছে। কহিল কাতর কপ্রে: 'গৃহ মোর নাই, একপাশে দয়া করে দেহ মোরে ঠাই।' সসংকোচে ভক্তবর কহিলেন তারে: 'আরে আরে অপবিত্র, দ্র হয়ে যারে।' সে কহিল: 'চলিলাম'; চক্ষের নিমেষে ভিখারী ধরিল মুতি দেবতার বেশে। ভক্ত কহে: 'প্রভু, মোরে কি ছল ছলিলে!' দেবতা কহিল: 'মোরে দ্র করি দিলে; জগতে দরিদ্রম্পে ফিরি দয়াতরে, গৃহহীনে গৃহ দিলে আমি থাকি ঘরে।'

জগৎসংসারের প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিয়া রুদ্ধার দেবালয়ে কেবল ভগবানের নামোচ্চারণ করিলেই ঈশ্বরসালিধ্য লাভ করা যায় না। মানুষের ভগবান মানুষ্যের মধ্যেই নিত্যবিরাজমান, জগতের ছঃখী-দরিদ্র-কাঙালের ভিতর দিয়াই ঈশ্বর ছদ্মবেশে প্রতিনিয়ত আত্মপ্রকাশ করিতেছেন। যে-মাকুষ এই আর্ডজনের সেবা করে, সে-ই যথার্থ ঈশ্বরপ্রেমিক।

### ি৫৫ বিমোদ্ধত কবিতার ভাবার্থ প্রকাশ কর:

পরের মুখে-শেখা বুলি পানীর মত কেন বলিস্? পরের ভঙ্গি নকল করে নটের মত কেন চলিস্? তোর নিজত্ব সর্বাঙ্গে তোর দিলেন ধাতা আপন হাতে, মুছে সেটুক্ বাজে হলি, গৌরব কি বাড়ল তাতে? আপনারে যে ভেঙেচুরে গড়তে চায় পরের ছাঁচে, অলীক, কাঁকি, মেকি দে জন, নামটা তার কদিন বাঁচে? পরের চুরি ছেড়ে দিয়ে আপন মাঝে ডুবে যারে, খাঁটি ধন যা সেথায় পারি, আর কোথাও পারি না রে।

অন্ধ-পরাম্পরণ সর্বৈব বর্জনীয়—ইহ মান্ত্রের অন্তনিহিত সম্ভাবনাতি, তাহার ব্যক্তিগত বিশেষ প্রতিভাকে বিনষ্ট করিয়া দেয়। নিজজের বিকাশ এবং প্রকাশেই মান্ত্রের সত্যকার প্রতিষ্ঠা, নকলকে কেহ চিরকাশীন মর্বাদা দেয় না ৴ আপনার ব্যাক্তবৈশিষ্ট্যকে মুর্গুভাবে অভিব্যক্ত করিয়া ভোলার মধ্যেই মান্ত্রের পর্ম সার্থকতা —পরাম্পর্বকে পরমার্থ জানিলে জীবনে চরম ব্যর্থতা অনিবার্য।

# [ ৫৬ ] নিম্নলিখিত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবসত্য ব্যাখ্যা কর:

তোমার কাছে আরাম চেয়ে পেলেম তথু লজ্জা,
এবার দকল অভ ছেয়ে পরাও রণদজ্জা।
ব্যাঘাত আমুক নব নব আঘাত থেয়ে অচল রব,
বক্ষে আমার ছঃথে তব বাজবে জয়ড়য়,
দেবো দকল শক্তি, লবো অভয় তব শক্ষা।

নিবিরোধ শান্তি, কেবল ভোগ-বিলাস-আরাম মামুষকে ভাহার উচ্চতর মানবসভার সর্বাঙ্গীণ বিকাশ ও প্রকাশের পথ হইতে খলিত করে—এগুলি মানবচিত্তকে জড়ত্বে আচ্ছর করিয়া কেলে। যে-মামুষ ভাহার 'ছোট-আমি'র সীমিত গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ, সে-ই চার গুর্ নিরবচ্ছির স্থখাচ্ছন্দ্য, সংঘাতহীন আরাম-সজ্যোগের জীবন। কিন্তু ইহাতে মামুষের 'বড়ো-আমি'র জ্যোতির্ম্ব অভিব্যক্তির বৃহৎ আনন্দ কোথায় ? আঘাতব্যাঘাতহীন জীবন লইয়া, ক্ষুত্র স্থাবের কাঙাল হইয়া, ছঃখভীক্বতা প্রদর্শন করিয়া তো বৃহত্তর ও মহত্তর জীবনের আত্মাদ লাভ করা যায় না। বড়ো আনন্দের পথ কুসুমান্তীর্ণ নয়—সহস্র ছঃখবেদনার কাঁটার পথেই ঘটে ভুমানন্দের সহিত মামুষের সাক্ষাৎকার। পরিপূর্ণ জীবনের সত্য উপলব্ধি করিতে

হইলে ছংখতীক হইলে চলিবে না, তাহার জন্ত বরণ করিয়া লইতে হইবে কঠিন আঘাতকে, চলিতে হইবে ক্ষকঠোর কর্মের পধে, স্বীকৃতি জানাইতে হইবে ঈশ্বের রুদ্র-আবির্ভাবকে। সকল শক্তি দিরা আঘাতসংঘাত, ব্যথাবেদনা, বাধাবিপতিকে যদি আমরা জন্ম করিতে পারি, তবেই আমরা লাভ করিব বড়ো জীবনের অক্ষম্ব আনন্দ। স্বথের কাঙাল যাহারা, আপনার ঘৃণিত দাস মনে করিয়া স্থখ তাহাদিগকে একাস্ত উপেকাভরে নিজের নিকট হইতে দ্রে সরাইয়া রাখে। অশান্তিকে, ছংথকে এড়াইয়া নয়—উহাদের অতিক্রম করিয়াই আমাদিগকে স্থখ-শান্তি-আনক্রের সহিত গভীরতর পরিচয়সাধন করিতে হইবে।

### \*\* বি. এ. বাংলার প্রশ্নশত হইতে সংকলিত \*\*

- [১] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতাংশ-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষেপে নিজের ভাষায় ব্যক্ত করঃ
- (ক) "বিশ্বের সহিত সতন্ত্র বলিয়াই যে মাসুষের গৌরব তাহা নহে। মাসুষের মধ্যে বিশ্বের সকল বৈচিত্র্যই আছে বলিয়া মাসুষ বড়। মাসুষ জড়ের সহিত জড়, তরলতার সঙ্গে তরলতা, মৃগপক্ষার সঙ্গে মৃগপক্ষা। প্রকৃতির রাজবাড়ীর নানা মহলের নানা দরজাই তাহার কাছে খোলা। কিছু খোলা থাকিলে কী হইবে ? এক-এক শ্বতুতে এক-এক মহল হইতে যখন উৎসবের নিমন্ত্রণ আদে, তখন মাসুষ যদি গ্রাহ্ম না করিয়া আপন আড়তের গদিতে পড়িয়া থাকে, তবে এমন বৃহৎ অধিকার সেকেন পাইল ? পুরা মাসুষ হইতে হইলে তাহাকে সবই হইতে হইবে, এ-কথা না মনে করিয়া মাসুষ মহুয়াছকে বিশ্ববিদ্যোহের একটি সংকীর্ণ ধ্বজাত্মরূপ খাড়া করিয়া হুলিয়া রাখিয়াছে কেন ? কেন সে দম্ভ করিয়া বার বার এ-কথা বলিতেছে, আমি জড় নহি, উদ্ভিদ্ নহি, পশু নহি, আমি মাসুষ—আমি কেবল কাজ করি ও সমালোচনা করি, শাসন করি ও বিদ্যোহ করি। কেন সে এ-কথা বলে না—আমি সমন্তই, সকলের সঙ্গেই আমার অবারিত যোগ আছে—স্বাতন্ত্রোর ধ্বজা আমার নহে।

হায় রে, সমাজদাঁড়ের পাধি! আকাশের নীল আজ বিরহিণীর চোথছটির মতো স্বপ্লাবিষ্ট, পাতার সবৃদ্ধ আজ তরুণীর কপোলের মতো নবীন, বসন্তের বাতাদ আজ মিলনের আগ্রহের মতো চঞ্চল। তবু তোর পাখাছটো আজ বন্ধ, তবু তোর পারে আজ কর্মের শিকল ঝন্ঝন্ করিয়া বাজিতেছে—এই কি মানবজন্ম!"

ব্যক্তিবৈশিষ্ট্যে বিশিষ্ট বা স্বতম্ভ হলেও মানুষ বিশ্বস্থাটির অবিচ্ছেড একটি অংশ;, বিশ্বপ্রকৃতির সঙ্গে অবারিত যোগেই তার সন্তার পরিপূর্ণ বিকাশ ও অভিন্তের সার্থকতা। বিপ্ল স্টিধারার সঙ্গে একটা নিগুচ আদ্ধীরতার সম্পর্ক রচনা করতে পারে বলেই বিশ্বসংসারে একমাত্র মাছবেরই এতথানি প্রদীপ্ত মহিমা। কিন্ত মাছব আপনার এই অতুলনীয় মর্যাদার কথা সব সময় মনে রাখে না, নিজের শুক্ শাতস্ত্রের আদ্ধবাতী উদ্ধত্যে নিজেকে সম্পূর্ণ শ্বতন্ত্র একটি জগতের অধিবাসী বলে ভাবতে থাকে। এতাবে বিশ্বপ্রকৃতির সঙ্গে তার বিচ্ছেদ ঘটে যায়। তথন প্রকৃতির সৌন্দর্য ও আনন্দের আহ্বানে মানবাদ্ধা আর সাভা দেয় না, ক্ষনরের দেবতা তার অন্তরের রুদ্ধদারে বুথা করাঘাত করে ফিরে যায়। হ্রদয় আর প্রাণ্ডের এই যে নিম্পন্দ অবস্থা, এরই নাম মাছবের আদ্ধিক অপমৃত্যু। বিশ্বপ্রকৃতির সঙ্গে বিচ্ছেদ ঘটিয়ে, নিজেকে নিশ্রাণ কর্মজালে জড়িয়ে যে-মাছ্য ক্ষেজাবন্দী হয়ে থাকতে চায়, তার মহুয়জীবন ব্যর্থ—বিভ্ছিত।

(থ) জীবনের সিংহবারে পশিমু নে-ক্রণ এ আশ্রুষ সংসারের মহানিকেত্ব, সে-ক্ষণ অজ্ঞাত মোর কোন্ শক্তি মারে স্টাইল এ বিপুল রহস্তের কোড়ে অর্ধরাত্রে মহারণাে মুকুলের মতাে। তবু তাে প্রভাতে শির করিয়া উরত যখিন নয়ন মেলি নির্থিক্ষ ধরা কনক-কিরণ-গাঁথা নীলাম্বর-পরা, নির্থিম্ব স্থাথে হৃথে খলিত সংসার, তথনি অজ্ঞাত এই রহস্ত অপার নিমেষেই মনে হল মাতৃবক্ষসম নিতাস্তই পরিচিত একাস্তই মম। রূপহীন জ্ঞানাতীত ভীষণ শক্তি ধরেছে আমার কাত্বে জননীমুরতি।

বিশ্বসংসারের কত কত রহস্ত মামুষ আবিদার করেছে, কিছ এ পৃথিবীতে জ্ঞের রহস্ত মামুষের কাছে আজো অনাবিদ্ধৃত রয়ে গিয়েছে—সন্তার আবির্ভাব-সম্পাক্ত সকল প্রশ্ন চিরনিক্সন্তর। সে কোন্ অজ্ঞাত শক্তি অজানার নিতল সমূদ্র হতে জীবনের কুলে আমাদের তুলে ধরল, কিছুই আমর। বুঝতে পারিনে। তবু তো এ ধরিত্রীকে অপরিচিতা বলে মনে হয় না, ধরিত্রীর কোলে নিজেলের আমরা অসহায় বোধ করি না। চারিদিকে জীবনের অজ্ঞান সমারোহ, আনক সৌক্ষেত্র উদ্বেল তরঙ্গলীলা; তখন ধীরে ধীরে অহুভব করতে থাকি—'মধুমুয় পৃথিবার ধূলি'—তখন প্রত্যক্ষ করি বস্কুরার স্থেহ্য মাহুষ্তি।

এ অহুভূতির মধ্য দিয়েই কবি ওই জীবনপ্রস্বিনী অজ্ঞাত শক্তির সঙ্গে জননী আর সন্তানের সম্পর্ক রচনা করেন, জননীর বংশোলগ্ন শিশুর মতো মাতৃ-নির্ভবতার প্রমা শান্তির মধ্যে আশ্রয় লন।

- [২] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবসম্প্রসারণ কর:
- কে) ''ক্রোধের আবেগ তপস্থাকে বিশ্বাসই করে না; তাহাকে নিশ্চেষ্টতা বলিয়া মনে করে, তাহাকে নিজ আন্তউদেশুসিদ্ধির অস্তরায় বলিয়া ঘূণা করে; উৎপাতের ঘারা সেই তপঃসাধনাকে চঞ্চল স্মৃতরাং নিজ্বল করিবার জন্ম উঠিয়া-পড়িয়া প্রবৃত্ত হয়। ফলকে পাকিতে দেওয়াকেই সে ওদাসীন্থ বলিয়া জ্ঞান করে, টান দিয়া ফলকে ছিঁডিয়া লওয়াকেই সে একমাত্র পৌরুষ বলিয়া জ্ঞানে। সে মনে করে যে, যে-মালী প্রতিদিন গাছের তলায় জলসেচন করিতেছে, গাছের ডালে উঠিবার সাহস নাই বলিয়াই তাহার এই দীনতা।"

জাবনে মহৎ প্রাপ্তির জন্মে অতীষ্ট ফলসিদ্ধির জন্মে সংযম, তপস্তা, চিন্তদৈর্ঘ, প্রতীক্ষা ইত্যাদি যে কতথানি আবশুক, রিপুতাড়িত মামুষের পক্ষে তা বুঝে ওঠা দত্যই কঠিন। রিপুর দারা আক্রান্ত হলে মামুষ তার অচ্ছদ্টি হারিয়ে ফেলে, অংর্ম ও মঞ্চলবোধ থেকে বিচ্যত হয়, স্বাভাবিক পথে আর বিচরণ করতে পারে না,— তখন উচ্চ খালতা-বিশুখালতাকেই সে আকাজ্জিত বস্তুলাভের একমাত্র উপায় বলে মনে করে। বড়ো কিছু পেতে হলে, মহৎ কিছু আয়ত করতে হলে, তার জত্তে যে যুখোচিত প্রস্তুতি ও দীর্ঘ প্রতীকার প্রয়োজন, এক্লপ বিকারগ্রন্থ ব্যক্তি তা কিছুতেই বঝতে চায় ন।। তার ধারণা, বলপ্রয়োগের ছারা স্বকিছ্ই লভ্য। তাই চিতের উন্মন্ততাকে সে শক্তির প্রকাশ বলে ভূল করে, যথার্থ শক্তিমানের সংঘ্য-তপস্থা আর প্রতীক্ষমানতাকে মুর্বলের নিজ্ঞিয়তা তেবে স্পর্ধাতরে তার প্রতি ঘূণা আর উপেক্ষা প্রদর্শন করতে সে বিধাগ্রন্ত হয় না। যাঠে লাঙল চালিয়ে, কোদাল চালিয়ে, জল সেচন করে, বীজ ছডিয়ে, অনেককাল ধৈর্য ধরে অপেক্ষা করেই তবে চাষী ঘণাসময়ে ক্ষেত্রের পাকা ফসল ঘরে নিয়ে আসে। এর জন্মে তার কত ছংখচর্যা, কত সহন-শীলতা, কত-না প্রশান্ত প্রতীক্ষমানতা। ধৈয়ের পথ থেকে এতটুকু বিচশিত যদি হয় ত্রে তার ঘরে ফখল আর উঠবে না। কিন্তু রিপুআক্রান্ত, বিকারগ্রন্ত, চিতের থৈর্যন্তৈর্যহীন ব্যক্তির কাছে এর কোনো মৃল্যই নেই। কোনরূপ সাধনা-ব্যতিরেকেই ফলকে দে অবিলম্বে করায়ত্ত করতে চায়-পরিণতির জন্মে প্রতীক্ষাকে সে বলে বসে বীয়হীনতা। বলাবাহল্য, শক্তির এহেন উচ্ছ ছাল অপচয় অভীষ্ঠকে দূরেই সরিয়ে রাখে, ফলসিদ্ধির যথার্থ পথ এ নয়, এপ্রে মহতী বিন্টিই অবশুদ্ধারী। অতএব,

স্পৃথিত শক্তিবশে আমরা যেন বীর্ষবানের অতন্ত্র সাধনাকে উপেকা না করি, মেন বুঝতে শিধি—ধৈর্য-তপশু।-সংঘমই মহৎ প্রাপ্তির নিশ্চিত সোপান।

(খ) দ্বার বন্ধ করে দিয়ে ভ্রমটারে রুখি,
সত্য বলে—তবে আমি কোথা দিয়ে চুকি ?
উত্তয়-সংকটে পড়ি- দ্বার রাখি খুলি,
দরের ভিতরে বেধে গেল চুলোচুলি।

মানবমনে সভ্যসন্ধিৎসা চিরজাগন্ধক রয়েছে, কিন্তু সভ্যকে আয়ন্ত করা সহজ নর। আলোর দঙ্গে অন্ধকার যেমন জড়িত, সত্যবস্তুটিও তেমনি বহু ভূললাস্তি: নানা মিথ্যার ছারা আকীর্ণ। সত্যদর্শনের জন্ত এগুলিকে স্বারো অপসারিত করা প্রয়োজন। ভূলপ্রাস্থিকে মামুষ কী ভাবে দূর করতে পারে ? এর উন্তরে বলবে।— বিচিত্র অভিজ্ঞতার আলোকে। সত্যের অন্দর্মহলে প্রবেশ করবার চাবিকাঠি তারাই খুঁজে পায় যারা নিজ জীবনে কঠোর বাস্তব অভিজ্ঞতার পথে পদচারণ করতে কৃষ্টিত ও শৃষ্কিত হয় না। নানামুখী অভিজ্ঞতাই মামুদের সকল জ্ঞানের ভিভি, আর এই জ্ঞানই চতুম্পার্বের অমপ্রমাদকে সরিয়ে সরিয়ে দিশারীর মতো মামুধকে সভ্যের মুখোমুখা এনে দাঁড় করিয়ে দেয়। বছবিচিত্র পথে অভিজ্ঞতার পদস্ঞার, সেজন্ত মনের স্কল জানালা খুলে রাথাই কর্তব্য। ভূলের অভুপ্রবেশের ভয়ে কেউ যদি মনের বাতায়ন রুদ্ধ করে দেয় তবে সভ্যেরই প্রবেশে সে বাধা দেবে। कवित्र ভाষায়—'क्श९हा वानीयग्र त्व'—जात नकन मिरकत कानाना मिरवहे व्यात्नाक আর বাণী প্রবেশ করে। এদের দূরে সরিয়ে রাখলে সভ্যের সাক্ষাৎ কদাপি মিলবে না। সংবাতের মধ্য দিয়েই মাসুষ সভ্যকে পাম, একথাটি ভুললে চলৰে না। মনের ছুরার খুলে রাখলে শ্রম ও সত্য উভয়েই একসঙ্গে প্রবেশ করবে, তাতে সৃষ্টি ছবে পরস্পরের দা**রুণ ঘন্দ, এবং এই হন্দে স**ত্যের জয় স্থনিশ্চিত।

তাহলে বুঝা বাচ্ছে, সংঘাতকে যে এড়াতে চাইবে, সত্যপ্ত তাকে অবশ্রুই পৃষ্ঠপ্রদর্শন করে। আমাদের উপনিষৎ বলেছেন—'অসতো মা দল্যময়, তম্পো মা জ্যোতির্গময়'। এখানে 'গময়' কথাটি লক্ষ্য করবার মতো। সংসারে কোনোকিছুকে এড়িয়ে নয়, সমন্ত অভিজ্ঞতাকে মাড়িয়ে গিয়েই তবে সত্যের জগতে, আলোর জগতে উত্তীর্গ হওয়া সক্তব। স্কুতরাং বলা যেতে পারে, যে-মাহ্ম্ম ভূল কোনোদিন করল না, সত্যকেও সে পেল না। খনি থেকে সোনা আহর্ করতে হলে যেমন অনেক ম্ল্যহীন পদার্থকৈ হাতে ভূলে নিতে হয় এবং তারপর ওইদব বস্তুর মধ্য হতে সোনা ক্রেড়াতে হয়, ঠিক তদ্রপ বহু মিধ্যার, বহু ভূলপ্রমাদের সন্মুখীন হলেই ত্রে সত্যের দর্শন মেলে। এইজস্তুই বলা হয়েছে সত্যবস্তুটি অভিশন্ধ ছ্র্লভ।

- [৩] যে-কোনো একটির ভাব সম্প্রসারিত কর:
- (ক) "রাখালকে কেউ ভূলেও রাজসিংহাদনে আমন্ত্রণ করে না, এইজন্মেই বটতলায় সে বাঁশি বাজাবার সময় পায়। কিন্তু যদি দৈবাৎ কেউ করে বদে, তাহলে পাঁচনিকে রাজদণ্ডের কাজে লাগাতে গিয়ে রাখালি এবং রাজত ত্বেরেই বিদ্ব ঘটে।"

'যার যেথা স্থান'—এ কথাটির মধ্যে মানবজীবনের একটি গভীর সভ্য লুকিয়ের রয়েছে। প্রত্যেক মাস্থবের বিচরণক্ষেত্র স্বভন্ত এবং সীমাবদ্ধ, যেহেতু তার অপ্রনিহিত শক্তি একটি বিশেষ সীমার হারা চিহ্নিত: যেহেতু তার রুচি, তার প্রস্তুত্তি, তার মানসপ্রবণতার গতি একটি বিশেষ দিকে পরিচালিত। সব মাস্থব, ইচ্ছা করলেই, সবকিছু হতে পারে না কিংবা করতে পায়ে না,—এই প্রুক্ত সভ্যুটি মেনে নেওয়াটাই বৃদ্ধিমানের কাজ। আমানের প্রত্যেকেরই কর্তব্য নিজের শক্তি-সামর্থোর সীমাটিকে চিনে নেওয়া, আমার মধ্য দিয়ে বিধাতা তাঁর কোন্ গোপন উদ্দেশ্যটি সাধন করতে চান, তা সঠিক উপলব্ধি করা। এ যদি করতে পারি, স্থাধাটি যদি চিনে নিতে পারি, তাহলে সমাজ বহু অনর্থ-উৎপাত থেকে রক্ষা পায়, শক্তির অপচয় আর ঘটে না। এ করতে না পায়লেই সমূহ বিপদ। এক্লপ অবস্থায় বিজ্ঞানী হতে চাইবেন কবি, কবি হতে চাইবেন রাট্রশাসক, পর্যটক হতে চাইবেন তত্ত্বপ্রা, নেষপালকের মনে ইচ্ছে জাগবে দেশের নেতৃত্বভার হাতে তুলে নিতে। তাহলে বুঝুন, এতে করে গোটা সমাজের অবস্থাটা কী হয়ে দাঁড়াবে। এহেন একটি পরিস্থিতিতে কোণায় থাকবে শৃঞ্জালা, কোথায় থাকবে শান্তি, কোথায় থাকবে সামাজিক নিরাপন্তা! আদার ব্যাপারীর পক্ষে জাহাজের খবর নেওয়াটা কি বাঞ্ছনীয় ?

আপনি কি একজন রাখাল-বালককে তার যথার্থ বিচরণভূমি গোচারণের মাঠি থেকে ডেকে নিয়ে এগে তাকে সিংহাসনে বসিয়ে দিতে চাইবেন ? বৃদ্ধিমান যদি হন, নিশ্চয়ই চাইবেন না। যদি বৃদ্ধিম্বংশ-হওয়া-বশত চান তাহলে একাজের কী পরিণাম দাঁড়াবে একবার দেখুন। পরিণামটি অতাস্ত শোচনীয়। এতে রাখাল-বালকটি তার স্বধর্ম অর্থাৎ রাখালিয়ানার ধর্ম থেকে চ্যুত হবে, এবং নিজ ধর্মটি হারিয়ে অত্যের ধর্মে হন্তক্ষেপ করতে চাইবে। সেটি হবে অবাহিত উৎপাত। বালকটির আসল কাজ মাঠে-বাটে গোচারণ, আর, তার কাঁকে জাঁকে উন্মুক্ত প্রান্তরের জানার লাকের নীচে বটেয় নিভ্ত নিরালায় বসে আপন মনে বাঁশি বাজানো। ওই বাঁশির স্থরের তেতর দিয়ে প্রতিধ্বনিত হয়ে উঠবে লীলাময়ী প্রকৃতির প্রাণের স্বরেট। শতুবঙ্গনাটাশালায় তার উপর তার রয়েছে বংশীবাদনের। নীলাকাশের আলোর গানের সঙ্গে, ঝির্ঝিয়ে বাতাদের কাঁপনের সঙ্গে, গাতীদলের 'হাখা'-রবের সঙ্গে আপনার ঘরছাড়া প্রাণের স্বর মিলাতে না

বিজ্ঞানীর অনস্ত কোতৃহল। কেবল খণ্ডবিচ্ছিন্ন প্রত্যক্ষণম্যতার মধ্যে তাঁর দৃষ্টি সীমাবদ্ধ নয়, গুধু চোথে দেখে, কানে শুনে তিনি ভূপ্ত থাকতে পারেন না। তিনি নিজের দ্র্যানী দৃষ্টিকে প্রশারিত করে ধরেন এমন একটা রহস্তময় লোকে যেখানে চক্ষ্রিন্দ্রিয় কিংবা শ্রবণেল্রিয়ের শক্তি শৌছায় না; যে-স্থ্র তাঁর কানে বাজে তা সাধারণের শ্রুতিগম্য নয়, যে আলোর কাঁপন তাঁর সদ্ধানী চোথের সম্মুথে ধরা পড়ে তা সাধারণ মাসুষের স্থুলদৃষ্টির অগম্য। শুধু তাই নয়। সাধারণ মাসুষ এই বস্তুবিশ্বে কোনো নিয়মশ্র্যা দেখতে পায় না, জগৎসংদারকে তারা অনিয়মের রাজত্ব বলেই মনে করে। বিজ্ঞানী কিন্তু সমস্ত খণ্ড-বিচ্ছিন্নতার অস্তরালে এক-এর নিয়মকে দেখতে পান. বৈচিত্র্যের মধ্যে প্রত্যক্ষ করেন অখণ্ড ঐক্যকে—চতৃষ্পার্শের বিশৃত্যালতার মধ্যে নিয়মতান্ত্রিকতার প্রতিষ্ঠাই হল তাঁর প্রধান লক্ষ্য। বিরাট বিশ্বযন্ত্রের অস্তরালবর্তী অপরিজ্ঞাত রহস্তের আবরণ-উন্মোচনই বিজ্ঞানসাধকের আদল কাজ; প্রকাশের রাজ্য থেকে অব্যক্তের স্থাব্র পর্যস্ত তাঁর অবাধ আনাগোনা, মাটির ধূলিকণা থেকে আকাশের দৌরমণ্ডল অবধি তাঁর নির্বাধ বিচরণক্ষেত্র। বিশ্বব্রমাণ্ডের সকল বস্তুর সভ্যান্য বস্তুসন্তাকে—করন্তলে আমলকবং আমন্ত করবেন, ইহাই বিজ্ঞানী র বাসনা।

বিজ্ঞানসাধকের মতো কবিত্বসাধকও বিশ্বভূবনের সভ্যকে আমাদের নয়ন-সমক্ষে ভূলে ধরেন। কবির স্থরমন্ন বাণীস্মষ্টির গভীরতম তাৎপর্য যে গুছায়িত এক মহাসত্যের দিকে অঙ্গুলিসংকেত করে, তাতে সংশয় প্রকাশের অবকাশ নেই। সমালোচক ব্যাড্লি কাব্যের ম্ল্যানিরপণপ্রসঙ্গে বলেছেনঃ "About the best poetry, and not only the best, there floats an atmosphere of infinite suggestion. Its meaning seems to beckon away beyond itself, or rather to expand into something boundless which is only focussed in it; something also, which we feel would satisfy not only the imagination but also the whole of us... Poetry has in this suggestion, this meaning, a great part of its value." এই ষে 'infinite suggestion' বা মহাদত্যের প্রতি ইঞ্চিত, এ সত্যটি কিন্তু জগৎ-ব্যাপারে কোনো সাবিক নিয়মের সভ্য নয়, অথবা পরম কোনো ভত্ত্ব-ও নয়, একে বলা যেতে পারে—ভাবের সত্য, রসোপলব্ধির সত্য। জগৎ ও জীবনের অন্তর্নিহিত ভাবগত সত্যকেই কবিশিল্পী রদের মৃতিতে প্রকাশ করেন। বস্তুসংসারকে আশ্রয় করে কবি ভাবলোকে উত্তীর্ণ হন। এই ভাবলোকে পৌছে তাঁর চিত্ত রসভনায় হয়ে ওঠে; এই রসতন্ময় মুহুর্তে তিনি যে ফছে অন্তর্দ্ ষ্টি বা বোধিদৃষ্টির অধিকারী হন, তার **निरा चालात हाकू**य करतन विश्वतक्रमरक्षत तम्भावति त्रहस्त्रमत स्मार

এরই অপর নাম বিশ্বসন্তা—দার্শনিকের ভাষায় পারমার্থিক সন্তা, আর বিজ্ঞানীর ভাষায় বস্তুসন্তা—'Reality in its transcendental and phenomenal aspect'। বহুবিচিত্রের মধ্যে অক্সপস্কল্বর পর্ম-এক-এর রূপস্কল্বর লীলা প্রত্যক্ষ করেই কবি আনন্দিত। সত্যের আনন্দময় প্রকাশের নির্মারিত অবগাহন করে তিনি ধন্তা।

তাহলে দেখা যাচ্ছে, বিজ্ঞানীর স্থায় কবিও সত্যের পূজারী। কিন্তু উভয়ের সাধনপন্থা কত পূথক। একজন স্থা সমালোচক এ পার্থকাট চমৎকার স্কৃটিয়ে তুলেছেন: "বৈজ্ঞানিক দর্বতোভাবে চেষ্টা করেন নিজের ব্যক্তিপুরুষকে, নিজের ভাবনাবেদনা, ভালোলাগা-মন্দলাগাকে তাঁর সভ্যান্থেষণ থেকে সন্নিয়ে রাখতে; তিনি সন্ধান করেন এমন বস্তুস্তা যা বিষয়ধর্মী, স্মৃতরাং বিষয়ীর অমুভবসাপেক্ষ নয়—অভিজ্ঞেয় কিন্তু অভিজ্ঞতানির্ভর নয়। পক্ষান্থরে, শিল্পীর জগৎ তাঁর হৃদয়ামুরঞ্জিত, তাঁর আনন্দবেদনা, আশাআকাজ্ঞার স্পর্শে পরিস্পন্দিত; তাঁর অন্তর্লোকের সঙ্গে তাঁর বহিবিশ্ব অঙ্গান্ধীভাবে জড়িত—হৈতাহৈত। কবির ভাষায় বলবাে, 'মামুষ সমন্ত জগৎকে হৃদয়্রস্বের যোগে আপন মানবিকতায় অধিকার করেছে, তার সাহিত্য ঘটেছে সর্বত্রই। মামুষেরা সর্বমেবাবিশস্তি।'…বিজ্ঞানের সত্য সাবিক, নিরপেক্ষ, এবং সেই কারণে নির্বস্তক [ abstract ]; শিল্পীর সত্য তেতটা সার্বজনীনতার দাবী রাখে না, কিন্তু অধিকতর বান্তবিক, কারণ তা অধিকতর মানবিক।" অতএব, সত্যকে পাওয়া উভয়েরই কক্ষ্য হলেও, ছুজনের সাধনার মার্গ বিলক্ষণ স্বতন্ত্র।

# (খ) 'হে অতীত, তুমি ভূবনে ভূবনে কাজ করে যাও গোপনে গোপনে'—

কালপ্রবাহ অনস্ত—তার গতি উদাম, তার চলা অবারণ। অনস্ত বিখে কালপ্রক্ষের পথপরিক্রমাও অনস্ত। কালের এই যে নিরবচ্ছির প্রবাহ, সাধারণ মাছ্য
কিন্তু এ-কে তার অথগুতায়-সমগ্রতার উপলব্ধি করতে পারে না; সীমাবদ্ধ বৃদ্ধি ও দৃষ্টি
দিয়ে খণ্ডিত করেই দেখে; যা অবিচ্ছির তাকে বিচ্ছির করে নিয়ে বলে—ভূত,
ভবিশ্বৎ, বর্তমান। স্কুতরাং লৌকিক ধারণায় কালপ্রোত ত্রিধা-বিভক্ত। মান্থবের
একদিকে অতীত, অন্তদিকে সন্ভাবনার ভবিশ্বৎ, আর তার মারখানটিতে সংকীণপরিসর বর্তমান। চক্ষের নিমেধে বর্তমান অতীতের অন্ধকার জঠরে বিলীন হয়ে
যাচ্ছে, আবার বিপরীত দিক থেকে সম্ভাব্য ভবিশ্বৎ এসে বর্তমানের ছানটি দখল করে
বসছে। যুগারুগান্ত ধরে কত কত ঘটনা ঘটছে, কবির ভাষায় তারা—'কুটে আর টুটে
পলকে'। যারা টুটল, অতীতের গর্ভে হারিয়ে গোপন হয়ে গেল, তাদের সংবাদ বড়
একটা কেউ রাখে না। তাই লৌকিক দৃষ্টিতে বিগত দিনের ঘটনা চির-অবল্প্র,
সম্পূর্ণ মৃত—কোনো ব্ধপে, কোনো তাবে আর সেগুলি পরিব্যক্ত হবে না।

এই শৌকিক ধারণার সঙ্গে কবির ধারণা কিন্তু মেলে না। তাঁর বক্তব্য, যা অতীতে আত্মগোপন করল তা একেবারে বিলুপ্ত হয়ে গেল না, স্থুলদৃষ্টির আডালে প্রছয় হয়ে রইল মাত্র। চারদিকে অনস্থবিন্তার সমৃদ্র, মাঝখানে ছোট্ট একটি দ্বীপ। এই মে দ্বীপটি আমাদের চোখে পড়ছে, এটা কি তার নিজের মধ্যেই সম্পূর্ণ ? কথনো নয়। চোখে না পড়লেও, আমরা সকলেই ভো জানি, এ দ্বীপের ভিজিভূমি জলের গভীরেই নিছিত রয়েছে। তাকে পাদপীঠস্বয়প না পেলে দ্বাপটির অন্তিত্বকাই সম্ভবপর হত না। তেমনি বর্তমান কালটিও আপনাতে আপনি সম্পূর্ণ নয়— অতীত-ভবিদ্যুতের মধ্যখানে সে একটি 'হাইফেন'-মাত্র। নতুন কালের সঙ্গে অতীত কাল ও ভাবীকালের যোগ অনবিচ্ছিয়, অতীতকে আশ্রয় করেই বর্তমান কাল বা নতুন কালের আগ্রপ্রকাশ; আবার, এই বর্তমানও বহন করছে ভবিদ্যুতের সংক্রেত। স্ক্রবাং কালস্থেত অথত, অবিচ্ছিয়—তার সভ্যয়প তার সমগ্রতায়।

এ ভাবে যদি দেখি তাহলে অদশ্য অতীতকে কিছতেই মত বা নিজিয় বলা যায় না, সে গোপনে গোপনে জগৎসংসারে নিজের কাজটি করেই যাচ্ছে। অতীতের এই সক্রিয়তাকে আমরা অমুভব করি আমাদের চিন্তায়, আমাদের ভাবনায়, আমাদের ধাানে, আমাদের ধারণার। মামুদের সভাতায়-সংস্কৃতিতে-ঐতিছে আপাতলপ্ত অতীত ভার উত্তরাধিকার রেখে গেছে। আমাদের মনের নিভ্ত গোপন স্তরে অতীতের পলিমৃত্তিকা যদি সঞ্চিত হয়ে না থাকতো, তাহলে বর্তমান কালের মানুষের মনোভূমি কি এতথানি উর্বর হয়ে উঠতে পারতো ? মামুষের সাধনা অথও অতীত-বর্তমান-ভবিষ্যৎকে ছুড়ে, এ সাধনা কালের সমগ্রতাকে উপেক্ষা করতে পারে না। এক-যুগের স্থপ্ন তার চরম সফলতার জন্ম অন্ত মুগের মুখের দিকে চেয়ে রয়েছে, এক-জীবনের তপস্থা অন্ত জীবনে চরিতার্থ হয়ে উঠেছে। গুরু দেশ ও কাল অবিচ্ছিল নয়, মানবদন্তাও অবিচ্ছিন। তাই তার মানস্থোগের ব্যাপ্তিও নির্বধি, বিশাল - অতীতের সঙ্গে ঐক্যবোধেই সে সভ্য। আমার বর্তমানের 'আমি'র মধ্যে লুকিয়ে রয়েছে বিশৃত অদীতের এক 'বিরাট-আমি'। স্থতবাং দেশকালের সীমায় আবদ্ধ হলেও আমার लोकिक मेखा अकहिमार लाहकाखर-कालाखीर्ग । राक्किकीराने अहक (य-कर्ण) সতা, সমষ্টিজীবনের পক্ষেও তা-ই সত্য। পূর্ববর্তীদের জীবনমাধনার প্রভাবই বর্তমানের সাধনার সৌধ গড়ে তুলছে। এই স্লাটিকে উপলব্ধি করেই কবি **बल्लाइनः १** व ११०० व्यवद्या ११५० व

> 'রেই তালো প্রতিযুগ আনে না আপন অবদান সম্পূর্ণ করে না তার গান ; অতপ্রির দীর্ঘাস রেখে দিয়ে যায় দে বাতাদে।

তাই যবে পরযুগে বাশির উচ্ছাসে বেজে ওঠে গানখানি তার যাঝে স্বদূরের বাণী

কোথায় লুকায়ে থাকে, কী বলৈ সে, বুঝিতে কে পারে।'

একটু ভাবলেই বুঝতে পারা যায়, অতীতে যা হারিয়ে গেলো, সে সম্পূর্ণ লুপ্ত হয়ে যায় না, বর্তমানের বুকে ভিন্নমূভিতে আত্মপ্রকাশ করে; যা ছিল স্থল তা ক্ষ্ম ভাবময়, মনোময় হয়ে ওঠে। এ কারণে কবি অতীতকে অস্বীকার করতে পারেন না। তাকে স্বাকৃতি জানিয়েই তাঁর প্রতিভা লোকোন্তর হয়ে ওঠে। এই স্বাকৃতি না পেলে বিশ্বজাধনের সঙ্গে আমাদের কোনো যোগ রক্ষিত হত না, যুগযুগান্তের মানবজাতি সমুদ্রবক্ষে এক-একটি দ্বীপের মতো বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়তো। কবির নিকট অতীত জীবত্ত, অতীত সক্রিয়, অতীত দৃষ্টির অগম্য হলেও শক্তিমান। নীরব অতীতকে মুখরতা দান না করে তিনি ক্ষান্ত থাকবেন না। তার গোপনসঞ্চারিণী শক্তি তাঁকে বিশ্বিত করে। তাই তো কবিকে বলতে তানি ই

'ক্থা কণ্ড, কথা কও।

শুক্র অতীত, হে গোপনচারী, অচেতন তুমি নও,
কথা কেন নাহি কও।

শুক্র স্থার শুনেছি আমার মর্মের মাঝখানে,
কত দিবসের কত সঞ্চয় রেখে যাও মোর প্রাণে।

হে অতীত, তুমি ভ্বনে ভ্বনে
কাজ করে যাও গোপনে গোপনে,
ম্থর দিনের চপলতা-মাঝে শ্বির হয়ে তুমি রও।

হে অতীত, তুমি গোপন হদরে কথা কও কথা কও।

## [৫] ভাবসম্প্রসারণ কর:

পেঁচা রাষ্ট্র করে দেয় পেলে কোনো ছুডা:
জান না আমার দঙ্গে সংযের শক্ততা ?

যে ক্ষুদ্র এবং নীচমনা, মহতের প্রতি তাহার ঈধার অস্ত নাই। শ্রেষ্ঠকে নিন্দা করিয়াই সে নিজের নিরুঠতাকে আবৃত করিয়া রাখিতে চায়। ঘাহার নিকটে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইবার মতো শক্তি তাহার নাই, সেই শ্রেষ্কেয় শক্তিমানকে নিজের শক্ত বলিয়া রটনা করিয়াই সে আক্মপ্রসাদ আকাজ্ঞা করে। হীনচেতা ভীরু এই বলিয়াই আত্মর্মাদা বাড়াইতে চেটা করে যে, শক্তিমান মহতের অপেক্ষা সে কোনো অংশে হীন নম্মনিছক শক্ততাবশতই সে উক্ত শক্তিমানকে এড়াইয়া চলে, তাহার ভয়ে কখনই সে

ভীত হয় না। অর্থাৎ, রাত্তির অন্ধকারে আত্মগোপনকারী পেচক যেমন স্থের সহিত করিত প্রতিদ্বন্দিতার কথা ঘোষণা করিয়া স্বগৌরব বাড়াইতে প্রয়াস পায়, এই ভাতীয় নীচাশয়দের মনোরতিও ঠিক সেইক্লপ।

#### ি৬ ভাবসম্প্রসারণ কর:

বাবুই-পাথীরে ডাকি কহিছে চড়াই:
'কুঁড়ে ঘরে থেকে কর শিল্পের বড়াই।
আমি থাকি মহাস্থথে অট্টালিকা-'পরে
তুমি কত কট পাও রোদ-বৃষ্টি-ঝড়ে।'
বাবুই হাদিয়া কহে: 'দল্ভেহ কি তার,
কট পাই তবু থাকি নিজের বাসায়।
পাকা হোক, তবু ভাই পরের ও বাসা,
নিজ হাতে গড়া মোর কুঁড়ে ঘর খাসা।'

যিনি স্বাবলম্বী এবং স্বাধীন, সংসারে তাঁহার অপেকা সুখী আর কেহই নাই। তাঁহার অভাব থাকিতে পারে, ছংখদারিদ্র্য থাকিতে পারে, সংসারের নানা ঝড-ঝাপটায় তাঁহাকে বিত্রত ও বিপন্ন থাকিতে হইতে পারে। তথাপি স্বাধীনতার পৌরবে তিনি গৌরবান্বিত, সহস্র ছংখবেদনার মধ্যেও স্বহন্তনির্মিত পর্ণকৃটীরখানিকেই তাঁহার স্বর্গের অমরাবতী বিশিয়া মনে হইতে থাকে।

অপরপক্তে, যে ত্র্বন্মতি, সে নিজ্য-পরাশ্রয়ী হইয়া থাকিতেই ভালোবাসে।
ভাহার নিজের কিছুমাত্র যোগ্যতা নাই, পরের উপরে ভর করিয়াই নিশ্চিস্ত বিলাসে
দিনগুলি সে কাটাইয়া যাইতে চায়। কিন্তু এই সভ্যটি ভাহার ক্রম্মম হয় না য়ে,
আপাতত যত স্থাবেই সে কাল কাটাক, বস্তুত পরের অম্প্রাহের উপরেই ভাহার
স্থিতি। স্বাবলম্বী দরিদ্র বাবুইকে ব্যঙ্গ করিবার মুযোগ পরজীবী চড়ুই গ্রহণ করিয়া
থাকে। কিন্তু ইহা চড়ুইয়ের স্মরণ থাকে না যে, পরের গৃহ হইতে যেদিন সে,
বিভাড়িত হইবে, সেদিন কোথাও সামান্ত আশ্রেয় পর্যস্ত ভাহার জ্টিবে না। অপরপক্তে,
নিজের রচিত দরিদ্র নীড়ে বাবুই নিশ্চিম্তে ভাহার দিনযাপন করিয়া যাইবে।

### [৭] ভাবসম্প্রসারণ কর:

'কে লইবে মোর কার্য ?' কছে সন্ধ্যারবি। শুনিয়া জগং রছে নিরুত্তর ছবি। মাটীর প্রদীপ ছিল, সে কহিল: 'স্বামী! আমার যেটুকু সাধ্য করিব তা আমি।' অবস্থার দীনতা মহুগ্রন্থ ও প্রতিভার প্রতিবন্ধক নয়। আপাতদৃষ্টিতে যে ক্ষ্দ্র তাহার অন্তরেও বহুক্তের মহৎ শক্তির অগ্নিশিখা নিহিত থাকে। ইহা প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় যে, কোনো একটি বিশিষ্ট দায়িত্ব পালনের ভার অনেক বিরাট শক্তিমানও লইতে পারেন না, অপরপক্ষে অভ্যন্ত সামান্তের হারা তাহা সম্ভব হইয়া উঠে। উল্লিখিত প্রসঙ্গে এই সভ্যটিই চিত্রিত হইয়াছে।

দিনকর স্থা যথন সন্ধ্যায় বিদায় গ্রহণ করিতেছে, তথন তমসাবৃত পৃথিবীতে আলোক বিতরণ করিবার দায়িত্ব কেহই লইতেছে না। উচ্চচ্ছ পর্বত, ছুর্গম অরণ্য বা গর্জনমুখর সমৃদ্ধ—কাহারও কণামাত্র কিরণদান করিবার সামর্থ্য নাই, সকলেই লজ্জায় নান হইয়া আছে। অথচ ঠিক সেই মুহুর্ভেই নগণ্য দীপশিখা এই কর্তব্য গ্রহণ করিবার জন্ম অগ্রসর হইয়া আসিয়াছে। লোকসেবার হ্রহ ব্রত লইবার ক্ষমতা যখন সমাজের শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিগণ্ড লইতে পারিতেছেন না, তথন দীনাতিদীন একজন মাহুষ আসিয়া সেই পুণ্যকর্মে আজ্বনিয়োগ করিতেছে—এরপ ঘটনা সংসারে একান্ত বিরল নয়।

#### ি৮ বিস্প্রসারণ কর:

বোল্তা কহিল এসে : 'কুদ মউচাক, এরি তরে মধুকর এত কর জাঁক ?' মধুকর কহে তারে: 'তুমি এস তাই, আরো কুদ্র মউচাক রচ, দেখি তাই।'

এক-ধরণের মামুষ এই সংসারে প্রতিনিয়তই চোথে পড়ে—যাহারা অন্তের সমালোচনা করিতেই তৎপর, অথচ নিজেদের কিছুই করিবার ক্ষমতা নাই। তাহারা কটুভাষী, বাক্যযন্ত্রণায় অঞ্চকে জর্জারত করিতেই মাত্র তাহারা অভ্যন্ত। নিজেরা কিছুই করিতে প্রস্তুত নয়, অত্যে যথাশক্তি কিছু গড়িয়া তুলিলে তাহাকেও তাহারা বাঙ্গবিদ্রুপের আঘাত হানিতে থাকিবে। বোল্তা ও মৌমাছির উপমা এই সত্যটি ফুটাইবার জন্মই ব্যবন্ত হইয়াছে।

বস্তুত বোল্তাকে তুলনা করা যাইতে পারে ছুমুখ সমালোচকের সঙ্গে। তাহার কোনো স্বাহীকমতা নাই, অথচ যে-সাহিত্যিক নিজের শিল্পপ্রতিভাবনে রসের মধুচক্র নির্মাণ করিয়া চলিয়াছেন, তাঁহাকে অসম্মান করাই তাহার একমাত্র কাজ। অকর্মা বিশ্বনিন্দকের তাহা ছাড়া আর কী-ই বা করণীয় থাকিতে পারে। যাহাদের নিন্দা সে প্রতিম্পুর্তে করিয়া বেড়ায়, তাহাদের কীতিতে সে অক্ষম ইর্মায় দম্ম হয় বলিয়াই এই ভাবে বোল্তার মতো হল ফুটাইয়া চলে। কারণ, শিল্পী-মৌমাছির মতো মধুচক্রের একটি খণ্ডাংশ রচনা করিবার মতো ক্ষমতাও তাহার নাই।

### ি৯ ী ভাবসম্প্রসারণ কর:

বিপদ মোরে রক্ষা কর, এ নহে মোর প্রার্থনা, বিপদে আমি না যেন করি ভর। ছঃখ তাপে ব্যথিত চিতে নাই বা দিলে সাত্তনা, ছঃখে যেন করিতে পারি জয়।

সংকটমূহুর্তে আন্ধ্রাণের জন্ম যে ভগবানের নিকট কাতর প্রার্থনা জানায়, ভগবান কথনই তাহাকে রক্ষা করেন না। কারণ, বিম্নবিপদের সহিত অকুতোভয়ে সংগ্রাম করাই মানুষের মনুষাত্ব, ভগকে জয় করিতে পারাই তাহার জীবনের সার্থকতা। সংসারে জন্মলাভ করিলেই প্রাকৃতিক নিয়মের অপরিহার্যতায় মানুষকে রাশীকৃত দুঃখনবেদনার সন্মুখান হইতে হইবে—নিভীক বক্ষোপটে আঘাতের পর আঘাত বরণ করিয়া লইয়া তাহাকে অগ্রশর হইতে হইবে স্কার্যসাধনের পুণ্যব্রতে। ত্বংখ হইবে তাহার কপ্রের মণিহার, আঘাত হইবে তাহার মাথার মৃক্ট, সংগ্রাম হইবে তাহার জয়থাত্রা।

্য-ভীক ও মৃচ এই সংগ্রামকে তয় করে, সে মহুষ্যত্বের মহৎ অধিকার হইতে বঞ্চিত। তগবান এই তীকুকে কদাপি মার্জনা করেন না। অতএব, যিনি যথার্থ মানুষ্ তিনি শ্লথপ্রাণ তুর্বলের মতো দিখুরের অনুগ্রহ তিক্ষা করিয়া স্বীয় মানবতার অব্যাননা করিতে প্রস্তুত নন—তিনি আত্মশক্তিতে নির্ভির করিয়া জীবনসংগ্রামে বীরের ভার অগ্রসর হন। তুঃখবিপদকে জয় করিয়া তিনি রক্ষা করেন মহুষ্যত্বের মর্যাদা, এবং ভাঁহার সেই সংগ্রামা শক্তির উপর অক্সপণ ভাবে বর্ষিত হয় বিশ্বস্তুইার অমৃত্যম আণীর্বাদ।

### [১০] ভাবসম্প্রসারণ কর:

বেথায় থাকে স্বার অধ্য দীনের হতে দীন,
সেইথানে যে চরণ তোমার রাজে,
স্বার পিছে স্বার নীচে স্বহারাদের মাথে।
যখন তোমার প্রণাম করি আমি,
প্রণাম অমার কোনখানে যায় থামি—
তোমার চরণ যেথায় নামে অপ্যানের তলে
সেথায় আমার প্রণাম নামে না যে—
স্বার পিছে স্বার নীচে স্বহারাদের মাথে।

লাঞ্ছিত ও তুর্গত জনগণের হৃদয়েই বিশ্বনিয়ন্তা ভগবান বাদ করেন। সমাজের কোটি কোটি অপমানিত ও দারিদ্রাগ্রন্ত মামুষ যেখানে তৃঃসহ তৃঃখে কালাভিপাত কবিতেছে. সেইখানেই আশ্রন্থ গ্রহণ করিয়াছেন গণদেবতা নারায়ণ। কারণ, তিনি আর্তের বন্ধু। আজ লোভের বর্বর বিকার সমষ্টিকে মৃষ্টিমেরের শোষণসামগ্রীতে পরিণত করিরাছে, আজ সমাজের শীর্ষন্থ ধনাভিমানীর দল অত্যাচার ও নিষ্ঠুরতার প্রতীক মাত্র। তাই দেবতা ধনীর রত্বমন্দির ছাড়িয়া দরিদ্রের জীর্ণ গৃহেই খুঁজিয়া পাইয়াছেন যথান্থান। মতরাং এই ছংখী ও লাঞ্চিত জনগণের সেবা করিলেই ভগবানের সেবা করা হইবে, ইহাদের পূজাতেই জনগণের দেবতা পূজিত হইবেন। এই ভাগাহত ও সমাজ-বিজ্ঞিতদের মৃক্তি দিলেই মৃক্তি পাইবে আগামী দিনের প্রাণজাক্ষরী।

সামী বিবেকানন্দ নরম্পা নারায়ণকে বন্ধনা জানাইয়া বলিয়াছেন: 'বছয়পে সন্মুখে তোমার, ছাড়ি কোথা পুঁজিছ ঈরর!'—উভিটি বর্ণে বর্ণে বর্তা। প্রতিনিয়ত চোথের সামনে এই নরনারায়ণকে দেখিয়াও আমরা দেখিতে পাই না—'মায়্যের নারায়ণে তবুও করি না নমস্কার!' আমাদের অহমিকা ও দৃষ্টির অক্ষ্ততাহেতু আমরা সত্য হইতে দ্রে সরিয়। থাকি—দীনের মধ্যেই দীননাথ আছেন, একথা জানিয়াও উপয়ুক্ত বিনয় ও প্রাদাহকারে তাহাকে বরণ করিয়া লইবার শক্তি আমাদের নাই। ইহারই অনিবার্থ পরিণাম হইল, আমরা জাতিগতভাবে অবক্ষয়ের পথে অগ্রদর হাতছি। গণদেবতাকে পুলামন্দিরে প্রতিষ্ঠিত করিতে পারিলে তবেই আমরা আজ এ বিপর্যয়ের হাত হইতে রক্ষা পাইব।

### [১১] ভাবসম্প্রসারণ কর:

श्रिश्नि, श्रिष्ठ पृष्ठ, श्रिष्ठ मिनहीना, मकलात नित्य शाक—नीठ छम ज्ञतन विष्य श्रिष्ठ प्रत श्रिष्ठ व्या श्रिष्ठ व्या श्रिष्ठ व्या श्रिष्ठ नाहि कर प्रशी। श्रिष्ठ निर्मा विश्व विमानिना, मोन्य विकलि एठान विष्यंत नम्रतः , विश्व विद्या विकलि एठान विष्यंत नम्रतः , विश्व विद्या है । एक निर्मा, पूर्ना पृष्ठि तर्ष्य शास्त्र थरन। एक श्रिष्ठ प्रति । विश्व एठात एठान विविचाता, विश्व एठात एठान वार्थ श्रिष्ठ प्रति । न्य प्रता विविचार विविचार

পৃথিবীর ধূলিকে বিশ্বমান্ত্রকারণে কল্পনা করা যাইতে পারে। জননী যেমন ভাঁছার ভালোমন্দ সমস্ত সন্তানসন্ততিকেই নিবিচারে হৃদয়ে ধারণ করেন, কাছারও প্রতি ষেমন ভাঁছার পক্ষপাত নাই; যেমন করিয়া নিজ সন্তানকে অপরিসীম সেবায় যত্নে তিনি লালনপালন করেন,—সংসারে বহাইয়া দেন স্লেহের অমৃতধারা; গৃহকর্মের নিভ্তিতে নিজেকে পুকাইয়া রাবিয়া সকলকে স্থী করিতে প্রয়াস পান, ক্লান্ত সন্তানকে নিজের বক্ষে সন্তেহে ব্য পাড়াইয়া রাখেন—পৃথিবীর ধূলাও যেন সেই মান্ত্রেরই প্রতীক। নেপথ্যচারিলী সেবাময়ী জননীর মতো সর্বজনের পদতলে পড়িয়া থাকিয়াও এই ধূলিমাতা কোটি কোটি মর্ত্যসন্তানকে স্থীয় অঙ্কে ধারণ করিয়া আছেন। জননী গৃহকর্মের প্রয়াজনে মলিনবসনাবৃতা হইয়া থাকিলেও তাঁহার সমৃদ্ধ সংসারের গৌরবে তিনি রাজেন্দ্রাণী, পৃথিবীর মান ধূলিও সেইয়প শোভায়-সৌন্দর্যে, কুলে ফলে মহীয়সী, ধনেধান্তে তাঁহার ভাণ্ডার পরিপূর্ণ। ব্যথিত ক্লান্ত প্রাণীদের নিজ অঙ্কে লইয়া তিনি বিশ্রাম দেন, পরক্ষণেই নবজাতকের আনন্দকাকলিতে তাঁহার মৃৎসংসার মৃথর হইয়া উঠে। বৃহৎ আনন্দময় সংসারের কর্মচঞ্চল গৃহিণীকে মলিনবসনা দেখিয়াই যেমন তাঁহাকে দীনা বলিয়া অভিহিত করা যায় না, তেমনি পৃথিবীর ধূলিও নিছক মালিজই নয়, তাহা ঐশ্বর্যক্ষপণী বিশ্বধাতীর বহিরাবরণ-মাত্র।

## [ ১২ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদের অন্তর্নিহিত ভাবটি সম্প্রসারিত কর:

"বাংলার ইতিহাস চাই—নহিলে বাঙালী কখনো মামুষ হইবে না। যাহার মনে থাকে যে, এ বংশ হইতে কখনো মামুষের কাজ হয় নাই, তাহা হইতে কখনো মামুষের কাজ হয় নাই, তাহা হইতে কখনো মামুষের কাজ হয় না। তাহার মনে হয়, বংশে রক্তের দোষ আছে। তিক্ত নিম্বর্কের বীজে তিক্ত নিম্বই জন্মে—মাকালের বীজে মাকালই কলে। যে-বাঙালীরা মনে জানে যে, তাহাদের পূর্বপুরুষদিগের কখনো গৌরব ছিল না, তাহারা ছুর্বল, অসার, গৌরবশ্রু তিন্ন অভ্য অবস্থাপ্রাপ্তির ভরসা করে না—চেটা করে না। চেটা তিন্ন সিদ্ধিও হয় না।"

প্রত্যেক জাতির ইতিহাসই তাহার নৈতিক তিত্তি। এই বিশেষ তিত্তিটি আশ্রর করিয়াই তাহার স্ববিশাল সমাজনৌধ গড়িয়া ওঠে, রচিত হয় তাহার উন্নতির স্বর্ণচুড্জন্ত। কিন্তু যে-জাতির ইতিহাস নাই, সে আল্পপ্রতিষ্ঠা লাভ করিবে কিসের সহায়তায় ? বিদেশীর রচিত ইতিহাসে আমরা এতকাল আল্পনিকাই শুনিয়া আসিয়াছি, শুনিয়া আসিয়াছি—আমরা তীক, ত্বল ও বর্বর; আমরা সতীদাহ করিয়াছি, প্রাগৈতিহাসিক বর্বরতায় অক্ষকৃপহত্যার অক্ষান করিয়াছি, কাপুক্ষের মতো রণক্ষেত্র হইতে পলায়ন করিয়া বারে বারে পরাজয় বরণ করিয়াছি। এই মিধ্যা ইতিহাস পড়িয়া, বিজেতাদের নিকট ক্রমাগত এই অসত্য ভাষণ শুনিয়া শুনিয়া, নিজেদের সম্প্রক সমন্ত শ্রুছাই আমরা হারাইয়া ফেলিয়াছি।

তাই দেশের অতীত গৌরব এবং ঐতিহের প্রতি আমাদের আছা নাই, আমরা নিজম সংস্কৃতিকে বিসর্জন দিয়া প্রপদলেহী হইতেছি—শিক্ষাদীকা হইতে শুরু করিয়া, অশনবসন পর্যন্ত প্রহারে আনতজাস্থ হইয়া আমরা ডিকা করিতেছি। আজ শোচনীয় জাতিগত অধংপতনের ইহাই প্রধানতম কারণ। যদি আমাদের পূর্বগোরবে ফিরিয়া যাইতে হয়, বিনষ্ট মহিমার পুনক্ষার করিতে হয় এবং জাতীয় বৈশিষ্ট্য রক্ষা করিতে হয়, তাহা হইলে নৃতন করিয়া আমাদের ইতিহাদ রচনা করিতে হইবে। মৌদিক চিন্তা, গবেষণা ও শ্রমের সাহাযে। আমাদের অতীত গোরবের কাছিনী, আমাদের শোর্যবীর্য, শিক্ষাদীক্ষার ইতিরত প্রচার করিতে হইবে। একমাত্র ইহার হারাই জাতি হারানো আম্লাক্তিকে ফিরিয়া পাইবে, ইহাতেই তাহার উরতির স্বদৃচ্ ভিত্তি গড়িয়া উঠিবে।

# [ ১৩ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদে যে-বিতর্ক [Controversy] রহিয়াছে তাহা কী, বুঝাইয়া বল ঃ

"প্রাচীনের বিরুদ্ধে আধুনিকের অভিযোগ এই যে, ভাঁহারা প্রধানত কেবল আকাশকুস্থমই রচিয়া গিয়াছেন। এইজন্য ভাঁহাদের স্থাষ্ট স্থান্দর অর্থাৎ নয়নাভিরাম হইতে পারে, কিন্তু ঠিক এইজন্মই ভাহা চিত্তের অন্তর্গন বস্তু হইতে পারে না। একালের শিল্পী বলিভেছেন, সভ্য যেমন আছে তেমনটি করিয়া দেখাও—ভাহা স্থান্দর হইল কিনা সেদিকে দৃষ্টি দিবার প্রয়োজন নাই। জগতে অস্থান্দর প্রীহীন জিনিসের অভাব নাই, স্পাইরহস্থের অনেকখানিই ভাহারা জুডিয়া আছে। সেগুলি বাদ দিয়া ফল কী, বা রাখিয়া-ঢাকিয়া দেখাইবার চেটাভেই বা লাভ কী ? 'মা বিরাজেন সর্বহটে'—স্থভরাং দেখাও ভাঁর সভ্যকার মূর্ভি। সভ্যের কোনো অলংকার, কোনো প্রসাধনে প্রয়োজন নাই। শিশুর মভো সভ্যেরও উলক্ষ মৃতিই স্থাভাবিক ও স্থান । সভ্যকে সভ্য হিসাবে দেখাও, ভাহাতেই সভ্যের সৌন্দর্য।"

সাহিত্যবিচার ও সাহিত্যসমালোচনার ক্ষেত্রে বর্তমানে ছুইটি ভিল্লমুখী মতবাদ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে—আদর্শবাদ ও বান্তববাদ। এই ছুইটি মতবাদকে ইংরেজীতে বলা হয় 'Idealism' ও 'Realism'। সাহিত্যে ঘাঁহারা বান্তববাদী বা রিয়ালিই, তাঁহারা প্রাচীনপন্থী আদর্শবাদী সাহিত্যপ্রষ্ঠা ও সমালোচকদের বিরুদ্ধে নানা অভিযোগ উত্থাপন করিয়াছেন। আদর্শবাদী সাহিত্যের বিরুদ্ধে বস্ততন্ত্রবাদিদের প্রধান অভিযোগ এই যে, আদর্শবাদপ্রণোদিত সাহিত্য অবান্তব। ইহা স্কর্মর হইতে পারে, কিন্তু বান্তব জীবনের সঙ্গে ইহার সম্পর্ক নিবিড় এবং গভীর নয়। বর্তমান যুগে মান্তবের প্রাত্যহিক জীবনকে কেন্দ্র করিয়া যে-কুটিল কুশ্রীতা প্রতিনিয়ত আবর্তিত বিবতিত হইতেছে আদর্শবাদী সাহিত্যে তাহার কোনো রূপায়ণ নাই। বস্ততন্ত্রবাদিদের মতে এই শ্রেণীর সাহিত্য জীবনসত্যবিমুধ। ইহা তথু সত্যের নয়নাভিরাম রূপটি দেখিতে পাইয়াছে; সত্যের বিরূপ দিকটি, নয় বীভৎস মৃতিটি ইহার দৃষ্টির বাহিরেই রহিয়া গিয়াছে। স্করমাং জগৎ এবং জীবনসত্যের সামগ্রিক রূপটি আদর্শবাদী সাহিত্যে ধরা

পড়ে নাই। ধরা পড়ে নাই বলিয়াই উহা আমাদের স্তদয় তেম্ন আকর্ষণ করিছে পারে না। রিয়ালিস্টদের কাছে আইডিফালিস্ট সাহিত্যস্রস্তা প্লায়নামনোবৃত্তি < Escapism-এর অপরাধে অপরাধী।

আদর্শবাদী সাহিত্যিক বলেন, কুঞ্জীতা, নগ্নতা, বীভৎসতা জীবনে স্তা হইতে পারে, কিন্তু তাই বলিয়া সেই স্তাটিকে উলস্তারে সাহিত্যে প্রচার করিতেই যে হইবে, এমন কোনো কথা নাই। কেননা, সাহিত্যালিল্ল জগৎ এবং জীবনের প্রভিছবি বা আন্ধ-অসুকরণমাত্র নয়। মাসুষের জীবনে অনেক-কিছু হটে। তাই বলিয়া সাহিত্যেও যে ইহার স্বকিছুকেই যথাযথ প্রতিকলিত করিয়া তুলিতে হইবে, তাহা তো হা সাহিত্য স্থাই, জীবনের কটোগ্রাফি নয়—জীবধর্ম ও জীবনস্ত্য এবং সাহিত্যধর্ম ও সাহিত্যপত্য ভিন্নতর জিনিস। সাহিত্য যেহেতু একটা শিল্প, সেহেতু তাহার আবরণ চাই, আতরণ চাই। ইহার জন্ম প্রয়োজন কবিকল্পনার, স্বরের, রঙের, আভাস ও ইলিতের—ইহানের বাদ দিয়া শিল্পস্থি অসম্ভব।

কিন্ত বান্তববাদী সাহিত্যিক 'আট কর্ আটস্ সেক্'-এর পক্ষপাতী। ভাঁছারা বলেন, সাহিত্যে শুধু মানবজীবনের উচ্চতম শাখার ফুলকেই দেখাইলে চলিবে না— যতই কুন্সী হোক, উহাব সলে রক্তমুখী অজস্র কাঁটাকেও দেখাইতে হইবে, নতুবা সাহিত্য বৃহত্তর জীবনসত্য হইতে অপ্ত হইতে বাধ্য। প্রতরাং সভাের মৃতিটিকে সাহিত্যে উলকভাবেই প্রদর্শন করিতে হইবে।

দাহিত্যশিল্পের ক্ষেত্রে মোটামুটি ইহাই হই তেছে আই ডিয়ালিজম ও রিয়ালিজমের ছল। একদল প্রান্থী স্থান্দর এবং শিব-আদর্শের উপাদাক, অন্তদল কাচ বাস্তবের প্রকাতী। কিছ আমাদের মনে রাখিতে হইবে, কেবল উচ্চ-আদর্শের প্রচার কিংবা বাস্তব উপাদানের প্রাচুর্য থাকিলেই দাহিত্য যে প্রথমশ্রেণীর স্পষ্ট হইরা উঠিবে, এমন কোনো কথা নাই। রচিয়ন্তার যথার্থ স্থজনী প্রতিভাই আদর্শ ও বাত্তবকে রসমণ্ডিত ক্রপমৃতি দান করে। গাহিত্য ক্লপ-রস-বিলসিত বাণীবিগ্রহ ছাড়া আর কিছু নয়। এই হিসাবে সন্ত্যকার আদর্শবাদী সাহিত্যও যেমন সংহিত্য, তেমনি রসোন্তীর্ণ বাত্তবাদী সাহিত্যও সাহিত্য—ইহাদের মধ্যে যে-পার্থক্য, ভাহা কেবল দৃষ্টিভঙ্গির। 'বস্তুতন্ত ও ভাবতন্ত্র রসস্প্রের ছই ভিন্ন কৌশল। এই ছুই কৌশলের স্থাই রসের মধ্যে আলাদের প্রভেদ আছে, কিন্তু রসভের প্রভেদ নাই।'

[ ১৪ ] নিমোদ্ধত অংশের অন্তনিহিত ভাবটি পরিকুট কর:

ক্ষমা যেখা ক্ষীণ ছুর্বলতা, হে ক্ষদ্র, নিষ্ঠুর যেন হতে পারি তথা তোমার আদেশে; বেন রসনার মুম সত্য বাক্য ঝলি উঠে খর খড়াসম তোমার ইঙ্গিতে। ধেন রাখি তব মান ভোমার বিচারাসনে লয়ে নিজ স্থান। অভায় যে করে আর অভায় ধে সহে, তব স্থাা খেন ভারে ভৃণসম দহে।

্রৈকার অপেকা অপরাধ মাকুষের আর কিছুই নাই। এই তীরুতার প্রানি আচ্চাদন করার জন্থ অনেক সময়েই আমরা ইহাকে ক্যার ছ্মাবেশ পরাই— উদারতার আবরণে আবৃত করি আ্যাদের কাপুরুষতাকে। এহেন মিথ্যাচারের ছারা আ্যাদের বিবেক কলুষিত হং, মহুমান্থ অপ্যানিত হয়। বিশ্বস্থার স্বেহ সীমাহীন, অপার করুণায় এই সংসারকে তিনি লালন করিয়া থাকেন।

কিন্তু শাসন সেহেরই অপরিহার্য একটি অঙ্গ! তাই প্রয়োজন-বিশেষে ঈশ্বর ফুড্র-ভয়ংকরের প্রলম্মতি ধারণ করেন,—অন্তায়, পাপ ও মিধ্যাকে বিচূর্ণ করিয়া 'সভাম্ শিবম্ সুন্দরম্'-কে স্থমহিমার পুনং সংস্থাপিত করেন। বিশ্ববিধাতার এই নির্দেশ আমাদের গ্রহণীয়। অন্তায় ও অসত্যের বিক্লমে আমাদের ক্রোধ যেন বঙ্কগর্জনে ভাঙিয়া পড়ে, মিধ্যাকে যেন আমরা কোনদিন মার্জনা না করি। এই ব্রত হইতে যদি আমরা এই হই, যদি ক্ষমার মুখোস পরিয়া আমাদের তীক্তাকে প্রছন্ন রাখিতে প্রয়োস পাই, তাহা হইলে আমরা বিশ্বনিমন্তার শাখত বিধিকে ক্রমন করিব, এবং তাহার ফলে ক্ষমের রোবার্মিতে শুক্ ভূণপর্ণের মতো তম্ম হইয়া যাইব।

অভারকারী যে অপরাধী, ইহা যেমন সত্য,—অক্সায়কে যে সন্থ করিয়া চলে তাহার অপরাধও অমুদ্ধপ কারণ, অভায়কে দণ্ডিত না করার অর্থ ই তাহাকে প্রশ্রম দেওয়া, এবং এই প্রশ্রমনীতির অনিবার্য পরিণাম হইতেছে সংসারে-সমাজে শোচনীয় বিপর্যয় ও বিশৃষ্কালার সৃষ্টি।

[১৫] নিমলিখিত অফুচ্ছেদটির ভাবসত্য তোমার নিজের ভাষায় প্রকাশ কর:

ক্র "পদার্থবিভার অন্তর্গত গতিবিজ্ঞানে একটা সিদ্ধান্ত আছে যে, সময়মতো আকিয়া থাকিয়া একটু একটু ধাকা দিলে হিমাচলের মতো প্রকাশু পদার্থ টাকেও কাঁপাইতে বা ধরাশায়ী করা ঘাইতে পারে। কৈলাসপর্বত তুলিবার জন্ম বাবণের এবং গন্ধমাদন উন্ভোলনের জন্য হন্মানের মতো মহাবীরের দরকার হইয়াছিল। কিন্তু পদার্থবিভার পেজুলমতত্ত্ব অবগত থাকিলে পঞ্চবর্ষরক্ষ বালকেও এই প্রকাশু ব্যাপারটা সহজেই সম্পন্ন করিয়া কেলিতে পারিত। মনতত্ত্বিদের জকুটিভয় সত্ত্বেও আমি মহুবার তিন্তটাকে একটা স্বস্থৎ মস্কোনসরের ঘণ্টার মতো পদার্থ বলিতে চাহি। অর্থাৎ,

অনেক সময়ে বাহাশক্তি প্রভৃত পরিমাপে বলপ্রয়োগ করিয়াও মাসুষের অন্তঃকরণকৈ স্থানভ্রত্ত পরিচলিত করিতে পারে না। আবার, অতি মৃত্পবনহিলোল যদি সময় মতে। আদিয়া আন্তে আন্তে ছোট ধাকা দেয়, তাহা হইলে ঘণ্টাটা বেগে আন্দোলিত হইয়া দিগন্ত নিনাদিত করিয়া তুলিতে পারে। কোনো কোনো মহাকায় অর্থবান বড় বড় ঝাটকার বেগ অতিক্রম করিয়া সামান্ত হাওয়ায় জলময় হয়। আবার, উভাল তরক্ষমালার উপর সের-কতক কেরোদিন ঢালিয়াও তাহাদের ক্ষোভ প্রশমিত হইতে দেখা যায়। মাপুষের মনও কতকটা সেইয়প।"

অমুকুল ক্ষেত্র ও সময় বৃঝিয়া হন্তক্ষেপ করিলে বহু ত্রহ কাজও অতিশয় সরল হইরা দাঁড়ায়। আবার, স্থানকালপাত্র সম্পর্কে স্থবিবেচনার অভাবে অভ্যন্ত সহজ বস্তুটিও জটিলতম সমস্তার রূপ পরিগ্রহ করে। মাম্বরের মনোজগৎ সম্পর্কে এই সভ্যটি সর্বাপেকা প্রযোজ্য। মানবহৃদয় অতিশয় রহস্তময় সামগ্রী। নিছক বাহুবল বা অভ্যনে-কোনো প্রকার শক্তির প্রয়োগ করিলেই ইহাকে বশীভূত করা স্থসাধ্য হয় না। ইহার কভন্তলি নিজস্ব পদ্ধতি আহে, বিচিত্র গতিপথ আছে। সহস্র ভীতিপ্রদর্শন ও প্রলোভন বেখানে ব্যর্থ হয়, হয়তো একটি স্লেহগর্ভ বাক্য অথবা একবিন্দু-মাত্র অম্প্রানে বর্গ হয়, হয়তো একটি সেহগর্ভ বাক্য অথবা একবিন্দু-মাত্র অম্প্রানে কিপাত ফল দান করে। এই সভ্যটি না জানিয়াই সংসারে বহু ভূলভান্তি ও মনোবেদনার স্থান্ট হইয়া থাকে। হাদয়কে আয়ন্ত করিবার উপায় নিজের শক্তির প্রচণ্ড ও সদস্ত ঘোষণা নহে—ভাহা মানবমন সম্পর্কে উপযুক্ত অভিজ্ঞতা এবং তদহুষারী বিবেচনা ও স্থিরচিত্ততার সহিত অগ্রসর হইতে পারার উপরে নির্ভরশীল

## [ ১৬ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদের মূল বক্তব্যটি লেখ:

"বর্ণবিজ্ঞান জগতের রঙ্মহলে যাহা দেখে না, চিত্রকর তাহা দেখেন। শব্দবিজ্ঞান আকান্দের শব্দভাগের যাহা শুনিতে পায় না, গায়ক এবং সংগীতজ্ঞ তাহা শোনেন। দেহবিজ্ঞান বা অস্থিবিজ্ঞান জীবদেহের মধ্যে যে-বস্তুর কোনও সন্ধান পায় না, চিত্রকর ও ভাস্কর তাহা প্রত্যক্ষ করিয়া তাহাতেই মজিয়া যান। জ্যোতিবিদ্ গ্রহনক্তর্থচিত, শতরঞ্জিত গগনপটে যে-ছবি দেখেন না, কবি তাহা দেখিয়া বিভোর ও বিহ্নল হইয়া যান। এইরূপভাবে, এ সকল ক্ষেত্রে চিত্রকর, গায়ক, ভাস্কর ও কবিস্পন্তরের প্রস্টুট্নরঞ্জিনীবৃত্তি বর্ণের, স্বরের, জীবদেহের কিংবা বিশ্বপ্রকৃতির মধ্যে যাহা কেবল বাহ্ ও বাহিরের পঞ্চেন্দ্রয়গ্রাহ্য, তাহাকে আপনার রদের রঙে রঞ্জিত করিয়া তাহার অভ্তর্জ্বপান্তর ঘটাইয়া থাকেন। এই বস্তুকেই শাহিত্যের রূপান্তর বলিতে পারা যায়।"

সাহিত্যিক ও বৈজ্ঞানিকের মূল পার্থক। তাঁহাদের দৃষ্টিভঙ্গিতে। বিজ্ঞানী তাঁহার পঞ্চেক্রিয়মূলক প্রত্যক্ষণম্য জ্ঞানের সাহাযে। বিশ্বের সমস্তকিছুকে বুঝিতে চান ও বুঝাইতে চান। কিন্তু শিল্পী ও সাহিত্যিকের পদ্ধতি শ্বতন্ত। তাঁহাদের উদ্দেশ্য বস্ত্ব- সভাকে তত্ত্বের দ্বারা প্রমাণ করা নয়, রদের দ্বারা মানসলোকে সঞ্চারিত করা। তাই বৈজ্ঞানিক যেখানে বস্তুর দ্বাপকে নিতান্তই ব্যবহারিক পদার্থতত্ত্ব বা রসায়নবিভার দ্বারা উপলব্ধি করেন, দেখানে সাহিত্যিক ও শিল্পী তাঁহাদের ধ্যানদৃষ্টির সাহায্যে তাহাকে ভাবের আনন্দরসে রসায়িত করেন। জগতের প্রতিটি সামগ্রী শিল্পীর এই মানসভাবের আনন্দরসে বসায়ত করেন। জগতের প্রতিটি সামগ্রী শিল্পীর এই মানস্বায়নে নবরূপে লইয়া 'সাহিত্য' হইয়া উঠে। বস্তুবিশ্বের সামান্ত একটি পদার্থকে করি-সাহিত্যিক রসের পরিপূর্ণভার অপদ্ধও স্থগীয় করিয়া তুলিতে পারেন।

# [ ১৭ ] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবার্থ লেখ ঃ

অনন্ত আকাশ হতে পশিতেছে মনে
জয়নীন চেষ্টার সংগীত, আশাহীন
কর্মের উন্তম—হেনিতেছি শান্তিময়
শৃত্য পরিণাম। যে পক্ষের পরাজয়,
সে-পক্ষ ত্যজিতে মোরে করে। না আহ্বান।
জয়ী হোক, রাজা হোক পাণ্ডবসন্তান,
আমি রব নিক্ষলের হতাশের দলে।
জন্মমাত্র ফেলে গেছ মোরে ধ্রাতলে
নামহীন গৃহহীন। আজিও তেমনি
আমারে নির্মম চিত্তে তেয়াগ জননী,
দীপ্তিহীন কীতিহীন প্রাতব-পরে

যে-মামূষ প্রকৃত ধীরাচারধর্মী, আসর পরাজয়ের মুখে ধাবিত হইয়াও কর্ডবার পথ হইতে, কৃতজ্ঞতাবোধ হইতে কখনো সে অষ্ট হয় না। প্রকৃত বীরের জীবনে ত্বলতম মুরুর্তেও কর্ডবাচ্যতি কিংবা মানবধর্মবিরোধী অকৃতজ্ঞতাপ্রকাশের অবকাশ নাই। মুরুর্তেও কর্ডবাচ্যতি কিংবা মানবধর্মবিরোধী অকৃতজ্ঞতাপ্রকাশের অবকাশ নাই। মার্থিসিন্ধির স্থলত প্রলোভন, প্রিয়জনের সকরণ মিনতি মামুষের চিত্তে ত্বলতা আর্থিসিন্ধির স্থলত প্রলোভন, প্রিয়জনের কর্তবার ক্রেরে বিচলিত করিয়া তুলিতে চায়। কিন্তু ডাকিয়া আনে, মামুষেক কঠোর কর্তবোর ক্রেরে বিচলিত করিয়া তুলিতে চায়। কিন্তু ডাকিয়া আনে, মামুষকে কঠোর কর্তবোর ক্রেরের বিবহি বীর, প্রকৃত মুরুরত্বধর্মে দীক্ষিত, বীরধর্ম এবং মানবতাধর্মের অন্তঃপ্রেরণান্যে থথার্ম হীর বিরে সকল ত্বলতাকে নির্জিত করিয়া সে শোর্মের পথে অগ্রসর হইয়া. চলে। যাহারা কাপুরুষ, তাহারাই স্বদয়নের্স্বলের পারবশ্য স্বীকার করে।

# [ ১৮ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখ:

"কলা দছকে রাশ্বিনের মত খুব প্রশস্ত এবং উদার। তাহাতে কোনোক্সপ শংকীর্ণতা নাই—কন্সাসজ্ঞান হইতে তিনি কাহাকেও বঞ্চিত করিতে চাহেন না। ধনীনির্ধন সকলেই তাহাতে আমন্ত্রিত। কেবল তাহাই নহে। প্রম ভক্ত ভাগবভকারঃ যেমন বলেন, ধর্ম সম্যক্ অন্নৃষ্ঠিত হইয়াও যদি ভগবানে ভক্তি উৎপাদন না করে তবে তাহা 'শ্রম এবহি কেবলম্।' রাস্ক্রিনও সেইরূপ বলেন, 'য়ে-জীবনে পরিশ্রম নাই, সে-জীবন যেন একটি গুরুতর অপরাধ; এবং য়ে-পরিশ্রমে কলার আনন্দ নাই, তাহা পশুছ।' তাঁহার সম্দর শিক্ষার মধ্যে এই একটি কথা নিরস্তর প্রতিধ্বনিত—মানব-চরিত্রের উন্নতিসাধনে কলাবিছা শ্রেষ্ঠ সহায়। কারণ, এই জগতে যাহাকিছু আছে—অসীম বাহ্যপ্রকৃতির বিরাট ব্যাপার হইতে স্ক্রতম পর্মাণু পর্যন্ত, এবং অনন্ত ত্বরগাহ মানবহাদয়ের স্বর্খছুংখের গভীর আলোড়ন হইতে সামান্ত সাধটি পর্যন্ত, সকলই কলাবিছার বিষয়ীভূত হইতে পারে।"

মহামতি রাস্কিন শিল্পকে দর্বমানবের উপভোগ্য বস্তরপে দেখিতে চাহিয়াছিলেন। তাই তিনি প্রয়াস পাইয়াছিলেন মামুষের সকল কর্মোন্তমকে শিল্লাভিমুখী করিয়া তুলিতে। শিল্পবাংহীন মন্থুজাবিনকে রাস্কিন পশুস্তের নামান্তর বলিয়াই মনে করিতেন। ভাঁহার মতে একমাত্র কলাবিতাই মামুষকে উচ্চতর আনন্দ দান করিতে সমর্থ। তিনি ব্রিয়াছিলেন, শিল্পবােধ এবং শিল্পাস্থুত্তিই মানবচরিত্রের সম্মৃক্ বিকাশের পথে সর্বপ্রধান সহায়। কেন-না, শিল্পস্টের মধ্যেই বিশ্বপ্রকৃতির সীমাহীন রহস্ত এবং অভলান্ত মানবছদয়ের বিচিত্র অমুভূতি নিরস্তর স্পন্তি। স্বতরাং শিল্পকে বাদ দিলে মানবজীবনের সর্বাঙ্গীণ ক্ষুরণ বাধাগ্রন্ত ইইতে বাধ্য।

# [১৯] নিমলিখিত উদ্ধৃতাংশের ভাবার্থ নিজের ভাষায় সংক্ষেপে প্রকাশ কর:

"যাহাকে আমরা ভালবাসি, কেবল তাহারই মধ্যে আমরা অনন্তের পরিচর পাই।
এমন কি, জীবের মধ্যে অনস্তকে অসভব করারই অস্ত নাম ভালবাসা,—প্রকৃতির মধ্যে
অম্বত্তব করার নাম সৌন্দর্যসন্তোগ। সমস্ত বৈশ্ববধর্মের মধ্যে এই গভীর তত্ত্বটি নিহিত্ত
রহিয়াছে। বৈশ্ববর্ধ পৃথিবীর সমস্ত প্রেমসম্পর্কের মধ্যে স্থারকে অম্বত্তব করিতে চেটা
করিয়াছে। যখন দেখিয়াছে, মা আপনার সন্তানের মধ্যে আনন্দের আর অবধি পায় না,
সমস্ত হুদয়খানি মৃহুর্তে মৃহুর্তে ভাঁজে ভাঁজে খুলিয়া ঐ কুন্তু মানবায়্বরুটিকে সম্পূর্ণ
বেষ্টন করিয়া শেষ করিতে পারে না, তখন আপনার সন্তানের মধ্যে আপনার স্থার্মকে
উপাসনা করিয়াছে। যখন দেখিয়াছে, প্রভুর জন্তা দাস আপনার প্রাণ দেয়, ব্লুর জন্ত
আপনার স্বার্থ বিসর্জন করে, প্রিয়ত্ম এবং প্রিয়ত্মা পরস্পরের নিকট আপনার সমস্ত
আস্থাকে সমর্পণ করিবার জন্ত ব্যাকুল হইয়া উঠে, তখন এইসমন্ত পর্ম প্রেমের মধ্যে
একটা সীমাতীত, লোকাতীত ঐশ্বর্য অম্বত্ব করিয়াছে।"

প্রেমের উদ্বোধনে মাহ্ব তাহার হৃদয়ের গোপন অন্তঃপুরে আনন্দের যে সীমাহীন ব্যাপ্তি ও অতল গভীরতা উপলব্ধি করে তাহাই বহন করিতেছে প্রেমময় ঈশ্বরের জীবন্ত স্বাক্ষর। প্রকৃতির বৃকে সীমাহীন দৌন্দর্যের যে অজন্ত সমারোহ তাহার মধ্যেও রহিমাছে 'কুন্দরম্' ঈশ্বরের রূপমর আত্মপ্রকাশের গভীরতম ব্যঞ্জনা মানবীয় সীমিত প্রেমের মধ্যে ঈশ্বরকে উপলব্ধি করাই বৈক্ষবধর্মের গোড়ার কথা। বাৎসল্যভাবের মধ্যে মাতৃষ্কদরের অক্স্রন্ত স্নেহের উৎসরণে, দান্তভাবের মধ্যে আত্মভিৎসর্জনে, সথ্যভাবের মধ্যে স্বার্থপ্রবর্তনাকে অস্বীকার করার অশেষ শন্তিতে, কান্তাপ্রেমের মধ্যে নরনারীর আত্মসমর্গণের উৎকৃত্তিত আবেগমাধুর্যে প্রেমস্কুন্সর ইত্তিতেছে অনিব্চনীয় আত্মপ্রকাশ। ঈশ্বর যে প্রেমস্বর্জণ ও চিরস্কুন্সর।

[২০] নিমোদ্ধত কবিতাংশের ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় সংক্ষেপে পরিস্ফুট কর:

ধরণীর শ্রাম করপ্টথানি তরি দিব আমি সেই গীত আনি,
বাতাসে মিশায়ে দিব এক বাণী মধুর অর্পতরা।
নবীন আষাঢ়ে রচি নব মায়া এঁকে দিয়ে যাব ঘনতর ছায়া,
করে দিয়ে যাব বদস্তকায়া বাদন্তী বাদ-পরা।
ধরণীর তলে, গগনের গায় সাগরের জলে, অরণ্যছায়
আবেকটুখানি নবীন আভায় রঙিন্ করিয়া দিব।
সংসারমাঝে কয়েকটি স্বর রেখে দিয়ে যাব করিয়া মধুর,
ত্রমেকটি কাঁটা করি দিব দ্র, তারপর ছুটি নিব।
স্থহাসি আরো হবে উজ্জল, স্করে হবে নয়নের জল,
সেহস্রধামাখা বাদগৃহতল আরো আপনার হবে।
প্রেয়দী নারীর নয়নে অধরে আরেকটু মধু দিয়ে যাব তরে,
আরেকটু মেহ শিশুম্থ-পরে শিশিরের মতো রবে।
না পারে বুঝাতে আপনি না বুঝে, মাসুষ ফিরিছে কথা পুঁজে পুঁজে,
কোকিল যেমন পঞ্চমে কুজে, মাগিছে তেমনি স্বর।

কিছু ঘুচাইব দেই ব্যাকুলতা, কিছু খুচাইব প্রকাশের ব্যথা, বিদায়ের আগে, ছ'চারিটি কথা রেখে বাব স্নমধুর।

কবির কাজ হইতেছে সৌন্দর্যসৃষ্টি, আনন্দলোকবিরচন—বিশ্বপ্রকৃতির মর্মলোক ছইতে আনন্দসৌন্দর্য আহবণ করিয়া কবি রচনা করেন গাঁতময় বাণীমূতি। এই বিচিত্রস্থানর পৃথিবী মান্থবের মনে জাগায় পরম বিশায়বোধ, অশেষ ভাবাস্থভূতি। কবির কাব্য এই বিশায়বোধ, মানবন্ধদরের এই অন্তহীন ভাবাবেগেরই ছন্দিত রূপায়ণ। কবির কাব্য এই বিশায়বোধ, মানবন্ধদরের এই অন্তহীন ভাবাবেগেরই ছন্দিত রূপায়ণ। ফার্মবের চিরদিবসের সহজ্ঞ পরিচয়ের মৌনী প্রাক্ষণতল ভরিয়া উঠে কবির রচিত মান্থবের চিরদিবসের সহজ্ঞ পরিচয়ের মৌনী প্রাক্ষণতল ভরিয়া উঠে কবির রচিত সংগীতের মোহময় স্থরে। বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সৌন্ধর্যস্থ্যা, মান্থবের স্থক্তঃখ,

আনন্দবেদনা গভীর অর্থভরা হইয়া উঠে কবির স্টিতে। বিশ্বপ্রকৃতি আর মানব-জীবনের নিকটসারিধ্যে আসিরা মাসুষের অন্তরত্তর হৃদয়ে যে সহস্র ভাবামুভূতির উদােধন ঘটে, তাহাকে প্রকাশ করিবার জন্ম মামুষ কত-না ব্যাকুল। পৃথিবীর মামুষের সেই প্রকাশব্যাকুলতাই কবির বাণীরচনার মধ্যে আজ্ব্রকাশ করিয়া একটা অনির্বচনীয় মহিমায় স্পন্দিত হইতে থাকে।

## [২১] নিমোদ্ধত গভাংশের ভাবার্থ থুব সংক্ষেপে নিজের ভাষায় ব্যক্ত কর:

"মহুষ্মাত্রেই পতঙ্গ— দকলেরই এক-একটি বহ্নি আছে। দকলেই মনে করে, সেই বহ্নিতে পৃড়িয়া মরিতে তাহার অধিকার আছে। কেহ মরে, কেহ কাচে বাধিয়া ফিরিয়া আদে। আবার সংসার কাচময়—কাচ না থাকিলে সংসার এতদিনে পৃড়িয়া ঘাইত। যদি দকল ধর্মবিৎ চৈতভাদেবের ভায় ধর্ম মানদপ্রত্যক্ষে দেখিতে পাইত, তবে কয়জন বাঁচিত ? অনেকে জ্ঞানবহ্নির আবরণকাচে ঠেকিয়া রক্ষা পায় ; দক্রেতিস্ গেলিলিও তাহাতে পৃড়িয়া মরিল। রূপবহ্নি, ধর্মবহ্নি, মানবহ্নিতে নিত্য নিত্য সহস্রপতঙ্গ পৃড়িয়া মরিতেছে, আমরা অচক্ষে দেখিতেছি। এই বহ্নির দাহ ঘাহাতে বর্ণিত হয় তাহাকে কাব্য বিল। মহাভারতের মানবহ্নি শুজন করিয়া হুর্যোধন-পতঙ্গকে পোডাইলেন—জগতে অতুল কাব্যগ্রন্থের শৃষ্টি হইল। জ্ঞানবহ্নিজাত দাহের গীত প্যারাডাইস্ লস্ট্ । ধর্মবহ্নির অধিতীয় কবি দেন্ট পল। ভোগবহ্নির পতঙ্গ এন্টনিরিওপেট্রা। রূপবহ্নির রোমিও-জুলিয়েত, ঈর্ষাবহ্নির ওথেলো। গীতগোবিন্দ ও বিভাস্থন্দরে ইন্দ্রিয়বহ্নি অলিতেছে। স্লেহবহ্নিতে সীতা-পতঙ্গের দাহ-জন্ম রামায়ণের শৃষ্টি। বহ্নি কী, আমরা জানি না। তবু দেই অলোকিক অপরিজ্ঞাত পদার্থ বেড়িয় ফিরি। আমরা পতঙ্গ না তো কী ?"

সংসারের মামুষ পতক্ষের মতো। পতঙ্গ ছুটিয়া চলে বছিশিখার দিকে; মাছুষ প্রধাবিত হয় ভাহার বিচিত্র কামনাবাসনা, আশাআকাজ্জার অভিমূখে। মামুষের চিত্তের প্রবৃত্তির চরিতার্থতার পথে অনেক বাধা। যাহারা এই বাধা অভিক্রম করিতে পারে ভাহাদের কাছে আকাজ্জাসিদ্ধিই হয় সর্বসাধ্যসার, সংসার তথন ভাহাদের নিকট মিধ্যা হইয়া যায়। বাসনাসিদ্ধির পথে বাধা না থাকিলে এ পৃথিবী নানা রকমের উন্মন্তভার পরিপূর্ণ হইয়া উঠিত। মামুষের বহুতর বাসনার বাত্তার ক্রপারণ হইল কাব্য-সাহিত্য। ক্রপোনাদেনা, ধর্মএষণা, জ্ঞানপ্রেরণা, ভোগলাসার, ইন্দ্রিয়াসন্ধি, ক্লেহ-প্রীতি-প্রেমকে কেন্দ্র করিয়াই জগতের অভূলনীয় কাব্য-নাটকগুলির ক্ষ্ট্র হইয়াছে। এই বিচিত্তরপা প্রবৃত্তির সভাষর্মপ কী, মামুষ ভাহা এখনো জানে না। কিন্তু তবু মানবজাতি ভাহার আকর্ষণ এড়াইতে পারে না।

[ ২২ ] নিমোদ্ধত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবটি তোমার নিজের ভাষায় প্রকাশ কর:

বৈরাগ্যদাধনে মৃক্তি সে আমার নয়।
অসংখ্য বন্ধনমাঝে মহানন্দময়
লভিব মৃক্তির স্বাদ! এই বস্থার
মৃত্তিকার পাত্রখানি ভরি বারংবার
তোমার অমৃত ঢালি দিবে অবিরত
নানা-বর্গ-গদ্ধয়। প্রদীপের মতো
সমস্ত সংসার মোর লক্ষ বতিকায়
আলায়ে ভূলিবে আলো তোমারি শিখায়
তোমার মন্দিরমাঝে। ইন্দ্রিয়ের দার
কৃদ্ধ করি যোগাসন, সে নহে আমার।
যা-কিছু আনন্দ আছে দৃশ্যে গদ্ধে গানে,
তোমার আনন্দ রবে তার মাঝখানে।
মোহ মোর মৃক্তিকপে উঠিবে অলিয়া,
প্রেম মোর ভক্তিকপে রহিবে ফলিয়া।

আমাদের দেশে একশ্রেণীর মৃক্তিপিপাসী ঈশ্বরদাধক আছেন, গাঁছারা মনে করেন, এই বিচিত্রস্থলর বিশ্বসংসার ও মানবজীবন মিথ্যা মরীচিকামাত—স্তরাং ভগবৎপ্রাপ্তির অন্তরায়। সকল চিত্তবৃত্তি নিরুদ্ধ করিয়া বৈরাগ্যের পথে তাঁছারা ব্রেম্বর সন্ধানে ফিরেন। কিন্তু স্থলরের পূজারী কবির মৃক্তিদাধনা কখনো বৈরাগ্যমুখা হইতে পারে না। তাঁছার দৃষ্টিতে অনন্তনৌল্দর্যের আধার এই পৃথিবী এবং বিচিত্র সম্বন্ধের দারা বিশ্বত এই মানবজীবন পরম রমণীয়, মায়া ইছারা নহে। জগতের প্রত্যেকটি বস্তু স্ষ্টিক্রিয়াশীল ঈশবের অন্তিত্বমহিমা প্রকাশ করিতেছে—বিশ্বসৌল্বর্যের অন্তত্তি ও প্রেমের উপলবিই আধ্যান্ত্রিক প্রাপ্তির দোপান। স্ক্তরাং মৃক্তিলাতের জন্ম বিশ্ববিম্থ হইবার প্রয়োজন নাই; সংসারে থাকিয়াই, আপন কর্তব্য পালন করিয়াই, প্রেমস্থলর ভগবানকে লাভ করা যায়।

### \* অনুশীলনী \*

[ নিয়ের উদ্ধৃতিগুলির অধিকাংশ ইন্টার বাংলা (মাতৃভাষা ও ঐচ্ছিক)
ও বি. এ. বাংলার (মাতৃভাষা ও অনাস) প্রাশ্নপত্র হইতে সংকলিত]

### [১] মর্ম সত্য ব্যাখ্যা কর:

তবে কি সাহিত্যের উদ্দেশ্য লোককে শিক্ষা দেওয়া—অবশ্য নয়। কেননা, কবির মতিগতি শিক্ষকের মতিগতির সম্পূর্ণ বিপরীত। ফুল বন্ধ না হলে যে খেলার সময় আসে না, এ তো সকলেরই জানা কথা। কিন্তু সাহিত্যেরচনা যে আত্মার লীলা, এ কথা শিক্ষকেরা স্বীকার করতে প্রস্তুত নন। স্কতরাং শিক্ষা ও সাহিত্যের ধর্মকর্ম যে এক নয়, এ সত্যাট একটু ম্পষ্ট করে দেখিয়ে দেওয়া আবশ্যক। প্রথমতঃ, শিক্ষা হচ্ছে সেই বস্তু যা লোকে নিতান্ত অনিজ্ঞাসত্ত্বেও গলাধঃকরণ করতে বাধ্য হয়; অপরপক্ষে কাব্যরস লোকে শুর্ স্বেছ্লায় নয়, সানন্দে পান করে; কেননা, শাক্রমতে সে-রস অমৃত। বিতীয়তঃ, শিক্ষার উদ্দেশ্য হচ্ছে মাহুষের মনকে বিশ্বের থবর জানানো, সাহিত্যের উদ্দেশ্য মাহুষের মনকে জাগানো; কাব্য যে সংবাদপত্র নয় এ কথা সকলেই জানেন ভ্তীয়তঃ, অপরের মনের অভাব পূর্ণ করার উদ্দেশ্যেই শিক্ষকের হস্তে শিক্ষা জন্মলান্ড করেছে, কিন্তু কবির নিজের মনের পরিপূর্ণতা হতেই সাহিত্যের উৎপত্তি। সাহিত্যের উদ্দেশ্য আনন্দ দান করা, শিক্ষাদান করা নয়।

# [ ২ ] ভাবার্থ পরিস্ফুট কর ঃ

চিন্ত যেথা ভরশ্য, উচ্চ যেথা শির,
জ্ঞান যেথা মৃক্ত, যেথা গৃহের প্রাচীর
আপন প্রান্ধণতলে দিবসশর্বরী
বস্থধারে রাথে নাই থণ্ড ক্ষ্দ্র করি;
যেথা বাক্য স্থদরের উৎসম্থ হতে
উচ্ছিসিয়া উঠে, যেথা নির্বারিত প্রোতে
দেশে দেশে দিশে দিশে কর্মধারা ধার
অজন্র সহস্রবিধ চরিতার্থতার,
যেথা ভুচ্ছ আচারের মক্রবাল্রাশি
বিচারের স্রোভঃপথ ফেলে নাই গ্রাসি—

পৌরুষেরে করেনি শতধা, নিতা যেথা তুমি দর্ব কর্ম-চিন্তা-আনন্দের নেতা, নিজ হস্তে নির্দয় আঘাত করি পিতঃ, ভারতেরে দেই স্বর্গে করে। জাগরিত।

[৩] নিম্নলিখিত অনুচ্ছেদটির ভাবার্থ [১৫ ছত্রের মধ্যে] বিবৃত কর:

যুরোপে যে সকল দেশ অতীতের আঁচলধরা, তারা মানদিক-আধ্যাত্মিক রাষ্ট্রিক সকল ব্যাপারেই অন্তদেশ থেকে পিছিয়ে পড়েছে। স্পেনদেশের ঐশ্বর্য ও প্রতাপ একসময় বহুদ্র পর্যন্ত বিস্তারলাত করেছিল, কিন্তু আজ কেন সে অন্ত যুরোপীয় প্রতাপ একসময় বহুদ্র পর্যন্ত বিস্তারলাত করেছিল, কিন্তু আজ কেন সে অন্ত যুরোপীয় দেশের তুলনায় সেই পূর্বগোরব থেকে এই হয়েছে ? তার কারণ হচ্ছে যে, স্পেনের চিন্ত ধর্মে কর্মে প্রাচীন বিশ্বাস ও আচারপদ্ধতিতে অবক্লদ্ধ, তাই তার স্পেনের চিন্ত ধর্মে করে পানীন বিশ্বাস ও আচারপদ্ধতিতে অবক্লদ্ধ, তাই তার করামকর বিষয় বলে, সকল পরিবর্তনকে হাস্তকর দ্বঃখকর লজ্জাকর বলে বর্তমানকে প্রহুমনের বিষয় বলে, সকল পরিবর্তনকে হাস্তকর দ্বঃখকর লজ্জাকর বলে বর্তমানকে প্রহুমনের বিষয় বলে, সকল পরিবর্তনকে হাস্তকর দ্বঃখকর লজ্জাকর বলে মনে করে, তারা জীবন্মতে জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মতে জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মতে জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মন্মের করার জন্তে। আমাদের চলার সময় যে-পা পিছিয়ে থাকে সেও সামনের পা'কে অগ্রসর করার জন্তে। আমাদের চলার সময় যে-পা পিছিয়ে থাকে সেও সামনের পা'কে এগিয়ে দিতে চার। সে যদি সামনের পা'কে পিছনে টেনে রাখত তা হলে পার এগিয়ে দিতে চার। সে যদি সামনের চলার পথকে সহজ করে দিয়েছেন। মধ্যে ফিলনসেত্ নির্মাণ করে দিয়ে মাছুমের চলার পথকে সহজ করে দিয়েছেন।

[8] অথবা, নিম্নলিখিত কবিতাংশের ভাবার্থ [২০ ছত্ত্রের মধ্যে]
সম্প্রসারিত করিয়া লেখ :

দেবতারে যাহা দিতে পারি, দিই তাই প্রিয়জনে –প্রিয়জনে যাহা দিতে পাই তাই দিই দেবতারে; আর পাবো কোথা? দেবতারে প্রিয় করি, প্রিয়েরে দেবতা।

[৫] নিম্নলিখিত কবিতাটীর ভাবার্থ [২০ ছত্ত্রের মধ্যে] সম্প্রসারিত করঃ

ষা রাখি আমার তরে মিছে তারে রাখি, আমিও রবনা যবে দেও হবে ফাঁকি। উচ্চতর বাংলা রচনা: দিতীয় খণ্ড

যা রাখি সবার তরে সেই শুদু রবে— মোর সাথে ডোবে না সে, রাখে তারে সবে।

[৬] অথবা, নিয়োদ্ধত অফুচ্ছেদটির মর্মার্থ [১৫ ছত্তের মধ্যে]

ভূগভের নিমন্তরে যেমন বহিরুপদ্রব হইতে নিরালায় বহু প্রতন যুগের কঙ্গালান্থান পাষাণ হইয়া থাকে, ভারতবর্ধের প্রাচীন ধর্মবিপ্লব সেইরূপ বহিঃশক্তর নিরস্তর আক্রমণ হইতে দ্রে উড়িয়ার উপকূলে পাষাণখোদিত হইয়া কথঞ্চিৎ বহিয়া গিয়াছে। সিন্ধুপার হইতে মুসলমান-আক্রমণের বস্তা এত দ্র প্রান্ত অবধি আসিয়া প্রভাত না, এবং কাঠজুড়ি ও মহানদীর তীর হইতে মুসলমানসেনাকে দ্বই চারিবার এমন বিফলমনোরথ হইয়াও ফিরিতে হইয়াছে। অবশেষে উড়িয়া যদিও মুসলমান সামাজ্যক হইয়াছিল, তথাপি এই নদী-পাহাড-বন-জঙ্গল-সমাকীর্ণ ভূখণ্ডের সর্বত্য গায়ার প্রভাব প্রতিষ্ঠিত হয় নাই। মন্দিরে মন্দিরে দেবতাগণ মধ্যে মধ্যে লান্ধিত হইয়াছেন এবং প্রাচীন কীতিও ছ'একটা বিনম্ভ ইইয়াছে, কিন্তু সমন্ত দেব-মন্দিরের পাষাণে মস্জিদের প্রাচীর নির্মাণ করিবার অবসর ঘটিয়া উঠে নাই। সেই জন্মই উড়িয়া এখনও মন্দিরের দেশ। রাজধর্ম যখন যাহা প্রবল হইয়াছে, আপনার উন্নত মহিমা প্রচার করিতে অভভেনী পাষাণশির উত্তোলন করিয়া উঠিয়াছে, এবং এই ক্লিপে ভারতবর্ষের বিল্পপ্রপ্রায় ইতিহাস ভিন্ন ভিন্ন দেবতার চরণভলে উৎস্ট হইহা পুরাতন দিনের জীবনগোরব রক্ষা করিতেছে।

# [৭] সারমর্ম প্রকাশ কর:

আঘাত-সংঘাত-সাঝে দাঁডাইমু আসি।
অঙ্গন-কৃত্তল-কণ্ডি অলংকাররাশি
বুলিয়া ফেলেছি দুরে। দাও হন্তে তুলি
নিজ হাতে তোমার অমোধ শরওলি,
তোমার অক্ষয় তুল। অন্তে দীকা দেহো
রণগুরু। তোমার প্রবল পিতৃত্তেহ
ধবনিয়া উঠুক আজি কঠিন আদেশে।
করো মোরে সন্মানিত নববীরবেশে,
হরুহ কর্তব্যতারে, হুংসহ কটোর
বেদনায়। পরাইয়া দাও অসে মোর

কতচিল-অলংকার। ধন্ত করো দালে সফল চেটার আর নিক্ষল প্রেরানে। তাবের ললিত ক্রোড়ে নারাখি নিলীন, কর্মক্ষেত্রে করি দাও সক্ষম স্বাধীন।

### ভি) অল্প কথায় মদার্থ ব্যাখ্যা কর:

মধুবদন কবি, সভাকার কবি, বলিয়া স্প্রিরহক্তের আনোঘ নির্মের বশবতী হইরা যাহা রচনা করিলেন ভাহা মহাকাব্যের আকারে বাঙালীজীবনের গাঁভিকার। দূর দিগন্তের সাগরামি তাঁহাকে আন্তান করিয়াছিল, তিনি ভাষারই আন্তানে দেহমনের সকল শক্তি প্রয়োগ করিয়া কাব্যুত্রবা চালনা করিলেন। সমুদ্রক্ষে তরী ভাসিল হলেন, ভাষায় ও বর্ণনাচিত্রে নীলাধপ্রসার জলকল্লোল জাগিয়া উঠিল, কিন্তু কর্ণধারের মনশ্চকু অর্ধনিমীলিত কেন ? সাগরবকে উতাল তর্ভুত্বাতির মধ্যেও এ কার বলুকুব্রু প্রেনি ? এ যে কপোভাক্ষ! তীরে ভগ্ন শিবমন্দ্রের সন্ধ্যার আন্ধরার ঘনাইয়া আসিতেছে, জলে নৃতন গগনে খেন নব ভারাবলী, এবং প্রাম হইতে সন্ধ্যাবিত্রে শুঙাধনি ভাসিয়া আসিতেছে। সমুদ্র গর্জন কক্ষক, ফেনিল জলরানি ভর্ণাত্রে আচাড়িয়া পড়ুক—তথাপি এ স্বপ্ন মধুর। সমুদ্রভলে কপোভাক্ষের অন্তর্প্রোভ তাঁহার কাব্যতরণীর গতি নিদেশ করিল, সমুদ্রে পাড়ি দেওবা আর হইল না। তরী গ্র্যুন তীরে আসিয়া লাগিল তথন দেখা গেল—'সেই ঘাটে থেয়া দেয়া ইখ্রী পাইনী'।

[৯] নিমোদ্ধত পড়াংশের সারমর্ম লেখ, এবং ছল্ম ভাবাকুগামী 
হইয়াছে কিনা সে সম্বন্ধে ভোনার অভিমত প্রকাশ কর:

জন্মদিন মৃত্যুদিন, মাঝে তারি তরি প্রাণভূমি
কৈ গো তুমি ?
কোথা আছে তোমার ঠিকানা,
কার কাছে তুমি আছ অন্তরঙ্গ সত্য করে জানা ?
আছে! আর নাই মিলে অসম্পূর্ণ তব সন্তাখানি
আপন গদাদ বাণী
পারে না করিতে ব্যক্ত, অশক্তির নিষ্ঠ্র বিদ্যোহে
বাধা পার প্রকাশ-আগ্রহে,
মাঝখানে থেমে যার মৃত্যুর শাসনে।
ভোমার বে-সম্ভাষণে

জানাইতে চেয়েছিলে নিখিলেরে নিজ পরিচয়,
হঠাৎ কি ভাহার বিলয় ?
কোথাও কি নাহি ভার সার্থকভা, ৩
তবে কেন পঙ্গু দৃষ্টি, খণ্ডিত এ অন্তিজ্বের ব্যথা ?
অপূর্ণতা আপনার বেদনায়
পূর্ণের আখাস যদি নাছি পায়,
তবে রাত্রিদিন হেন
আপনার সাথে ভার এত হন্দু কেন ?
কুদ্র বীজ মৃত্তিকার সাথে যুঝি
অঙ্কুরি উঠিতে চাহে আলোকের মাঝে মৃক্তি থুঁজি।
লে মৃক্তি না যদি সভ্য হয়,
অন্ধ মৃক তৃঃখে ভার হবে কি অনস্ত পরাজয় ?

### ্১০] নিয়োদ্ধত অংশের ভাবার্থ বিশদভাবে প্রকাশ কর :

কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য কী ? অনেকে উত্তর দিবেন, নীতিশিক্ষা। যদি তাহা সত।

হয়, তবে 'হিতোপদেশ' 'রঘুবংশ' হইতে উৎকৃষ্ট কাব্য। সেই হিসাবে 'কথামালা'

হইতে 'শকুন্তলা' কাব্যাংশে অপকৃষ্ট। কিন্তু কেহই এ সকল কথা স্থীকার করিবেন না।

যদি তাহা না করিলেন, তবে কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য কী ? কী জন্ম শতরঞ্ধেলা ফেলিয়া
'শকুন্তলা' পড়িব ? কাব্যের উদ্দেশ্য নীভিজ্ঞান নহে, কিন্তু নীভিজ্ঞানের যে-উদ্দেশ্য,

কাব্যেরও সেই উদ্দেশ্য। কাব্যের গৌণ উদ্দেশ্য মাহ্বের চিন্তোৎকর্ষসাধন—

চিন্তুন্তিজ্ঞানন। কবিরা জগতের শিক্ষাদাতা, কিন্তু নীভিনির্বাচনের ঘারা ভাঁহারা
শিক্ষা দেন না, ভাঁহারা সৌন্দর্যের চর্মোৎকর্ষ স্কলের ঘারা ভগতের চিন্তন্ত দ্বিবিধান

করেন। এই সৌন্দর্যের চর্মোৎকর্ষের স্প্রেই কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য।

# [১১] কবিতাটির ভাবসত্য থুব সংক্ষেপে বুঝাইয়া দাও:

ন্তব্ধ রাতে একদিন নিদ্রাহীন আবেগের আন্দোলনে তুমি বলেছিলে নতশিরে অশ্রুনারে ধীরে মোর করতল চুমি: "তুমি দূরে যাও যদি, নিরবধি শৃভাতার সীমাশৃত তারে সমস্ত ভ্বন মম মরুসম ক্লক হরে ঘাবে একেবারে। আকাশবিন্তীর্ণ ক্লান্তি সব শান্তি চিত্ত হতে করিবে হরণ— নিরানন্দ নিরালোক শুক্ত শোক মরণের অধিক মরণ॥" শুনে, তোর মুখখানি বক্ষে আনি বলেছিল্ল তোরে কানে কানে:
"তুই যদি যাস্ দৃরে তোরি স্থারে বেদনা-বিদ্যুৎ গানে গানে
ঝলিয়া উঠিবে নিত্য, মোর চিত্ত সচকিবে আলোকে আলোকে,
বিরহ বিচিত্র খেলা সারাবেলা পাতিবে আমার বক্ষে চোখে।
ভূমি খুঁজে পাবে প্রিয়ে, দূরে গিয়ে মর্মের নিকটতম ধার, —
আমার ভূবনে তবে পূর্ণ হবে তোমার চরম অধিকার।"

ছুজনের সেই বাণী কানাকানি, গুনেছিল সপ্তর্থির তারা, রজনীগদ্ধার বনে ক্ষপে ক্ষপে বহে গেল সে-বাণীর ধারা তারপর চুপে চুপে মৃত্যুদ্ধপে মধ্যে এল বিচ্ছেদ অপার; নেখা গুনা হলো সারা, স্পর্শহারা সে-অনস্বে বাক্য নাহি আর। তবু শৃত্য শৃত্য নয়, ব্যথাময় অয়িবাস্পে পূর্ণ সে-গগন, একা একা সে-অগ্নিতে দীপ্ত গীতে স্পষ্ট করি অপ্নের ভুবন।

# [১২] মর্মসভ্য পরিকৃট কর:

আমি যেন বলি, আর তুমি থেন শোনো জীবনে জীবন তার শেব নেই কোনো।
দিনের কাহিনী কত, রাতে চন্দাবলী মেঘ হয়, আলো হয়, কথা যার বলি।
ঘাস ফোটে, ধান ওঠে, তারা ছলে রাতে, গ্রাম থেকে পাড়ি ভাঙে নদীর আঘাতে।
ফু:খের আবর্তে নৌকো ভোবে, বড় নামে,
নৃতন প্রাণের বার্তা জাগে গ্রামে গ্রামে—
নীলাস্ত আকাশে শেষ পাইনি কখনো
আমি যেন বলি, আর, তুমি যেন শোনো।

তুমি যেন বলো, আর, আমি যেন গুনি প্রহরে প্রছর যায় কল্প দাল বুনি। কুমুদক্জার ভাদে থৈ থৈ জলে, কোথা মাঠ ফেটে যায় মারীর অনলে। আঙিনার শিশু থেলে, ফুলে ধরে মৌ, তুলসীতলার দীপ ভালে মেজো-বৌ। সানাই-বাজানো রাতে হঠাৎ জনতা বিয়ে ভেঙে মালা ছিঁড়ে ছড়ায় মন্ততা। মাস্থবের প্রাণে তবু নিরস্ত ফাস্কুনী— ভূমি যেন বলো, আর, আমি যেন শুনি ॥

# [১৩] নিম্নলিখিত গভাংশের মূল বক্তব্য ব্যাখ্যা কর:

যুরোপের বড়ো বড়ো সামাজ্যগুলি পরস্পরকে লজ্মন করিয়া যাইবার প্রাণশণ চেটা করিতেছে। এ অবস্থায় এমন কথা কাহারো মূখ দিয়া বাহির হইতে পারে না যে, বরংচ পিছাইয়া প্রথম শ্রেণী হইতে দিতীয় শ্রেণীতে পড়িব, তবু অন্তায় করিব না। এমন কথাও কাহারো মনে আসে না যে, বরংচ জলেম্বলে সৈন্তস্ক্রা কম করিয়া রাজকীয় ক্ষমতায় প্রেতিবেশীর কাছে লাঘব স্থীকার করিব, কিন্তু সমাজের অভ্যন্তরে স্থাবতােষ ও জ্ঞানধর্মের বিস্তার করিতে হইবে। প্রতিযোগিতার আকর্ষণে যে-বেগ উৎপন্ন হয়, তাহাতে উদ্দামভাবে চালাইয়া লইয়া যায়। স্থানিস্ত গতিতে চলাকেই য়ুরোপ উমতি কহে, আমরাও তাহাকেই উনতি বলিতে শিখিয়াছি। কিন্তু যে-চলা পদে পদে থামার মারা নির্মিত নহে, তাহাকে উন্নতি বলা যায় না। যে-ছন্দে যতি নাই, তাহাছ দুক্ট নহে।

# [>8] मातमर्भ लाथ, এবং ছन्ए ভাবানুষায়ী इटेशाह्य किना, तल:

আকাশে কৃশাস্থ, বাতাদে অশনি, মর্তে অগ্নি-বৈশ্বানর—
মহা-অরণ্য-দাহন-মৃতি স্মরি গো তোমায় ভয়ংকর।
শতগবীষ্ত পুলব যেন বাহিরাও তৃমি বনের পথে,
অম্বরে ধায় ধূমকদম্ব—কেতু সে ভোমার মরুংরথে!
চৌদিকে উড়ে উন্ধার মালা, গ্রাস করে যত তৃণের রাশি,
পাখীরা শাখায় ভয়ে ম্রছায়, পগুরা পলায় সহসা তাঙ্গি।
তব ক্রধার দ্রংষ্টা শিখায়, মেদিনীমৃত্তে জটার ভার
ঘৃচাও নিমেষে, শাক্রু যেমন ঘুচায় নিপুণ ক্লোরকার।
গিল্পুসমান গর্জন কর, সিংহের মতো হৃহংকার!
ওগো জালাকেশ! কৃষ্ণবর্ষণ প্রণমি তোমারে বারংবার।

### [১৫] ভাবার্থ লেখ:

আমার ঘরের আশেপাশে থে-দব আমার বোবা বন্ধু আলোর প্রেমে মত হয়ে আকাশের দিকে হাত বাড়িয়ে আছে, তাদের ভাক আমার মনের মধ্যে পৌছলো। তাদের ভাষা হচ্ছে জীবজগতের আদিভাষা, তার ইসারা গিয়ে পৌছয় প্রাণের প্রথমতম স্তরে; হাজার হাজার বৎসরের ভূলেযাওয়া ইতিহাসকে নাড়া দেয়। মনের মধ্যে যে-সাড়া ওঠে সেও ঐ গাছের ভাষায়,—ভার কোনো স্পষ্ট মানে নেই, অথচ তার মধ্যে বহু যুগ্যুগান্তর গুনগুনিয়ে ওঠে।

ঐ গাছগুলো বিখবাউলের একতারা, ওদের মজ্জায় মজ্জায় সরল স্থাবের কাঁপন, ওদের ডালে ডালে পাতায় একতালা ছন্দের নাচন। যদি নিস্তব্ধ হয়ে প্রাণ দিয়ে শুনি তাহলে অস্তরের মধ্যে মুক্তির বাণী এসে লাগে।

বৃদ্ধদেব যে-বোধিজ্ঞমের তলায় মৃক্তিতত্ত্ব পেয়েছিলেন, তাঁর বাণীর সঙ্গে সংগ্র বোধিজ্ঞমের বাণীও শুনি, যেন,—ছুইএ মিশে আছে। আরণ্যুক শ্ববি শুনাত পেয়েছিলেন গাছের বাণী। তাঁরা গাছে গাছে চির্মুগের এই প্রশ্নটি পেয়েছিলেন,—প্রথম-প্রাণ তার বেগ নিয়ে কোথা থেকে এসেছে এই বিশ্বে ? সেই প্রৈতি— সেই বেগ—থামতে চায় না, রূপের ঝর্না অহরহ ঝর্তে লাগলো। তার কত রেথা, কত তিরি, কত তাবা, কত বেদনা। সেই প্রথম প্রাণপ্রৈতির নবনবোন্মেশালিনী স্থিব প্রবাহকে নিজের মধ্যে গভীরভাবে বিশুদ্ধভাবে অহুতব করার মহামুক্তি আর

# [১৬] ভাবসত্য ব্যাখ্যা কর:

হে যক্ষ, সেদিন প্রেম তোমাদের
বন্ধ ছিল আপনাতেই
পদ্মকুঁড়ির মতো,
সেদিন সন্ধার্থ সংসারে
একান্তে ছিল তোমার প্রেরসী
ধুগলের নির্জন উৎসবে,
সে ঢাকা ছিল তোমার আপনাকে দিয়ে—শ্রাবণের মেঘমালা
যেমন হারিয়ে ফেলে চাঁদকে
আপনারি আলিঙ্গনের
আচ্চাদনে।
এমন সময়ে প্রভুর শাপ এল
বর হরে,
কাছে থাকার বেড়াজাল গেল ছিডি।

উচ্চতর বাংলা রচনা : দিতীয় খণ্ড

ধুলে গেল প্রেমের আপনাতে-বাঁগা পাপড়িঙলি, সে-প্রেম নিজের পূর্ণ রূপের দেখা পেল বিখের মারখানে। বৃষ্টির জলে ভিজে সন্ধ্যাবেশাকার জুঁই ভাকে দিল গন্ধের অঞ্জি।

সেদিন অশ্রুখেতি সৌষ্য বিষাদের
দীকা পেলে তৃমি:
নিজের অস্তর-আঙিনার
গড়ে তৃল্লে অপূর্ব মৃতিখানি
ফর্গীর গরিমার কান্তিমতী
যে ছিল নিভূত ঘরের সন্ধিনী
তার রদক্ষপটিকে আদন দিলে
অস্তরের আনন্দমন্দিরে
ছক্তের শুঝ বাজিরে।

# [১৭] নিমুলিখিত অংশটির মর্মার্থ পরিস্ফুট কর:

শাহিত্যে মাস্থবের চারিত্রিক আদর্শের তালোমন্দ দেখা দের ঐতিহাসিক নানা অবস্থাতেদে। কখনো কথনো নানা কারণে ক্লান্ত হয় তার শুত্রবৃদ্ধি, কল্বিত প্রবৃদ্ধির স্পর্ধায় তার কচি বিকৃত হয়, শৃঙ্খলিত পশুর শৃঙ্খল যায় খুলে। অথচ নৃত্যুর ছোঁয়াচ লেগে তার মধ্যে কখনো কখনো দেখা দেয় শিল্পকলার আশ্চর্য নৈপুণা। শুক্রির মধ্যে মুক্রো দেখা দেয় তার ব্যাধিরূপে। শীতের দেশে শরৎকালের বনভূমিতে কানে মৃত্যুর হাওয়া লাগে তখন পাতায় পাতায় রঙিনতার বিকাশ বিচিত্র হয়ে ওঠে. দে তানের বিনাশের উপক্রেমণিকা। সেইরকম কোনো জাতির চরিত্রকে যখন আত্মবাতী রিপুর স্থ্বলতার জড়িয়ে ধরে, তখন তার সাহিত্যে তার শিল্পে কথনো মোহনীগতা দেখা দিতে পারে। তারই প্রতি বিশেষ লক্ষ্য নির্দেশ করে যে-বস বিলাসীরা অহংকার করে, তারা মাস্থবের শক্ত। মাসুষ্য যে কেবল ভোগরদের সমজদার হয়ে আত্মশ্রাঘা করে বেড়াবে তা নয়; তাকে পরিপূর্ণ করে বাঁচতে হবে, অপ্রমন্ত পৌরুষে বীর্ঘবান্ হয়ে সকলপ্রকার অমন্ধলের সঙ্গে শড়াই করবার জন্মে প্রস্তুত্ব হতে হবে। অজাতির সমাধির উপরে ফুলবাগান না হয় নাই তৈরি হল।

### [১৮] নিম্নলিখিত অংশটির ভাবসম্প্রসারণ কর:

বৃদ্ধির জারগার বিধি এবং আত্মশক্তির জারগার ভগবান্কে দাঁড় করিরে দিরে আরা আত্মাবমাননা করে তারাই ছঃখ পার, মনের জড়ত্বশতই দে-কথা তারা বাবেন না। বৃদ্ধিকে না মেনে অবৃদ্ধিকে আর শান্তকে মানাই যাদের ধর্ম, রাজাসনে বসেও তারা বাধীন হয় না। তারা কর্মের মধ্যাক্তকালকেও স্থাপ্তর নিশীধরাত্রি বানিরে তোলে।

# [১৯] সারমর্ম উদ্ঘাটিত কর, এবং ছন্দ কতথানি ভাবাসুগামী হুইয়াছে, বুঝাইয়া দাওঃ

্প্রতিদিন ষে-প্রভাতে পৃথিবী প্রথম-সৃষ্টির জ্ঞান্ত নির্মল দেববেশে দের দেখা, আমি তার উন্মীলিত আলোকের অমুসরণ করে অভেষণ করি আপন অন্তর্গোক। चमः था मध्यम निरम्तवत काँग्नेन मिन काल विकाषिक-দেহটাকে সরিয়ে ফেলি মনের খেকে,— যেখানে সরে যার অন্ধকার রাতের নানা ব্যর্থ ভাবনার অত্যুক্তি, যার বিশ্বত দিনের অনবধানে পুঞ্জিত দেখন যত,---সেইস্ব নিমন্ত্রণলিপি নীর্ব যার আহ্বান. নি:শেষিত যার প্রত্যুম্বর। তখন মনে পড়ে, সবিতা, ভোমার কাছে শ্বিক্বির প্রার্থনামন্ত.-্য-মন্ত্রে বলেছিলেন : ছে পূবণ, তোমার হির্থর পাত্তে সত্যের মুখ আচ্ছ্র, উন্মুক্ত করো সেই আবরণ।

## [२०] भातमर्भ गांभा कतः

সত্য ওজনদরে বা গজের মাপে বিক্রম হয় না, তাহা ছোট হইলেও বড়। পর্বত-পরিমাণ খড়বিচালি স্ফ্লিঙ্গপরিমাণ আগুনের চেমে দেখিতেই বড়, কিছ আসলে বড় নহে। সমস্ত সেজের মধ্যে যেখানে সলিতার স্চ্যগ্রপরিমাণ মুখটিতে আলো জলিতেছে, শেইখানেই সমন্ত সেকটার সার্থকতা। তেলের নিম্নভাগে অনেকখানি জল আছে, ভালার পরিমাণ যতই হোক, সেইটিকেই আসল জিনিস বলিবার কোনো হেতু নাই। সকল সমাজেই সমন্ত সমাজপ্রদীপের আলোটুকু যাহারা আলাইয়া আছেন তাঁহারা সংখ্যাহিসাবে নহে, সত্যহিসাবে সে-সমাজে অগ্রগণ্য—তাঁহারা দগ্ধ হইতেছেন আলনাকে তাঁহারা নিমেষে নিমেষে ত্যাগই করিতেছেন, তবু তাঁহাদের শিখা সমাজে স্কলের চেয়ে উচ্চে—সমাজে তাঁহারাই সজীব, তাঁহারাই দীপ্যান।

[২১] কবিতাটির মর্মার্থ পরিস্ফুট কর, এবং রচনাটি ভূমি কেমন উপভোগ করিলে, বল:

সেইসব হারানো পথ আমাকে টানে:
কেরমানের নোনা মক্সর উপর দিয়ে,
খোরাশান থেকে বাদকশান,
পামিরের ত্বারপৃষ্ঠ ডিঙিয়ে, ইয়ারকন্দ থেকে খোটান।
শ্রান্ত উটের পায়ে পায়ে যেখানে উড়েছে মক্সর বালি,
চামরীর খুরে লেগেছে বরফগলা কাদা।
বাদক্শানের চুনি আর খোটানের নীলার নিষ্ঠুর ঝিলিক-দেওয়া,
তেঙে-পড়া ক্যারাভানের কলালে আকীর্ণ,
কুর বণিক আর ছ্রন্ত ছ্ংসাহসীর পথ—
লাদকের কন্তরীর গন্ধ যেখানে আজো লেগে পুরোনো খুভির মতো!

লেইসব মধুর পথের কথা ভাবি:
আকাশের প্রচণ্ড ক্যাকে আড়াল-করা
ছ'থারের দীর্ঘ দেওয়ালের
ভাওলাগন্ধ ছায়ায়-ছায়ায় সংকীর্ণ সপিল পথ,
সাপের মতো ঠাণ্ডা পাথের বাঁধানো।
ভাগুা থাপ দিয়ে উঠে-যাওয়া,
ঝিল্মিল-দেওয়া বাভায়নের নীচে থম্কে-থাকা,
থ্পের গন্ধে ক্রাভি, দেবায়তনের হারে ভূমিষ্ঠ-হওয়া পথ।

ভয়ে ভয়ে শরণ করি সে-পঞ্। ঘন ঘাসের বনে, শিকার ও শাপদের নিঃশব্দ সঞ্চরণের 'ঠোরি'; বুগবুগান্ত ধরে দুর্বল ও ভীত, হিংশু ও নির্মম পায়ে মাড়ানো। যে-পথে তৃষ্ণার টানে চলে ভরচকিত মৃগ; অন্ধকারে শোণিত চোখ চমকার।

যে-পথ কুরবর্ষ থেকে বেরিয়ে এল রক্তাক্ত, ছ্র্বার ভাতারবাহিনীর অখ্যুর্বিক্ত : করোটকঠিন যে-পথে
তৈমুরের খোড়া পারের দাগ ।
তথ্য দেখি সে-পথের,
অস্তাচল উত্তার্গ হয়ে আগামী কালেব পানে —
তথ্য যেখানে নির্তীক,
বৃদ্ধের চোখে শিশুর বিশ্বর,
পৃথিবীতে উদ্ধাম হুরস্ত শান্তি ॥

### [২২] মর্ম ব্যাখ্যা কর:

ভারতবর্ষে বিশ্বমানবের একটি প্রকাণ্ড সমস্থার মীমাংসা হইবে। সে সমস্থা এই মে, পৃথিবীতে মামুষ বর্ণে, স্বভাবে, আচরণে বিচিত্র—নরদেবতা এই বৈচিত্রকে লই রাই বিরাট; সেই বিচিত্রকে আমরা এই ভারতবর্ষের মন্দিরে একাংশ করিয়া দেখিব। পার্থকাকে নির্বাসিত বা বিলুপ্ত করিয়া নহে—কিন্তু সর্বত্র ব্রহ্মের উদার উপলব্ধির ছারা, মানবের প্রতি সর্বসহিষ্ণু প্রেমের ছারা, উচ্চ-নীচ-আদ্মীয়-পর সকলের সেবাতেই ভগবানের সেবা স্বীকার করিয়া। আর-কিছু নহে, শুভ চেষ্টার ছারা দেশকে জয় করিয়া লও। যাহারা তোমাকে সন্দেহ করে তাহাদের সন্দেহকে জয় কর, যাহারা তোমার প্রতি বিশ্বেষ করে তাহাদের বিশ্বেষকে পরান্ত কর। রুদ্ধ ছারে আঘাত কর, বারংবার আঘাত কর; কোনো নৈরাশ্র, কোনো আদ্মাভিমানের স্মুছতায় ফিরিরা যাইও না—মাসুষ্বের হৃদয় মাসুষ্বের হৃদয়কে চির্দিন কথনই প্রত্যাখ্যান করিতে প্রারে না

## [২৩] ভাব সম্প্রসারিত কর ঃ

শুনহ মাহুধ ভাই, স্বার উপরে মাহুধ স্ত্য, স্রষ্টা আছে বা নাই।

# [২৪] ভাব সম্প্রসারিত কর:

লন্দীর অন্তরের কথাটি হচ্ছে কল্যান, সেই কল্যাণের স্বারা ধন শ্রী লাভ করে। কুবেরের অন্তরের কথা হচ্ছে সংগ্রহ, সেই সংগ্রহের স্বারা ধন বহুলম্ব লাভ করে। [ ২৫ ] নিম্নোদ্ধত পভাংশের ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর:

মঞ্জীর খুলিয়া রাখ, অরি ভাষা ছল্ম-বিলাসিনী!
কত কাল নৃত্য করি ভুলাইবে মধুমন্ত জনে—
দোলাইয়া কুলতম্ব, ভুরুগম্ব বাঁকারে স্থনে,
চপল-চরণ-ভঙ্গে মজাইবে, মুকুভাহাসিনী?
আনো বীণা সপ্তবরা— বর্ণভঙ্জী, ভঙ্গাবিনাশিনী,
উদার উদান্ত গীতি গাও বসি হুদ্পদ্মাসনে—
যে-বাণী আকাশে উঠে, শিখা যার হোমহুভাশনে,
পশে পুন রসাতলে— মামুষের মর্মনিবাসিনী!
করি উচ্চ শঙ্খবনি এনেছিল শ্রীমধুস্কন
পরারের মুকুখারা এ বঙ্গের কপিল-আশ্রমে;
বলাকার মুকুপক্ষ গতিভঙ্গি ধরিয়া নৃতন
পশিল সে মহাহর্ষে সংগীতের সাগরসঙ্গমে!
এখনো শুনিব শুধু নিঝ্রের নুপ্রনিকণ?
কোধায় জাক্ষবীধারা? কুলে যার দেবভারা শ্রমে!

### [২৬] সারার্থ প্রকাশ কর:

ভূচ্ছ ও মহতের, ভালো ও মন্দের, কাঁকর ও পদ্মের ভেদ অসীমের মধ্যে নেই,—
অতএব সাহিত্যেই বা কেন থাকবে, এমন একটা শ্রেম্ন পরস্পরায় কানে উঠল। এমন
কথারও কি উত্তর দেওয়ার দরকার আছে ? বারা ভূরীয় অবস্থায় উঠেছেন তাঁদের
কাছে সাহিত্যও নেই, আর্টিও নেই, তাঁদের কথা ছেড়েই দেওয়া যায়। কিন্তু কিছুর
সঙ্গে কিছুর মূল্যভেদ যদি সাহিত্যেও না থাকে তাহলে পৃথিবীতে সকল লেখাই ভো
সমান দামের হয়ে ওঠে। কেন-না, অসীমের মধ্যে নিঃসন্দেহেই তাদের সকলেরই এক
অবস্থা—খণ্ড দেশকালপাত্রের মধ্যেই তাদের মূল্যভেদ। আম এবং মাকাল অসীমের
মধ্যে একই, কিন্তু আমরা খেতে গেলেই দেখি, তাদের মধ্যে অনেক প্রভেদ। এইজন্তে
অতিবড় তত্ত্ত্তানী অধ্যাপকদেরও যখন ভোজে নিমন্ত্রণ করি তখন তাঁদের পাতে
আমের অকুলান হলে মাকাল দিতে পারিনে। তত্ত্ত্তানের দোহাই পেড়ে মাকাল
যদি দিতে পারত্ম, এবং দিয়ে যদি বাহাবা পাওয়া যেত, তা হোলে সন্তায়
ব্যাহ্মণভোজন করানো যেত। কিন্তু পূণ্য খতিয়ে দেখবার চিত্রগুর্থ নিশ্চরই
পাতঞ্জলদর্শনের মতে হিসেব করতেন না। প্র্যালাভ করতে শক্তির দ্রকার—
সাহিত্যেও একটা প্র্যার বাতা খোলা আছে।

[১৭] মর্মার্থ পরিস্ফুট কর, এবং এই রচনার উপভোগ্যভাবিষয়ে ভোমার মভামত **লেখ**ঃ

নির্জন প্রান্তরে ঘুরে হঠাৎ কখন, হয়তো পেতেও পারি পাখিদের মন। আর তথু মাটি নয়, শস্ত নর, নয় শুধু ভার ; षात এक विद्यांशे शिकात-পৃথিবী-পরান্ত-করা উচ্ছল উৎক্ষেপ। चाटला এता गार्छ गार्छ गाँछ यूँ हो थाइ, (यदन त्मत्र मवकिष्ट मात्र ; তবু এক সুনীল শ্পথ তাদের বুকের বক্ত তপ্ত করে রাখে। জীবনের বাঁকে বাঁকে, যত গ্লানি যত কোলাহল ব্যাধের গুলির মতো বুকে বিঁধে রয়, সে-উত্তাপে গলে গিয়ে হয়ে যার কর। শুধু ছটি তীব তীকু হু:দাহদী ভানা, আকাশের যানে না সীযানা। क्रारनामिन ७ छन्त्र २३ यमि अकास निर्धन, হয়তো পেতেও পারি পাখিদের মন— আর এক স্থ সচেতন।

অথবা.

জীবস্ত ফুলের আণে
ছপ্রের মিহি শ্বপ্প ছি ডেগুড়ে গেল:
জেগে দেখি আমি,
এসেছে আমার ঘরে ছোট এক বুনো মৌমাছি—
ডানায় ডানায় যার অরণ্যফুলের কাঁচা আণ,
পাশুটে শরীরে যার দোঁদা গন্ধ অজানা বনের।
কেমন স্থন্দর ওই উড়ন্ত মৌমাছি!
অপ্রান্ত করুণ ওর গুন্গুণানিতে
কেপে ওঠে মাটির মন্থণতম গান,
আর দূর গাহাড়ের বন্ধুর বিষপ্প প্রতিধ্বনি!

যেন আজ বাহিরের সমস্ত পৃথিবী আর সমস্ত আকাল আমার ধরের মাঝে তুলে নিয়ে এল কোণাকার ছোট্ট এক বুনো মৌমাছি

## [ ২৮ ] বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর:

এই পশ্চিমের কোণে রক্তরাগরেখা
নহে কভু দৌমারশি অরুণের শেথা
তব নব প্রভাতের। এ শুধু দারুণ
সন্ধ্যার প্রলয়নীপ্তি। চিতার আশুন
পশ্চিম-সম্দ্রতটে করিছে উল্গার
বিক্ষুলিক—যার্থনীপ্ত লুক সভ্যতার
মশাল হইতে লয়ে শেষ অগ্নিকণা।

# [২৯] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবসম্প্রসারণ করঃ

কবি যে-ভাষার কবিত্ব প্রকাশ করিতে চায়, সে-ভাষা ভো তাহার নিজের স্থি
নাই। কবি জন্মিবার বহুকাল পূর্বেই সে-ভাষা আপনার একটা স্বাভন্ত ফুটাইয়া
তুলিয়াছে। কবি যে-ভাবটি যেমন করিয়া বাক্ত করিতে চায়, ভাষা ঠিক তেমনটি
করিয়া রাশ মানে না। তখন কবির ভাবের স্বাভন্তা এবং ভাষপ্রকাশের উপায়ের
স্বাভন্তা একটা জন্ম হয়। যে-কবি ভাবের স্বাভন্তা এবং ভাষার স্বাভন্তার অনিবার্য
স্বন্ধক ছাপাইয়া সৌন্দর্য রক্ষা করিতে পারেন, ভিনি ধন্তা হন। ভাবের যেটুকু ক্ষতি
হইয়াছে, সৌন্দর্য ভাষার চেয়ে অনেক বেশি পূরণ করিয়া দেয়।

### [৩০] সারমর্ম লেখঃ

বুগে বুগে মরি কন্ত নির্মোক আমরা সবাই এসেছি ছাড়ি:
জড়তার জাড়ে থেকেছি অসাড়ে, উঠেছি আবার অন্ধ ঝাড়ি।
কুলদেবতার গৃহদেবতার গ্রামদেবতার বাহিয়া সিঁড়ে
জগৎসবিতা বিশ্বপিতার চরণে পরাণ যেতেছে ভিড়ি।
পরিবর্তন চলে তিলে তিলে চলে পলে পলে এমনি করে,
মহাভূজদ খোলস খুলিছে হাজার হাজার বছর ধরে।
আসিছে সেদিন আসিছে সেদিন চারি মহাদেশ মিলিবে যবে,
যেইদিন মহামানবংধর্মে মহুর বর্ম বিলীন হবে।

ভোর হয়ে এল, আর দেরী নাই, ভাঁটা শুরু হল তিমিরস্তরে, জগতের যত তূর্যকণ্ঠ মিলিয়া যুদ্ধ ঘোষণা করে। মহান যুদ্ধ মহান শাস্তি করিছে স্থচনা হাদয়ে গণি, রক্তপঙ্কে পদ্ধজনীজ স্থাপিছেন চুপে পল্লামোনি।

### [৩১] মর্ম ব্যাখ্যা কর ঃ

বস্তবাদীরা মনে করে অবকাশটাই নিশ্চল, কিন্ত যাহার। অবকাশরদের রসিক তাহারা জানে বস্তটাই নিশ্চল—অবকাশই ভাহাকে গতি দেয়। রণক্ষেত্রে সৈপ্তের অবকাশ নেই। তাহারা কাঁধে কাঁধ মিলাইয়া ব্যুহরচনা করিয়া চলিয়াছে, তাহারা মনে ভাবে, আমরাই মুদ্ধ করিতেছি। কিন্ত যে-সেনাপতি অবকাশে নিমগ্প হইয়া দূরে স্তক্ষভাবে দেখিতেছে, সৈভদের সমস্ত চলা ভাহারই মধ্যে। নিশ্চলের যে ভয়ংকর চলা ভাহার ক্ষত্রবেগ যদি দেখিতে চাও, তবে দেখ ঐ নক্ষত্রমণ্ডলীর আবর্তনে, দেখ যুগ্যান্তবের তাণ্ডবন্ত্যে। যে নাচিতেছে না, ভাহারই নাচ এই সকল চঞ্চলভায়।

## [৩২] সারাংশ লিখঃ

বহুদিন গত চৈতি-গাজন, মেঘে-মাঠে আজ অম্বাচন, থামাও ভোমার পাগুলে নাচন, বেঁধে নাও জ্টাজুট; হাতের ত্রিশ্ল হাঁটুতে ভাঙিয়া প্রলয়শালায় পিটিয়া রাঙিয়া গড়ে নাও ফাল, হয়েছে দকাল ধরো লাঙলের মুঠ। আমাদেরি দাথে চল গো ঠাকুর ওই নাচে-পোড়া মাঠে, ছই হাতে চেপে চালাও লাঙল পাথরও যেন গো কাটে। শংকর হও সংক্ষণ, মাটিছোঁয়া মেঘে নামে ব্ষণ, শত্তে শ্রামল করে। ধরাতল বাঁচুক অম্পূর্ণা।

## [৩৩] নিমোদ্ত পভাংশের ভাবার্থ সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর:

নিভাও নিভাও শীঘ্ৰ, এত কী আমোদ ?
ভালিছ সাঁঝের দীপ হয়ে কুত্হলী!
দেখিছ না ? এখনো যে একছাদ রোদ!
উচিত এ উদোধন আইলে গোধূলি!
ছপুরে কি বাজে, স্থি, বিলীর নুপ্র ?

উচ্চতর বাংলা রচনা : দ্বিতীয় খণ্ড

তুমি কি ভেবেছ ওই বৈকালী যুথিকা
ফুটিয়াছে? হায় হায়, ক্রুর পিপীলিকা
কুমমের মর্মে পশি করেছে আতুর!
কল্পনার শিল্পশালা-নিরালায় বিস
মধ্যাছে ধরেছ কেন প্রবী রাগিণী?
থাম থাম, চিত্রগুলি পড়ে খদি খদি!
কোথায় চিত্রিব আমি অনঙ্গমোহিনী,
হুদে দেখ, চিত্রিয়াছি শংকরগৃছিণী।

[ ৩৪ ] নিম্নোদ্ধত পদ্যাংশের ভাবার্থ গ্রহণ করিয়া নিজের ভাষায় সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর:

চলে মস্থন, চলে মস্থন, মিলায় অট্টহাসি,
অনস্ত চুম্বনে টানে হর অনস্ত বিষরাশি।
কোপা উর্বনী, কোপা স্থগশশী, হার রে ছঃশ্বপন,
মরণঞ্জয় মরণ পিয়ে রে আকণ্ঠ আমরণ!
অনস্ত বাোমকঠে জলিছে নীলকুট নিশিদিন,
বিষাচ্ছয় চেতন শস্তু বিষচ্ছনলীন!
চলে বিষপান, চলে বিষদান, চলে চিরমন্থন,
অনস্তনাগবন্ধনে ঘোরে অনস্ত কেন্দ্রন।
দেবতার স্থা দেবতা হরিয়া অদৃশ্য কোন্থানে,—
বিশ্বনাথের কণ্ঠে বিশ্ব নীল হল বিষপানে!
তব্ মস্থন, চলে মন্থন অ্যাচিত অকারণ,
জীবসাথে শিব বিষনিজীব, কেবা করে নিবারণ!

# [ ৩৫ ] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবসম্প্রসারণ কর:

স্থাধীনতা-অধীনতা নিয়ে আমরা কথার খেলা করি। অধীনতাও যে স্থাধীনতার সঙ্গেই এক-আসনে বলে রাজত্ব করে, একথা আমরা ভূলে যাই। স্থাধীনতাই যে আমরা চাই তা নয়, অধীনতাও আমরা চাই। যে-চাওয়াতে আমাদের ভিভরকার ত্বই চাওয়ারই সম্পূর্ণ সামঞ্জ্ব হয়, সে-ই হচ্ছে প্রেমের চাওয়া। বন্ধনকে স্বীকার করে বন্ধনকে অতিক্রম করব, এই হচ্ছে প্রেমের কাজ। প্রেম যেমন স্বাধীন এমন স্বাধীন আর বিতীয় কেউ নেই। আবার, প্রেমের যে অধীনতা এতবড়ো অধীনতাই-বা জগতে কোথায় আছে।

### [৩৬] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতিগুলির ভাবসম্প্রসারণ কর:

ক্রি অনেক লোকে জন্তকে শুধু শুধু কট দিতে পীড়া বোধ করে। কিন্ত কট দেওয়ার একটা নাম যদি দেওয়া যায় 'শিকার', তবে সে-ব্যক্তি আনন্দের সহিত হত-আহত নিরীহ পাখীর তালিকা বৃদ্ধি করিয়া গৌরব বোধ করে। নিশ্চয়ই বিনা-উপলক্ষ্যে যে-ব্যক্তি পাখীর তানা ভাঙিয়া দেয়, সে-ব্যক্তি শিকারির চেয়ে নিষ্ঠুর, কিন্তু পাখীর তাহাতে বিশেষ সাম্বনা নাই। বরংচ অসহায় পক্ষিকুলের পক্ষে স্বভাব-নিষ্ঠুরের চেয়ে শিকারির দল অনেক বেশি নিদারুল।

খি তিতরে একটা গভীর অভাব বা পাড়া থাকিলে যখন তাছাকে ভালো করিয়া ধরিতে বা তাহার ভালোক্সপ প্রতিকার করিতে না পারি, তখন তাহা নানা অকারণ বিরক্তির আকার ধারণ করিতে থাকে। শিশু অনেক সময় বিনাহেতুতেই রাগ করিয়া তাহার মাকে মারে। তখন ব্যাতে হইবে সে-রাগ বাহত ভাঁহার মাতার প্রতি, কিছ বস্তুত তাহা শিশুর একটা কোনো অনির্দেশ্য অস্থান্থ্য। স্কুছ শিশু যখন আনন্দে থাকে তখন বিরক্তির কারণ ঘটিলেও সেটাকে সে অনায়াসে ভূলিয়া যায়।

### [৩৭] সংক্ষেপে কবিতাটির মর্মার্থ লেখ:

পাঁচি কিছু জানা আছে কুন্তির ?
ঝুলে কি থাকতে পারো হৃদ্ধির ?
নইলে
রইলে
ক্রাম না চড়ে—
ভ্যাবাচাকা রান্ডার পড়ে বেঘোরে।

প্রাকটিস্ করেছো কি দৌড়ে ?
লাফিয়ে ঝাঁপিয়ে আর ভোঁ-উড়ে ?
নইলে
রইলে
লরিতে চাপা,
ভাড়া করে বাড়ি থেকে বাড়িয়ে না পা।

দাঁত আছে মজবৃত সব বেশ ? পাধর চিবিয়ে আছে অভ্যেস ? নইলে রইলে তাত না খেয়ে, চালে ও কাঁকরে আধাআধি থাকে হে।

ছির করে পা-ছটো ও মনটা,
দাঁড়াতে পারো তো বারো ঘন্টা ?
নইলে
রইলে
না কিনে খুতি—
যতোই দোকানে গিয়ে করে। কাকুতি।

### [ ৩৮ ] কবিতাটির অন্তর্নিহিত ভাবসত্য পরিস্ফুট কর:

আমি যদি হই ত্ল, হই ঝুঁটি বুলবুল, হাঁস—
নৌমাছি হই একরাশ,
তবে আমি উড়ে যাই, বাড়ি ছেড়ে দূরে যাই,
ছেড়ে যাই ধারাপাত, ছুপুরের ভুগোলের ক্লান।
তবে আমি টুপ টুপ নীল হদে দিই ডুব রোজ,
পায় না আমার কেউ খোঁজ।
তবে আমি উড়ে উড়ে ফুলেদের পাড়া ঘুরে
মধু এনে দিই এক ভোজ।
হোক আমার এলোচুল, তবু আমি হই ফুল লাল—
ভরে দিই ডালিমের ডাল।
ঘড়িতে ছুপুর বাজে, বাবা ডুবে যান কাজে,
তবু আর কুরোয় না আমার সকাল।

### [৩৯] মর্মার্থ পরিস্ফূট কর:

এখানে নামল সন্ধা। ত্র্বদেব, কোন্ দেশে, কোন্ সমুদ্রপারে ভোমার প্রভাত হল। অন্ধকারে এখানে কেঁপে উঠছে রজনীগন্ধা, বাসর্ঘরের ছারের কাছে অবগুঞ্জিতা নববধুর মতো; কোন্খানে ফুটল ভোরবেলাকার কনকচাঁপা।

জাগল কে। নিবিয়ে দিল সন্ধ্যায়-জ্বালানো দীপ, ফেলে দিল রাত্রে-গাঁথা সেঁউতি-ফুলের মালা। এখানে একে একে দরজার আগল পড়ল; দেখানে জানলা গেল খুলে। এখানে নৌকা ঘাটে বাঁধা, মাঝি বুমিয়ে; দেখানে পালে লেগেছে হাওয়া।

ওরা পাছশালা থেকে বেরিয়ে পড়েছে, পূবের দিকে মুখ করে চলেছে। ওদের কপালে লেগেছে দকালের আলো, ওদের পারানির কড়ি এখনো ফুরায় নি। ওদের জন্তে পথের ধারের জানলায় জানালায় কালো চোখের করুণ কামনা অনিমেবে চেয়ে আছে। রাস্তা ওদের সামনে নিমন্ত্রণের রাঙা চিঠি খুলে ধরলে, বললে—'তোমাদের জন্তে দব প্রস্তুত।' ওদের হৃৎপিণ্ডের রক্তের তালে তালে জন্তত্ত্বী বেজে উঠলো।

এখানে সবাই ধূসর আলোয় দিনের শেষে থেয়। পার হলো।

পাস্থপালার আঙিনা র এরা কাঁথা বিছিয়েছে। কেউ-বা একলা, কারো-বা সঙ্গী ক্লান্ত; সামনের পথে কী আছে অন্ধকারে দেখা গেল না, পিছনের পথে কী ছিল, কানে কানে বলাবলি করছে: বলতে বলতে কথা বেধে যায়, তারপরে চুগ করে থাকে; তার পরে আঙিনা থেকে উপরে চেয়ে দেখে, আকাশে উঠেছে সপ্তর্ষি।

ক্র্দেব, ভোমার বানে এই সন্ধা, ভোমার দক্ষিণে ঐ প্রভাত—এদের তুমি মিলিয়ে দাও। এর ছায়া ওর আলোটিকে একবার কোলে তুলে নিয়ে চুম্বন করুক, এর পুরবী ওর বিভাসকে আশীর্বাদ করে চলে যাক।

### [৪০] নিমোদ্ধত কবিতাটির মর্মসত্য প্রকাশ কর:

আবার জাগিছ আমি। রাত্রি হোলো কয়। পাপড়ি মেলিল বিশ্ব। এই তো বিশ্বর অস্ত্রহীন।

ভূবে গেছে কত মহাদেশ,
নিবে গেছে কত তারা, হয়েছে নিঃশেষ
কত যুগধুগান্তের। বিশ্বজনী বীর
নিজেরে বিলুপ্ত করি শুধু কাহিনীর
বাকাপ্রাপ্তে আছে ছায়াপ্রায়। কত জাতি
কীতিন্তম্ভ রক্তপক্তে ভূলেছিল গাঁথি
মিটাতে ধূলির মহান্দ্রধা। সে-বিরাট
ধ্বংসধারামাঝে আজি আমার ললাট
পেল অরুণের টিকা আরো একদিন
নিদ্রাশেবে, এই তো বিশ্বর অস্তহীন।

আজ আমি নিথিলের জ্যোতিষ্পভাতে রয়েচি দাঁড়ায়ে। আছি হিমাদির দাথে, আছি দপ্তবির দাথে, আছি যেথা দমুদ্রের তরকে ভাঙিয়া উঠে উন্মন্ত কদ্রের অট্টহাস্থে নাট্যলীলা। এ বনস্পতির বরলে স্বাক্ষর আছে বহুশতান্দীর, কত রাজমুকুটেরে দেখিল খদিতে। তারি ছায়াতলে আমি পেয়েছি বদিতে আরো একদিন—

জানি এ দিনের মাঝে কালের অদৃশ্য চক্র শক্তীন বাজে।

### [85] ভাবার্থ লেখ:

আমাদের বিশাদ—সমুদয় বেদ, দর্শন, প্রাণ ও ভদ্ররাশির ভিতর কোথাও একথা নেই যে, আছাতে লিঙ্গ, ধর্ম বা জাতিভেদ আছে। এই ছেতু বাঁরা বলেন ধর্মের সহিত সমাজদংস্কারের কোনো সম্বন্ধ নাই, তাঁদের সহিত আমরা একমত। কিন্তু তাঁদিগকে আবার আমাদের একথা মানতে হবে যে, তাহলে ধর্মেরও কোনরপ সামাজিক বিধান দিবার বা সকল জীবেব মধ্যে বৈষম্যবাদ প্রচার করবার কোনো অধিকার নেই—যথন ধর্মের লক্ষ্যই হচ্ছে এই কাল্পনিক ও ভ্রানক বৈষম্যকে একেবারে নাশ করে কেলা। যদি একথা বলা হয়, এই বৈষম্যের ভিতর দিয়ে গিয়েই আমরা চরমে সমৃত্ব ও একস্কভাব লাভ করবো—তাতে আমাদের উত্তর এই, তাঁরা যেধর্মের দোহাই দিয়ে প্রোক্ত কথাগুলি বলছেন, সেই ধর্মেই পুনঃপুনঃ বলছে, পাঁক দিয়ে পাঁকে ধোয়া যায় না। বৈষম্যের ভিতর দিয়ে সমুদ্বে যাওয়া কী রকম, না, বেন অস্বকার্য করে সং হওয়া।

ত্তরাং সিদ্ধান্ত হচ্ছে, সামাজিক বিধানগুলি সমাজের নানাপ্রকার অবস্থসংঘাত হতে উৎপক্ষ—ধর্মের অন্যোদনে। ধর্মের ভয়ানক ভ্রম হয়েছে যে, সামাজিক ব্যাপারে ধর্ম হাত দিলেন। কিন্তু এখন আবার ভণ্ডামি করে বলছেন, সমাজসংস্থারের সঙ্গে ধর্মের কী সম্বন্ধ। একথা বলায় ধর্ম নিজের আচরণ নিজেই খণ্ডন কচ্ছেন। সত্যা এখন দরকার হচ্ছে, যেন ধর্ম সমাজসংস্থারে না দাঁড়ান; কিন্তু আমরা সেজস্তই একথাও বলি, ধর্ম যেন সমাজের বিধানদাতা না হন—অন্তত বর্তমান কালো।

[ ৪২ ] কবির ব্যক্তব্যটি বিশদ কর :
ভগবান, তুমি যুগে যুগে দুত পাঠায়েছ বারে বারে
দয়াহীন সংসারে !

তারা বলে গেল: 'কমা করে। সবে', বলে গেল—'ভালবাসে।— অস্তর হতে বিষেধবিধ নাশো।' বরণীয় তারা, অরণীয় তারা, তবুও বাহিরশারে আজি প্রদিনে ফিরাস্থ তাদের ব্যর্থ নমস্কারে।

আমি যে দেখেছি গোপন হিংলা কপট রাত্রিছায়ে হেনেছে নিঃনহারে, আমি যে দেখেছি প্রতিকারহীন শক্তের অপরাথে বিচারের বাণী নীরবে নিভূতে কাঁদে। আমি যে দেখিছ তরুণ বালক উন্মান হয়ে ছুটে কী যদ্রণায় মরেছে পাথরে নিক্ষ মাথা কুটে।

কণ্ঠ আমার রুদ্ধ আজিকে, বাঁশি সংগীতহারা,
আমাবস্তার কারা
লুপ্ত করেছে আমার ভ্বন দুঃস্বপনের তলে,
তাই তো তোমার শুধাই অঞ্জলে:
যাহারা তোমার বিবাইছে বায়ু, নিভাইছে তব আলো,
তুমি কি তাদের কমা করিরাছ, তুমি কি বেসেছ তালো!

## [ ৪৩ ] খুব সংক্ষেপে সারমর্ম উদ্ধার কর:

কর্তব্যক্তানের চরম বিকাশ ত্যাগ। সভ্যতাবিভারের সঙ্গে শিকাদীকা ও ভাবুকতার প্রভাবে মাহুষের অন্তর্জীবন যতই প্রদ্রপ্রসারিত হইতে লাগিল ততই তাহার ব্যক্তিগত ক্ষুদ্র সভা সমষ্টিগত বৃহত্তর সভায় মগ্ন হইয়া যাইতে লাগিল, তখন নিজের চিন্তা ভূলিয়া পরের চিন্তাই মাহুষের মনে জাগিতে লাগিল। এই ত্যাগপ্রবৃত্তি জাগ্রৎ না হইলে পুরুষ কথনো প্রাণণাত পরিশ্রম করিয়া দ্বীপুত্রের আহার উপার্জন করিত না, স্ত্রী কখনো নিজের স্থেষাচ্ছন্য সম্পূর্ণরূপে বিশ্বত হইয়া স্বামীসন্তানের মুখে আহার দিত না; জাতির কল্যাণের জন্ত মাহুষ কখনো নিজেকে কাঙাল করিয়া তাহার সবস্থ বিসর্জন দিত না; দেশকে রক্ষা করিবার জন্ত — জাতিকে স্বাধীন করিবার জন্ত — মাহুষ কখনো হাসিমুখে কামানের মুখে ছুটিয়া ঘাইতে পারিত না। স্থাইর প্রথম যুগে যে-আত্মপরতা মাহুষের অন্তরে একান্ত প্রবল ছিল—এই ত্যাগপ্রবৃত্তির যাহুদেওস্পর্শে তাহা ধীরে ধীরে বিদ্রিত হইয়া তাহার স্থানে পরার্থপরতার প্রতিষ্ঠা হইয়াছে। ইহাই মাহুষের চন্তম বিকাশ।

### ি৪৪ বিন্নের উদ্ধৃতিগুলির ভাবসত্য সংক্ষেপে ব্যাখ্যা করঃ

- ক্রি সাঁতার যতক্ষণ না শিখি ততক্ষণ এলোমেলো হাত-পা-ছোঁড়া চলে। তালো সাঁতার যেমনি শিখি অমনি আমাদের চেষ্টা দীমাবদ্ধ হইন্না আদে এবং তাহা ক্ষর হইন্না প্রকাশ পায়। পাখী যখন ওড়ে তখন স্করে দেখিতে হয়, কারণ তাহার ওড়ার মধ্যে দিধা নাই, তাহা স্থনিয়ত অর্থাৎ তাহা আপনার নিশ্চিত দীমাকে পাইন্নাছে। এই দীমাকে পাওয়াই স্থাষ্টি অর্থাৎ সত্য; এবং দীমার দ্বারা অদীমকে পাওয়াই দৌন্দর্য অর্থাৎ আনক্ষ। দীমাহইতে ভ্রষ্ট হওয়াই কদর্যতা,—তাহাই নিরানক্ষ, তাহাই বিনাশ।
  - খি । আমার এ জন্মদিনমাঝে আমি হারা—
    আমি চাহি বন্ধুজন যারা
    তাহাদের হাতের পরশে
    মর্জ্যের অন্তিম প্রীতিরদে
    নিয়ে যান জীবনের চরম প্রশাদ
    নিয়ে যান মামুষের শেষ আমীর্বাদ।
    শৃত্ত ঝুলি আজিকে আমার,—
    দিয়েছি উজাড় করি
    যাহাকিছু আছিল দিবার।
    প্রতিদানে যদি কিছু পাই—
    কিছু স্নেহ কিছু ক্ষমা—
    তবে তাহা সঙ্গে নিয়ে যাই
    পারের খেয়ায় যাব যবে
    ভাষাহীন শেষের উৎসবে।
- [গ] আমেদ বল, শিক্ষা বল, হিতকর্ম বল, সকলকেই একাস্ক জটিল ও ছংসাধা করিয়া তুলিলে কর্মের আয়োজন ও উত্তেজনা এতই বৃহৎ হইয়া উঠে যে, মামুষ আছের হইয়া যায়। প্রতিযোগিতার নিষ্ঠুর তাড়নায় কর্মজীবীরা যন্ত্রের অধম হয়। বাহির হইতে সভ্যতার বৃহৎ আয়োজন দেখিয়া স্তন্তিত হই—তাহার তলদেশে যে নিদারুণ নরমেধ্যক্ত অহোরাত্র অন্ত্রিত হইতেছে, তাহা গোপনে থাকে। কিন্ত বিধাতার কাছে তাহা গোপন নহে, মাঝে মাঝে সামাজিক ভূমিকম্পে তাহার পরিণামের সংবাদ পাওয়া যায়। য়ুরোপে বড়ো দল ছোটো দলকে পিষিয়া ফেলে, বড়ো টাকা ছোটো টাকাকে উপবাসে ক্ষীণ করিয়া আনিয়া শেষকালে বটিকার মতো চোথ বৃজিয়া গ্রাস করিয়া ফেলে।

#### [ ৪৫ ] মর্মত্য ব্যাখ্যা করঃ

কি । মান্থবের সন্তার দৈধ আছে। তার যে-সন্তা জীবসীমার মধ্যে সেখানে যেটুক আবশুক সেইটুকুতেই তার স্থা। কিন্তু অন্তরে অন্তরে জীবমানব বিশ্বমানবে প্রসারিত। সেইদিকে সে স্থা চায় না, সে প্রথের বেশী চায়—সে ভ্যাকে চায়। তাই সকল জীবের মধ্যে মান্থবই কেবল অমিতাচারী। তাকে পেতে হবে অমিত, তাকে দিতে হবে অমিত। কেননা, তার মধ্যে আছে অমিতমানব। সেই অমিতমানব প্রথের কাঙাল নয়, ছঃখতীক্র নয়। সেই অমিতমানব আরামের দার ভেঙে কেবলি মান্থবকে বের করে নিয়ে চলেছে কঠোর অধ্যবদায়ে। আমাদের ভিতরকার ছোট-মান্থবটি তা নিয়ে বিদ্রপ করে থাকে, বলে—ঘরের থেয়ে বনের মোব তাড়ানো। উপায় নেই। বিশ্বের মান্থবটি ঘরের মান্থবকৈ পাঠিয়ে দেন বুনো মোবটাকে দাবিয়ে রাখতে—এমন কি, ঘরের খাওয়া যথেই না জুটলেও।

উপনিষদে ভগবান সম্বন্ধে একটি প্রশ্নোন্তর আছে। 'স ভগবঃ কিমিন্ প্রতিষ্টিভঃ'

—সেই ভগবান কোথায় প্রতিষ্ঠিত ? এই প্রশ্নের উত্তর—'মে মহিমি'—নিজের
মহিমায়। সেই মহিমাই তাঁর স্বভাব। সেই স্বভাবেই তিনি আনন্দিত। মাহ্নেরও
আনন্দ মহিমায়। তাই বলা হয়েছে 'ভূমৈব স্বখং'। কিন্তু যে-স্বভাবে তার মহিমা সেই
স্বভাবকে সে পায় বিরোধের ভিতর দিয়ে, পরম স্বখকে পায় পরম ছঃখে, মাহ্নেরে সহজ
অবস্থা ও স্বভাবের মধ্যে নিত্য হন্দ। তাই ধর্মের পথকে অর্থাৎ মাহ্নেরে পরস
স্বভাবের পথকে 'ছুর্গং পথস্তৎ কর্মাে বদন্তি'।

খি যাঝে মাঝে, সন্ধ্যার জলস্রোতে

অলস স্থা দের এঁকে

গলিত সোনার মতো উচ্ছেল আলোর স্তন্ধ,

আর আগুন লাগে জলের অন্ধকারে ধ্সর ফেনার।

সেই উচ্ছেল স্তন্ধতায়

ধোঁয়ার বন্ধিম নিখাস সুরে ফিরে ঘরে আসে

শীতের ছংম্বপ্লের মতো।

অনেক, অনেক দ্রে আছে মেঘমদির মহন্নার দেশ,

সমস্ত ক্ষণ সেখানে পথের ছ্ধারে ছায়া কেলে

দেবদাক্রর দীর্ঘ রহস্ত,

আর দূর সমুদ্রের দীর্ঘাস
রাত্রের নির্জন নিংসঙ্গতাকে আলোড়িত করে।

আমার ক্লান্তির উপরে ঝরুক মহয়াসুল— নামুক মহরার গন্ধ।

এখানে অসন্থ, নিবিড় অন্ধকারে
মাঝে মাঝে শুনি—
মন্থ্যাবনের খারে কয়লার খনির
গভীর, বিশাল শব্দ,
আর শিশিরে-ভেজা সবুজ সকালে
অবসন্ন মামুমের শরীরে দেখি ধূলোর কলক,
ঘুমহীন তাদের চোখে হানা দেয়
কিসের ক্লান্ত ছুংম্বর্ম।

[গ] গান জিনিসটা নিছক স্ষ্টেলীলা। ইন্দ্রধন্ধ যেমন তার বৃষ্টি আর রৌদ্রের জাত্ব, আকাশের ত্বটো থামথেয়ালি মেজাজ দিয়ে গড়া তোরণ, একটি অপূর্ মূহুর্তকাল সেই তোরণের নিচে দিয়ে জয়য়াত্রা করবে। হয়ে গেল এই থেলা, মূহুর্তটি তার রঙান উত্তরীয় উড়িয়ে দিয়ে চলে গেল—তার বেশি আর কিছু নয়। মেজাজের এই রঙিন খেলাই হচ্ছে গীতিকাব্য। ঐ ইন্দ্রধন্ধর কবিটিকে পাকড়াও করে যদি জিজ্ঞাশা করা যেত, 'এটার মানে কী হল', সাফ জবাব পাওয়া যেত—'কিছুই না'। 'তবে' গ 'আমার খুশি'। ক্লপেতেই খুশি—স্টের সব প্রশ্নের এই হল শেষ উত্তর।

এই ধূশির ধেলাঘরে রূপের ধেলা দেখে আমাদের মন ছুটি পায় বস্তুর মোহ থেকে; একেবারে পৌছয় আনন্দে, এমন কিছুতে যার ভার নেই, যার মাপ নেই, যা অনিবঁচনীয়।

[ঘ] আমরা সিঁড়ি

তোমরা আমাদের মাড়িয়ে
প্রতিদিন অনেক উচুতে উঠে যাও,
তারপর ফিরেও তাকাও না পিছনের দিকে।
তোমাদের পদধূলিধন্ত আমাদের বুক
পদাঘাতে ক্ষতবিক্ষত হয়ে যার প্রতিদিন।
তোমরাও তা জানো,
তাই কার্পেটে মুডে রাখতে চাও আমাদের বুকের ক্ষত—

ঢেকে রাখতে চাও তোমাদের অত্যাচারের চিহ্নকে, আর চেপে রাখতে চাও পৃথিবীর কাছে তোমাদের গর্বোদ্ধত অত্যাচারী পদধ্যনি।

তবু আমরা জানি,
চিরকাল আর পৃথিবীর কাছে
চাপা থাকবে না
আমাদের দেহে তোমাদের এই পদাঘাত
আর সমাট হুমায়ুনের মতো
একদিন তোমাদেরও হতে পারে পদখলন ॥

## [৪৬] ভাবার্থ লেখঃ

আজ আমার প্রণতি গ্রহণ করো, পৃথিবী,
শেষ নমস্কার অবনত দিনাবসানের বেদিতলে ॥
মহাবীর্যবতী, তুমি বীরভোগ্যা,
বিপরীত তুমি ললিতে-কঠোরে,
মিশ্রিত তোমার প্রকৃতি পুরুষে-নারীতে;
মাহুষের জীবন দোলাগ্নিত কর তুমি ছুঃসহ ছল্ছে!…

অচল অবরোধে আবদ্ধ পৃথিবী, মেঘলোকে উধাও পৃথিবী,
গিরিশৃন্ধমালার মহৎ মৌনে ধ্যাননিমগ্না পৃথিবী,
নীলাদ্রাশির অতন্ত্র তরঙ্গে কলমন্তুমুখরা পৃথিবী,
অন্নপূর্ণা তুমি স্বন্দরী, অন্নরিক্তা তুমি ভীষণা।
একদিকে আপকধান্তভারনম্র তোমার শন্তক্ষেত্র—
স্নোনে প্রসন্ন প্রভাতস্থ্ প্রতিদিন মুছে নেম্ন শিশিরবিন্দ
কিরণ-উত্তরীয় বুলিয়ে দিয়ে;
অন্তগামী স্থ্ শ্রামশস্তহিল্লোলে রেখে যায় অকথিত এই বাণী—
'আমি আনন্দিত'।
অন্তদিকে তোমার জলহীন ফলহীন আতন্ধপাঞ্ব মরুক্ষেত্রে
পরিকীর্ণ পশুক্রালের মধ্যে মরীচিকার প্রেতন্ত্য।

বৈশাথে দেখেছি, বিষ্ণুংচঞ্বিদ্ধ দিগন্তকে ছিনিয়ে নিতে এলো কালো শ্রেনপাথির মতো তোমার ঝড়; সমস্ত আকাশটা ডেকে উঠলো যেন কেশরকোলা সিংহ; তার লেজের ঝাপটে ডালপালা আলুথালু করে হতাশ বনস্পতি ধূলায় পড়ল উবুড হয়ে; হাওয়ার মূখে ছুটল ভাঙা কুডের চাল শিকলহোঁডা কয়েদি-ডাকাতের মতো।…

শ্বিশ্ব তৃমি, হিংশ্র তৃমি, পুরাতনী, তৃমি নিত্যনবীনা.
অনাদি স্প্টির যজ্ঞহতাপ্পি থেকে বেরিয়ে এসেছিলে
সংখ্যাগণনার-অতীত প্রত্যুবে;
তোমার চক্রতীর্থের পথে পথে ছড়িয়ে এসেছ
শত শত ভাঙা ইতিহাসের অর্থলুপ্ত অবশেষ;
বিনা-বেদনাম্ব বিছিয়ে এসেছ তোমার বর্জিত স্প্টি
অপণ্য বিম্বৃতির স্তরে স্তরে॥

## [ ৪৭ ] ভাবার্থ পরিস্ফুট কর ঃ

ভাগ্যচন্দের পরিবর্তনের ঘারা একদিন-না-একদিন ইংরেজকে এই ভারত সাম্রাজ্য ত্যাগ করে যেতে হবে। কিন্তু কোন্ ভারতবর্ষকে সে পিছনে ত্যাগ করে যাবে ? কী লক্ষীছাড়া দীনতার আবর্জনাকে। একাধিক শতাকীর শাসনধারা যথন শুক হয়ে যাবে, তথন এ কী বিন্তীর্ণ পঞ্চশয্যা ছ্বিষহ নিক্ষলতাকে বছন করতে থাকবে। জীবনের প্রথম আরজে সমস্ত মন থেকে বিশ্বাস করেছিল্ম মুরোপের অন্তরের সম্পদ এই সভ্যতার দানকে। আর, আজ আমার বিদায়ের দিনে সে বিশ্বাস একেবারে দেউলিয় হয়ে পেল। আজ আশা করে আছি, পরিত্রাণকর্তার জন্মদিন আসছে আমাদেরা এই দারিদ্রালাম্বিত কুটীরের মধ্যে; অপেক্ষা করে থাকব, সভ্যতার দৈববাণী নিয়ে সে আসবে, মাস্থবের চরম আশাসের কথা মাম্বকে এসে শোনাবে এই পূব-দিগন্ত থেকেই। আজ পারের দিকে যাত্রা করেছি—পিছনের ঘাটে কী দেখে এল্ম, কী রেখে এল্ম, ইতিহাসের কী অকিঞ্চিৎকর উচ্ছিই, সভ্যতাভিমানের পরিকীর্ণ ভন্নত্ব প! কিন্তু মান্থবের প্রতি বিশ্বাস হারানো পাপ, সে বিশ্বাস শেষ পর্যন্ত রক্ষা করেব। আশা করেব, মহাপ্রেলয়ের পর বৈরাগ্যের মেঘমুক্ত আকাশে ইতিহাসের একটি নির্মল আত্মপ্রকাশ হয়তো আরম্ভ হবে এই পূর্বাচলের হর্ষোদ্যের দিগন্ত থেকে। আর, একদিন অপরাজিত

মামুষ নিজের জয়থাত্রার অভিযানে দকল বাধা অভিক্রম করে অগ্রসর হবে তার মহৎ
মর্যাদা কিরে পাবার পথে। মহুশ্বপ্লের অন্তহীন প্রভিত্ত চরম বলে
বিশ্বাস করাকে আমি অপরাধ মনে করি।

#### [৪৮] ভাবার্ণ লেখঃ

বেদিন চৈতন্ত মোর মৃক্তি পেল লুগুগুহা হতে,
নিমে এল ছঃসহ বিশ্বয়বড়ে দারুণ ছুর্যোগে
কোন্ নরকারিগিরিগব্ধরের ভটে; তপ্ত ধ্যে
গজি উঠি ছুঁসিছে সে মাছুষের তীব্র অপমান,
অমঙ্গলধ্বনি তার কম্পান্থিত কবে ধরাতল,
কালিমা মাধার বায়ুগুরে।

দেখিলাম একালের আত্মঘাতী মৃচ উন্মন্ততা, দেখিক দর্বাঙ্গে তার বিকৃতির কদর্য বিদ্রেপ। একদিকে স্পর্ধিত ক্ররতা, মন্ততার নির্লজ্ঞ হঙ্কার; অক্সদিকে তীরুতার দ্বিধাগ্রন্থ চরণবিক্ষেপ, বক্ষে আলিঙ্গিয়া ধবি রুপণের সতর্ক সন্থল, সম্ভন্ত প্রাণীর মত্যোক্ষণিক গর্জন-অন্তে ক্ষীণম্বরে তথনি জানায় নিরাপদ নীরব নম্রতা। রাষ্ট্রপতি যত আছে প্রোট প্রতাপের, মন্ত্রদভাতলে আদেশ-নির্দেশ রেখেছে নিষ্পিষ্ট করি রুদ্ধ ওষ্ঠ-অধ্বের চাপে সংশয়ে সংকোচে। এদিকে দানবপদ্দী ক্ষুর শৃত্যে উদ্যে আদে বাঁকে বাঁকে বৈতর্গানদীপার হতে যন্ত্রপক্ষ ভ্লারিয়া নর্মাংসম্পর্ধিত শকুনি, আকাশেরে করিল অন্তি।

মহাকালসিংহাদনেসমাসীন বিচারক, শক্তি দাও, শক্তি দাও মোরে,
কঠে মোর আনো বন্ধবাণী, শিশুঘাতী নরঘাতী
কুৎসিত বীভৎসা-'পরে ধিকার হানিতে পারি যেন—
নিত্যকাল রবে যা স্পন্দিত লজ্জাতুর ঐতিহ্যের
দ্বংস্পন্দনে, রুদ্ধকণ্ঠ ভয়ার্ড এ শৃঙ্খলিত যুগ যবে
নিঃশন্দে প্রচ্ছন হবে আপন চিতার ভক্ষতনে।

### [৪৯] মর্মার্থ প্রকাশ করঃ

দোতালার জানলায় দাঁড়িয়ে সেদিন দেখছিল্ম, সামনের আকাশে নববর্ধার জলভারনত মেঘ, নীচে ছেলেগুলো নতুন জলধারার ডাক শুনে মেতে উঠেচে, তাদের মধ্যে দিয়ে প্রাণের তরঙ্গিত কলোল। আমার মন সহসা আপন খোলা ছ্য়ার দিয়ে বেরিয়ে গেল বাইরে অদ্রে। অত্যন্ত নিবিড়ভাবে আমার অন্তরে একটা অম্ভূতি এল, সামনে দেখতে পেলুম নিত্যকালব্যাপী সর্বাম্ভূতির অনবচ্ছিন্ন ধারা, নানা প্রাণের বিচিত্র লীলাকে মিলিয়ে নিয়ে একটি অখণ্ড লীলা। নিজের জীবনে যা বোধ করচি, যা ভোগ করচি, চারিদিকে ঘরে ঘরে জনে জনে মৃহুর্তে মৃহুর্তে যা-কিছু উপলব্ধি চলেছে, সমন্ত এক হয়েছে একটি বিরাট অভিজ্ঞতার মধ্যে। অভিনয় চলেছে নানা নটকে নিয়ে, অখ্যুংখের নানা খণ্ডপ্রকাশ চলছে তাদের প্রত্যেকের স্বতন্ত্র জীবনধাত্রায়, কিন্তু সমন্তটার ভিতর দিয়ে একটা নাট্যরস প্রকাশ পাছে এক পরমন্তটার মধ্যে যিনি সর্কাম্ভূঃ। এতকাল নিজের জীবনে স্বথ্যুংখের যে-সব অমুভূতি একাস্তভাবে আমাকে বিচলিত করেছে, তাকে দেখতে পেলুম দ্রষ্টারূপে এক নিত্যসাক্ষীর সাশে দাঁড়িয়ে।

এমনি করে আপনা থেকে বিবিক্ত হয়ে সমগ্রের মধ্যে খণ্ডকে স্থাপন করবামাত্র নিজের অন্তিস্থের ভার লাঘব হয়ে গেল। তখন জীবনলীলাকে রসক্সপে দেখা গেল কোনো রসিকের সঙ্গে এক হয়ে। আমার সেদিনকার এই বোধটি নিজের ক্লাছে গভীরভাবে আশ্চর্য হয়ে ঠেকল। একটা মুক্তির আনন্দ পেলুম।

# [৫০] অন্তর্নিহিত ভাবসত্যটি সংক্ষেপে বুঝাইয়া দাও:

সেইদিন এই মাঠ শুরু হবে নাকো জানি— এই নদী নক্ষত্রের তলে সেদিনো দেখিবে স্বপ্ধ— সোনার স্বপ্পের সাধ পৃথিবীতে কবে আর ঝরে! আমি চলে যাব বলে চালতাফুল কি আর ভিজিবে না শিশিরের জলে নরম গল্পের ঢেউম্বে ! লক্ষ্মীপেঁচা গান গাবে নাকি তার লক্ষ্মীটির তরে ! চারিদিকে শাস্ত রাতি—ভিজে গদ্ধ—মৃত্র কলরব; খেষানৌকোগুলো এদে লেগেছে চরের ধ্ব কাছে; পৃথিবীর এইদব গল্প বেঁচে রবে চিরকাল;— এশিরিয়া ধূলো আজ—বেধিলন ছাই হলে আছে।

# [৫১] মূল বক্তব্য পরিস্ফুট কর:

জল পড়ে, পাতা নড়ে, এই নিয়ে পভ লিখে ফেলে ভাবলাম হল অনবভ। ছাদ ছিলো ফুটো তা তো পারিনিকো জানতে, জেগে উঠে বসে আছি বিছানার প্রান্তে। চোখে আর ঘুম নেই শুধু শুনি ভন্তন্ মশা ওড়ে, আর চলে চিন্তার পন্টন। গাছে-গাছে পাতা নড়ে চালে শুধু পাতা নেই, কাঁকর-মেশানো চাল মেলে শুধু 'রেশনে'-ই ভিমভিম ঢেঁড়া শুনি, আসে ছুভিক্ষ, এসে তবে বাকি ক'টা করে দূর দিক-গো। জল পড়ে ছুনিয়ার আলা-করা চক্ষে, পাতা নড়ে প্রলয়ের ঝড়ে কি অলকো।

## [৫২] ভাবসত্য বিশদ কর:

ক্রি প্রাত্যহিক মাম্ব তার নানা জোড়া-তোড়া-লাগা আবরণে, নানা বিকারে কুত্রিম। সে চিরকালের পরিপূর্ণতার আদন পেয়েছে দাহিত্যের তপোবনে—খ্যানের সম্পদে।

খে তথ্য খণ্ডিত, স্বতন্ত্র নধ্যে দে আপন বৃহৎ ঐক্যকে প্রকাশ করে।
আমি ব্যক্তিগত আমি এই তথ্যটুকুর মধ্যে—আমি মাসুষ—এই সত্যটিকে যথন আমি
প্রকাশ করি, তথন বিরাট একের আলোকে আমি নিত্যতার উদ্তাসিত হই। তথ্যের
মধ্যে সত্যের প্রকাশই হচ্চে প্রকাশ।

#### ব্যাকরণ-বিষয়ক সংক্ষিপ্ত আলোচনা

#### বাংলা ভাষার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশের সংক্রিপ্ত পরিচয়

বাঙালী জনসমান্ত যে-বিশেষ ধ্বনিসমষ্টির মাধ্যমে মনের ভাব প্রকাশ করে, তাহাই বাংলা ভাষা। এই বাংলা ভাষার উত্তব ও বিবর্তনের ইতিহাসটি অতি-সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ করিতেছি। প্রতিটি যুগে ভাষার যেমন ক্রমবিকাশ দেখা যায়, তেমনি রহিয়াছে ইহার একটি আদিম উৎস—এই হিসাবে ভাষার সঙ্গে প্রবহমানা নদীর তুলনা করা যাইতে পারে। বাংলাভাষার মূল উৎস হইতেছে বৈদিক সংস্কৃত, যাহার প্রাচীনতম রূপ মৃদ্রিত রহিয়াছে ঋ্যেদ-সংহিতায়। এই ঋ্যেদের ভাষাই বর্তমান ভারতের সমস্ত প্রাদেশিক আর্যভাষাগুলির আদিজননী। বৈদিক সংস্কৃত আর্যজাতিরই ভাষা। আর্যদের আগমনের পূর্বে ভারতবর্ষে তুইটি বড়ো অনার্যজাতির ভাষা প্রচলিত ছিল—ক্রাবিড় আর কোল।

ইতিহাসের সাক্ষ্যপ্রমাণ হইতে বুঝিতে পারা যায়, প্রীষ্টপূর্ব পনেরো শতকের পূর্বেই কোনো সময়ে পূর্ব-পারশ্রের [ ঈরাণ ] মধ্য দিয়া আর্যজাতি ভারতবর্ষে আগমন করে। ইহাদের একটি শাখা রহিয়া গেল ঈরাণে, আর ভারতে যাহারা প্রবেশ করিল তাহারাই ভারতীয় আর্য [Indo-Aryan]-নামে পরিচিত হইল। ভারতীয় আর্যদের প্রাচীনতম সাহিত্যের নাম বৈদিক সাহিত্য ও ভাষার নাম বৈদিক সংস্কৃত বা ছান্স্ন্স। বৈদিক সংস্কৃতই ব্ছয়ুগের পরিবর্তনের মধ্য দিয়া কালক্রমে বাংলাভাষার বিশেষ রূপ পরিগ্রহ করে।

প্রাচীন আর্যজাতি বিভিন্ন কালে ও বিভিন্ন দলে ভারতবর্ষে প্রবেশ করিয়াছিল। একই জাতির অন্তর্ভুক্ত হইলেও আর্যদের বিভিন্ন উপজাতি যে-কথ্যভাষা ব্যবহার করিত, তাহার মধ্যে কিছু কিছু পার্থক্য দাঁড়াইয়া গিয়াছিল। কিন্তু এই সকল মৌথিক বা কথ্যভাষার উধ্বে আর্যজাতির মধ্যে সর্বজনগ্রাহ্য একটি নাহিত্যের ভাষা গড়িয়া উঠিয়াছিল, এবং এই সাহিত্যিক ভাষাটিরই নিদর্শন আমরা পাইতেছি ঋর্মেদ-সংহিতায়। ঋর্মেদ দেবতাদের আরাধনাবিষয়ক ভোত্রের একটি সংকলনগ্রন্থ — বিভিন্ন কবিদের হারা বিভিন্ন সময়ে এই স্থাত্র বা স্কুপ্তলি রচিত হইয়াছিল। এই স্থোত্রগুলি একসময় বিক্ষিপ্ত অবস্থায় ছিল। পরে আফুমানিক প্রীপ্রপূর্ব দশম শতকে এইগুলি একখানি গ্রন্থে সংগৃহীত হয়, এবং ওই গ্রন্থেরই নাম ঋর্মেদ। পূর্বেই বলা হইয়াছে, ঋর্মেদের ভাষা ভারতের আর্যভাষার প্রাচীনতম নিদর্শন। এই প্রাথমিক মুগের ভারতীয় অর্যভাষাটকৈ বলা হয় প্রাচীন বা আদিভারতীয় আর্যভাষা—ইংরেজীতে Old Indo-Aryan। ব্রাহ্মণ, উপনিষদ প্রভৃতি গ্রন্থও এই ভাষাতেই রচিত।

ভারতবর্ষে প্রবেশ করিবার পর আর্যরা উত্তর-পাঞ্চানেই প্রথমে বসতি স্থাপন করে। তারপর ভারতের পূর্বদিকে আর্যজাতি ও তাহার ভাষার প্রসার ঘটিতে থাকে। আর্যভাষার প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে দ্রাবিড ও কোলভাষা দেশের অধিবাসীগণ কর্তৃ কি পরিত্যক্ত হইতে লাগিল। প্রীষ্টপূর্ব সপ্রম শতকের মধ্যে আর্যভাষা পাঞ্জাব হইতে উত্তর-বিহার পর্যন্ত বিন্তৃতি লাভ করে। ভারতবর্ষের একটা স্মনিস্তৃত অঞ্চলে ছড়াইয়া পড়িবার ফলে এবং দেশের অনার্যভাষাগুলির প্রভাবহেতু, ভাষার পরিবর্তনধর্মের নিয়ম আফুসারে আর্যভাষা আর অবিকৃত রহিল না, ধীরে ধীরে রূপান্তরে লাভ করিতেছিল। ইহারই ফলে আদিভারতীয় আর্য বা বৈদিক ভাষা রূপান্তরিত হইয়া একটা নৃতন অবস্থায় পড়িল। তথন ইহার নাম হইল মধ্যভারতীয় আর্য বা প্রাকৃত ভাষা—ইংরেজীতে Middle Indo-Aryan। প্রীষ্টপূর্ব অষ্টম হইতে ষষ্ঠ শতকের দিকে—বৃদ্ধদেনের সময়ের পূর্বে—প্রাকৃত ভাষার উদ্ভব হয়। প্রীষ্টপূর্ব ষষ্ঠ শতক হইতে প্রীষ্টীয় দশম শতক পর্যস্ত মধ্যকালীন ভারতীয় আর্যভাষার যুগ।

প্রদেশভেদে প্রান্ধত ভাষার মধ্যে নানারকমের রূপভেদ দেখা যায়। প্রীষ্টপূর্ব পঞ্চম-ষঠ শতকের দিকে ভারতবর্ধে মুখ্যত তিনপ্রকারের প্রান্ধত ভাষার উত্তব ছইয়াছিল: [এক] উদীচ্য প্রান্ধত—উত্তর-পশ্চিম দীমান্ত আর পাঞ্জাবে প্রচলিত; [ছই] মধ্যদেশীয় প্রান্ধত—কুরুপাঞ্চাল দেশে প্রচলিত; [তিন] প্রাচ্য প্রান্ধত —ক্রুপাঞ্চাল দেশে প্রচলিত। প্রাচ্য অঞ্চলের প্রান্ধত ভাষার ছইটি বিভিন্ন রূপ দেখিতে পাওয়া যায়; একটির নাম পশ্চিমা প্রাচ্য, অপরটির নাম প্রান্ধী প্রাচ্য। মগধ-অঞ্চলে প্রান্ধী প্রাচ্য ভাষা বলা হইত বলিয়া ইহা মাগধী প্রান্ধত নামে পরিচিত। খ্রীষ্টপূর্ব চতুর্ব-ভৃতীয় শতকে, মৌর্যদের দময়ে, এই পূর্বী প্রাচ্য বাংলাদেশে প্রবেশ করিতে থাকে, আর খ্রীষ্টায় চতুর্ব শতকের মধ্যেই বাংলা দেশে ইহার ব্যাপক প্রদার ঘটে। সংস্কৃত নাটকে, বরক্রচির প্রান্ধত ব্যাকরণে মাগধী প্রান্ধতের নিদর্শন মিলে। তারপর প্রান্ধ ছয়-সাত শ' বছর ধরিয়া ক্রমপরিবর্তনের ফলে মাগধী প্রান্ধত বাংলা ভাষায় রূপান্ধরিত হয়। একহাজার খ্রীষ্টান্ধের দিকে মাগধী প্রান্ধত বাংলা ভাষায় রূপান্ধরিত হয়। একহাজার খ্রীষ্টান্ধের দিকে মাগধী প্রান্ধত বাংলা ভাষায় ভিতর দিয়া একটা নৃতন অবস্থার মধ্যে প্রবেশ করার ফলেই বাংলাভাষার উত্তব। ভারতীয় আর্যভাষার এই আধুনিক বুগটিকেই বলা হয় নব্যভারতীয় আর্যযুগ বা New Indo-Aryan।

তাহা হইলে দেখা যাইতেছে, খ্রীষ্টার দশম শতাকীর দিকে মাগধী অপভ্রংশের রূপপরিবর্তনের ফলে বাংলা ভাষার স্থাষ্ট হয়। এই নবস্থ বাংলা ভাষাকে আবার তিনটি যুগবিভাগে বিভক্ত করা যায়: [এক] আদি বা প্রাচীন যুগ; [ছই] মধ্যযুগ; [তিন] নবীন বা আধুনিক বুগ। আদিবুগের [ আকুমানিক খ্রীষ্টার দশম হইতে ছাদশ শতাকী] বাংলা ভাষার নিদর্শন মিলে 'বৌদ্ধ গান ও ও দোহা'-নামক গ্রন্থের

অন্তর্ভ চর্যাপদগুলিতে। এই যুগের অন্তকোনো সাহিত্যিক নিদর্শন আজ পর্যন্ত আবিদ্ধত হয় নাই। বাংলা ভাষার মধ্যযুগের স্থায়িত্বকাল হইতেছে খ্রীষ্টায় ঘাদশ হইতে অষ্টাদশ শতাব্দী পর্যন্ত। চণ্ডীদাসের 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন' এই যুগের ভাষার শ্রেষ্ঠ নিদর্শন। নানা রকমের মঙ্গলকাব্য, গোপীচাঁদের গীতিকা, রামায়ণ-মহাভারত-ভাগবতের অহুবাদ, বৈষ্ণবপদাবলী ও শাক্তপদাবলী, জীবনীসাহিত্য প্রভৃতি এই যুগেরই হুষ্টি। পঞ্চদশ শতকের শেষ পাদে অর্থাৎ বাংলা ভাষার মধ্যযুগে চৈতন্ত-দেবের আবির্ভাব বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের ইতিহাসে একটি অরণীয় ঘটনা। শ্রীচৈতত্বের প্রভাবে এদেশে একটা বিপুল সাহিত্য গড়িয়া উঠে—ইহার নাম বৈষ্ণব-সাহিত্য আধুনিক বুগের [ খ্রীষ্টায় অষ্টাদশ শতক হইতে বর্জমান সময় পর্যন্ত বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের সঙ্গে আমরা সকলেই পরিচিত। বাংলা গঞ্চাহিত্যের উদ্ভব ঘটে এই যুগেই। মুদ্রাযন্ত্রের প্রতিষ্ঠায় আধুনিক বুগের বাংলা সাহিত্যের ধারাপথটি অন্থদরণ করা সহজ হইয়া উঠিয়াছে। বিশ্বম-রবীন্তনাথ-শরৎচন্দ্র প্রমুখ সাহিত্যিদিল্লীর অনন্তসাধারণ প্রতিভা আধুনিক বাংলা ভাষা ও সাহিত্যকে অসামান্ত গোরবমর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে।

উপরে যে আলোচনা করা হইল তাহা হইতে বাংলা ভাষার যে-বংশপীঠিকা তৈরী করা যায়, তাহা এইরূপ: বৈদিক কথিত ভাষার বিভিন্ন রূপভেদ>প্রাচ্য অঞ্চলের কথিত ভাষা>কথিত মাগধী প্রাকৃত> মাগধী অপবংশ> প্রাচীন বাংলা> মধ্যমুগের বাংলা> আধুনিক বাংলা। অর্থাৎ, মাগধী প্রাকৃত বাংলা ভাষার জননী এবং বৈদিক কথিত সংস্কৃত ইহার মাতামহীস্থানীয়া।

# ভারতীয় আর্যভাষার বিভিন্ন যুগের ব্যাকরণগত বৈশিষ্ট্য ঃ

বৈদিক কথিত ভাষা বিভিন্ন যুগের ক্রমপরিবর্তনের মধ্য দিয়া বাংলা ভাষার রূপাস্তরিত হইয়াছে। এই বিভিন্ন যুগগুলির ভাষাগত বিশিষ্টতার সামান্ত পরিচয় এখানে লিপিবন্ধ করা যাইতে পারে।

প্রাচীন ভারতীয় আর্য বা বৈদিক ভাষার জটিলতা সহজেই লক্ষণীয়। বিচিত্র সংযুক্ত-ব্যঞ্জনধননি ও শ্বরধনি ইহাকে বিশেষ গান্তীর্য দান করিয়াছে। জটিল শব্দরূপ ও ধাতুরূপ বৈদিক ভাষার একটা প্রধান বিশেষভা। এই ভাষার প্রচীনতম শ্রেষ্ঠ নিদর্শন হইল ঋয়েদ-সংহিতা। আদিভারতীয় আর্যভাষা যখন মধ্যভারতীয় আর্যবৃগে অর্থাৎ প্রাকৃত বৃগে প্রবেশ করিল, তখন অনার্যপ্রভাবে ইহা আর অবিকৃত রহিল না, ধীরে ধীরে ইহার মধ্যে নানাপ্রকার পরিবর্তন দেখা দিল। বৈদিকের সংস্কৃতের যুক্তব্যঞ্জনধ্বনি প্রাকৃত যুগে বছল পরিমাণে সরল হইয়া আসে, বৈদিকের সুক্তব্যঞ্জন প্রাকৃতে শ্বিত্ব্যঞ্জনে পরিণত হয়। যেমন, ধর্ম >ধন্ম, কার্য >ক্জ,

হন্ত > হথ, পুত্র > পুন্ত, ইত্যাদি। শব্দরপ আর ধাতুর্বপের জটিলতাও অনেকখানি কমিয়া আদিল। বৈদিকের কতকগুলি স্বরশ্বনি প্রাকৃত যুগে বিলুপ্ত হইল; যেমন, এ, ও, ঝ, ৯ প্রভৃতি স্বরের উচ্চারণ প্রাকৃতে দৃষ্ট হয় না। কতকগুলি বিশেষ শব্দপ্রয়োগের সহায়তায় এই যুগে বিভক্তির কাজ সম্পাদিত হইতে লাগিল; যেমন, কের, কর, ইত্যাদি।

অপন্তংশ মুগে ভাষা আরো দরল হইয়া আদিল, ইহার মধ্যে দেখা দিল আধুনিক তারতীয় আর্যভাষার নবজনের সন্তাবনা। এই সময় কারক-বিভক্তির জটিলতা থুবই কমিয়া আদিল, শন্দের অস্তা দীর্ঘম্বর ব্রম্মরে পরিণত হইল, এবং কারক-বিভক্তির কাজসম্পাদনের জন্ত কতকগুলি অম্পদের [post-position] সহায়তা গ্রহণ করা হইল। মধ্যভারতীয় আর্যভাষা যখন নবীন ভারতীয় আর্যভাষার স্তরে উপনীত হইল, তথন উহা সম্পূর্ণ ভিম্নরূপ ধারণ করিল। এই যুগে প্রাকৃত বা অপভ্রংশের দিল্বনাঞ্জন একটিমাত্র ব্যঞ্জনে পরিণত হইল, এবং এই ব্যঞ্জনের পূর্ববর্তী হ্রম্মর দীর্ঘ হইয়া গেল। যেমন, সর্প>সপ্প>সাপ; হস্ত> হ্বত>হাত; মৃত্তিকা>মট্রিআ>মাট; সন্ধ্যা>সঞ্র্যা>সাঁয়; কার্য>কচ্চে>কাজ, ইত্যাদি। শন্দের নানারক্মের ধ্বনিপরিবর্তন, বিভক্তিস্কৃতক শন্দের প্রয়োগ, যৌগিক ক্রিয়াপদের ব্যবহার, নৃতন শন্দের প্রয়োগে বহুবচনের পদগঠন, বিদেশী শন্দের বহুল আমদানী, ধাতুরূপাদির নৃতন রূপগ্রহণ এই যুগের লক্ষণীয় বিশেষত্ব।

#### বাংলা ভাষার উপাদান বা শক্তাণ্ডার

বাংলা ভাষার উপাদান বলিতে আমরা ইছার শক্ষজারকেই বুঝিয়া থাকি। যে-সকল শক্ষ লইয়া এই ভাষার স্ষ্টে, তাহাদিগকে বিভিন্ন শ্রেণী বা পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত করা যায়। পাঁচ প্রকারের শব্দ লইয়া বাংলা ভাষা গঠিত হইয়াছে: তদ্ভব, তৎসম, অর্ধ-তৎসম, দেশী ও বিদেশী। নিম্নে ইহাদের স্বরপপ্রকৃতির পরিচয় লিপিব্দ ক্রিতেছি।

কি তন্তব বা প্রাকৃতজ শব্দ ও এই 'তন্তব' শব্দগুলিকে লইয়াই মুখ্যত বাংলা ভাষার স্থি—এইগুলিই বাংলা ভাষার নিজস্ব শব্দ বা খাঁটি উপাদান। অতি প্রাচানকালে ভারতীয় আর্যজাতি যে-ভাষায় কথা বলিত, তাহার নাম বৈদিক সংস্কৃত। বিজয়ী আর্যের ভাষা বিজিত অনার্যজাতি কন্তৃ ক গৃহীত হইবার ফলে এবং ভাষার সাধারণ পরিবর্তনধর্ম-অনুসারে, বংশপরম্পরাক্রমে জনগণের মুথে বীরে বীরে ক্রপান্তরিত হইতে থাকে। এই বিকৃত বা পরিবর্তিত বৈদিক সংস্কৃতেরই নাম হুইল 'প্রাকৃত' অর্থাৎ দেশের সর্বসাধারণের ভাষা। এই প্রাকৃত ভাষাও আবার কালক্রমে পরিবর্তিত হইয়া 'অপ্রংশ'-এর ক্লপ গ্রহণ করিল, এবং অপ্রংশের আরো বিকৃতির ফলেই বাংলা

ভাষার উত্তব। তাহা হইলে দেখা যাইতেছে. বে-সকল বৈদিক সংস্কৃত শব্দ প্রাকৃত ও অপজংশন্তরের মধ্য দিয়া ক্রমশ রূপান্তরিত হইয়া বাংলা শব্দভাণ্ডারে প্রবেশ করিয়াছে, উহারাই বাংলা তত্তব বা প্রাকৃতজ শব্দ। 'তৎ' অর্থাৎ বৈদিক কথিত সংস্কৃত, তাহা হইতে 'তব' অর্থাৎ উৎপত্তি যাহার, এই অর্থে 'তত্তব'। এই শ্রেণীর শব্দগুলি প্রাচীন আর্যভাষার নিকট হইতে প্রাকৃতের মধ্য দিয়া উত্তরাধিকারক্ত্রে প্রাপ্ত বিশ্বাইহাদিগকে প্রাকৃতজ শব্দও বলা হইয়া থাকে। যেমন, সংস্কৃত 'কৃষ্ণ' শব্দটি প্রাকৃতে 'কৃণ্ হ'-রূপে পরিবৃত্তিত হইল; তাহা হইতে আরো পরিবৃত্তনের ফলে বাংলা কান, কারু, কানাই [কান + আদরার্থে 'উ' কিংবা 'আই' প্রতার্যোগে কারু অথবা কানাই ] শব্দের উত্তব। এইরূপে সংস্কৃত চন্দ্রা>বাংলা চাঁদ। তত্রপ, হস্ত>হথ>হাত; সন্ম্যা> সঞ্জ্বা>নাট; মৃত্য>নচ্চ>নাচ; অম্মে>অম্হে>অম্হি>আমি: শৃণোতি>মুণ্দি, মুণ্ট>শুনে; অটাদশ>অট্ঠারহ>আঠারো; গ্রাম>গাঁব>গাঁও, গাঁ ইত্যাদি। এইগুলিই থাটি বা মৌলিক বাংলা শব্দ। প্রাকৃত হইতে যে-সকল 'দেশী' ও 'বিদেশী' শব্দ বাংলায় প্রেশেশ করিয়াছে, এক হিসাবে তাহাদিগকেও 'তত্তব' বা 'প্রাকৃত্জ' বলিতে পারা যায়।

খি তৎসম শব্দ: বাংলা ভাষা তাহার উৎপত্তিকাল হইতে আরম্ভ করিয়া আধুনিক কাল পর্যন্ত আবশ্রকমতো যে-সকল শব্দ সংস্কৃত ভাষার ভাতার হইতে গ্রহণ করিয়াছে, এবং উচ্চারণে যাহাদের কোনক্রপ বিক্বতি ঘটে নাই—এইক্রপ শব্দগুলিই 'তৎসম' নামে পরিচিত। 'তৎসম' অর্থে সংস্কৃতসম শব্দ। ['সংস্কৃত' আদিআর্যভাষা বৈদিকেরই একটি অর্বাচীনতর রূপভেদ-মাত্র। প্রীষ্টপূর্ব পঞ্চম শতাকীর পূর্বে গাইত্যিক ভাষারূপে ইহা প্রতিষ্ঠিত হয়। ঋর্যেদের ভাষা যথল পূরাতন হইয়া আসিতেছিল, নাধারণের কাছে ছর্বোধ্য হইয়া উঠিতেছিল, এবং লোকমুথে ইহার জ্রুত পরিবর্তন ঘটতেছিল, তথন ভাষার গতিরোধ করা অসম্ভব দেখিয়া সে-মুগের পণ্ডিতজন 'মৌখিক ভাষাকে ত্যাগ করিয়া প্রাচীন সাহিত্যের ভাষার চর্চায় ও তাহার রক্ষণে মনোনিবেশ করিলেন, তাহার ব্যাকরণ লিখিলেন। এই শিষ্ট ও সাহিত্যের ভাষা সংস্কৃত নামে খ্যাত হইল।' প্রিদ্ধি বৈয়াকরণ পাণিনি ইহাকে 'লৌকিক' নামে চিছিত করিয়াছেন এবং পরে ইহা 'দেবভাষা' নামেও অভিহিত হইতে থাকে। সংস্কৃত ভাষা প্রাচীন ও মধ্যযুগ্যের ভারতবর্ষের মানসিক সংস্কৃতির বাহন হইয়া উঠে।]

আদি-আর্যভাষার যে-সকল শব্দ নানায়ুগের রূপাশুরের মধ্য দিয়া বিক্বত অবস্থায় বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে, তাহাদের অবিক্বত মূল রূপ মিলে সংস্কৃতে। সংস্কৃতের শব্দভাগুার বিপুল—যখনই প্রয়োজন বোধ করিয়াছে, বাংলা ভাষা সংস্কৃত হইতে শব্দরাজি ঋণস্বরূপ গ্রহণ করিয়াছে। তদ্ভব শব্দের সঙ্গে তৎসম শব্দের পার্থক্য এই যে,

তত্তব শব্দগুলি বৈদিক শব্দ হইতে প্রাক্বত ও অপস্রংশের মধ্য দিয়া বিকৃত অবস্থার বাংলার আসিয়াছে। কিন্তু তৎসম শব্দগুলি বিভিন্ন যুগের ক্লপপরিবর্তনের ধারাপথে বাংলার আসে নাই, লৌকিক সংস্কৃত ভাষা হইতে সরাসরি ইহারা বাংলা ভাষায় গৃহীত হইয়াছে। তৎসম শব্দ ভাষায় ঋণস্বক্রপ গৃহীত, তত্তব শব্দগুলি উত্তরাধিকারক্ত্রে প্রাপ্ত—উভয়ের উৎপত্তির ইতিহাস ভিন্নতর। কতকগুলি তৎসম শব্দের উলাহরণঃ ক্লফ্র, চন্দ্র, হস্তু, মন্তক, মৃত্তিকা, রাত্রি, সন্ধ্যা, মধ্য, ধর্ম, কর্ম, কার্য, বৃদ্ধ, বৃদ্ধ, পিতা, মাতা, ইত্যাদি।

- গি অর্থ-তৎসম শব্দ ঃ যে-দকল দংস্কৃত শব্দ ভাষায় ঋণস্বরূপ গৃহীত হইবার পর লোকমুথে উচ্চারণে বিকারপ্রাপ্ত হইয়াছে, তাহাদের মূল রূপ বিশুদ্ধ রাখিতে পারে নাই, এরূপ বিকৃত সংস্কৃত শব্দকেই বলা হয় অর্ধ-তৎসম। তৎসম শব্দের বিকারেই অর্ধ-তৎসম শব্দের স্থাই। আমাদের দৈননিন জীবনের ব্যবহারিক ক্ষেত্রে এইরূপ শব্দের বহল প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। গ্রাম্য উচ্চারণে এবং কবিতার ভাষায় অধ-তৎসম শব্দের ব্যবহার খুব বেশী। উদাহরণ ঃ সংস্কৃত 'কৃষ্ণ' শব্দি বাংলায় তৎসম, ইহা হইতে প্রাকৃত ও অপজ্রংশের মধ্য দিয়া রূপপরিবর্তনের ফলে আমরা পাইতেছি কোন, কাল্ল বা কানাই' শব্দ—বাংলা শব্দভাগুরে যাহার নাম তন্তব বা প্রাকৃতজ। কিন্তু সংস্কৃত শব্দ 'কৃষ্ণ' বাংলায় গৃহীত হইবার পর লোকমুখে তাহার বিকৃতি ঘটিবার ফলে একটি নৃতন রূপ দাঁড়াইয়াছে 'কেষ্ট'—এই শব্দটি বাংলায় অর্ধ-তৎসম। তন্ত্রপ, সংস্কৃত 'গৃহিণী' হইতে তন্তব 'ঘরণী', কিন্তু অর্ধ-তৎসম হইল গিল্লি বা গিল্লী। এইভাবে নিমন্ত্রণ > নেমন্তর; প্রদা> ছেদ্দা; বৈক্তব> বোইম; যিত্র > মিত্তির; চন্ত্র> চন্দ্র; যেহাৎসব > মোচ্ছব; গ্রাম > গেরাম; প্রণাম > পেয়াম, ইত্যাদি অর্ধ-তৎসম শব্দের উদ্ভব হইয়াছে।
- খি দেশী শব্দ : বাংলা ভাষায় এমন কতকগুলি শব্দের প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়, যাহাদের মূল প্রতিরূপ সংস্কৃতে মিলে না। এই জাতের শব্দগুলি দ্রাবিড় এবং কোলভাষা হইভেই বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে—ইহাদিগকেই বলা হয় 'দেশী' শব্দ। ভারতের সর্বত্র গৃহীত শিষ্টজনের ভাষায় এইসকল শব্দের প্রয়োগ দৃষ্ট হয় না—বাংলা দেশের প্রাচীন অধিবাসী দ্রাবিড় ও অব্ধিক-জাতির ভাষার নিকট-সম্পর্কে আসার ফলেই এই অনার্য শব্দগুলি আর্যভাষা বাংলায় চুকিয়া পড়িয়াছে। এইগুলি বাংলা ভাষার মৌলিক শব্দ নয়, ইহারা আগস্তুক শব্দ। বিদেশী শব্দগুলিও এই 'আগস্তুক' পর্যায়ে পড়ে। বাংলা ভাষায় যে-সব শব্দ ভারতীয় আর্যভাষা হইতে উদ্ভুত নয়, অনার্য কিংবা ভারতের বাহিরে প্রচলিত ইন্দোয়ুরোপীয় কিংবা সেমীয় ভাষা হইতে গৃহীত, সে-সকল শব্দই বাংলায় 'আগস্তুক' নামে অভিহিত। তত্তব, তৎসম এবং অধ্-ভৎসম শব্দগুলিই বাংলা ভাষার যথার্য মৌলিক উপাদান।

অবশ্য অনেকগুলি 'দেশী' শব্দ প্রাক্ততের মধ্য দিয়াই বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে।
কিন্ত ভাষার মূল বিচার করিয়া শব্দের শ্রেণীবিভাগ করিতে হইলে এই জাতীয়
শব্দকে প্রাক্তজ বা তত্তব না বলিয়া 'দেশী'ই বলিতে হইবে। কারণ, এগুলি মূলত
আর্থশন্দ নয়। কিন্তু একজন ভাষাতাত্ত্বিক বলিতেছেন [ অধ্যাপক স্কুকুমার দেন ],
বে-সব অনার্থ শব্দ সংস্কৃত ভাষায় গৃহীত হইবার পর প্রাক্তজ প্ররের ভিতর দিয়া
বাংলায় আসিয়াছে, সেগুলিকে 'দেশী' না বলিয়া 'ভঙ্কব' বা 'প্রাকৃতজ'-ই বলিতে
হইবে। বাংলা ভাষার স্প্রের পর বে-সব আর্যশন্দ বাংলায় গৃহীত হইয়াছে, উক্
ভাষাতাত্ত্বিকের মতে সেগুলিই যথার্থ 'দেশী'-পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত। কতকগুলি 'দেশী'
শব্দের উদাহরণ গাড়ী, ঘুড়ী, ঝাড়, ঝাউ, ঢিল, ঝাণ্ডা, ঝায়ু, ঝোপ, টোপর,
ছাল, পেট, কামড়, ডাগর, ঢেউ, ডাব, ডিঙা, বাঁটা, ঝোল, ঝিঙা, ডাহা, ডাঁসা,
কদলী, কলা, তামলী, ইত্যাদি।

ষ্ট্রে বিদেশী শব্দ: বাংলা ভাষার উৎপত্তির পর নানা বিদেশী জাতির ভাষা হইতে যে-সকল শব্দ গ্রহণ করা হইরাছে দেগুলিই বাংলার বিদেশী উপাদান। বহু প্রাচীনকাল হইতেই ক্ষেকটি বিদেশী শব্দ ভারতীয় আর্যভাষা সংস্কৃতে স্থানলাভ করিয়াছে, এবং ইহাদেরই ক্ষেকটি প্রাকৃতের মধ্য দিয়া বাংলায় আদিয়াছে। এইরকম শব্দগুলিকে, 'বিদেশী' হইলেও, 'আগন্তক' আখ্যা না দিয়া 'প্রাকৃতক্ষ' বা 'তত্তব' বলাই ভালো। যেমন গ্রীক 'প্রাথ্মে' হইতে সংস্কৃতে 'দ্রম্য', তাহা হইতে প্রাকৃতে 'দর্ম', তাহা হইতে প্রাকৃত 'দর্ম', তাহা হইতে বাংলায় 'দাম'। প্রাচীন পারসীক 'মোচক'>প্রাকৃত মোচিঅ>বাংলা মৃচি; পহ্লবী 'পোগু' [লিখিবার চামড়া]>সংস্কৃত পৃত্তিকা>প্রাকৃত পোথিআ>বাংলা পুঁথি, পুথি; গ্রীক 'প্ররিংকস্'>সংস্কৃত প্রজ্ব বাংলা শুড়ন, শ্রড়া (গোনস্' [gonos]>সংস্কৃত কোণ>বাংলা কোণ; গ্রীক 'কেণ্ট্রণ্' [Kentron] >সংস্কৃত কেন্ত্র-বাংলা কেন্দ্র [তৎসম], ইত্যাদি।

মুসলমান কর্তৃক বঙ্গবিজয়ের পর হইতেই বাংলা ভাষায় অধিক পরিমাণে বিদেশী শব্দের আমলানী হইতে থাকে। পাঁচ শ' বছরেরও অধিককাল ধরিয়া মুসলমানেরা এদেশ শাসন করে, এবং মুসলমান-আমলে কার্সী রাজভাষা ছিল বলিয়া, বাংলা ভাষার উপর তাহার কম প্রভাব পড়ে নাই। বাংলা ভাষার প্রায় আড়াই হাজার শব্দ হইল ফার্সী। এই ফার্সীর মারফতে কয়েকটি আরবী এবং তৃকী শব্দও ইহাতে প্রবেশ করিয়াছে। বাংলায় কয়েকটি ফার্সী শব্দের নমুনা: আমীর, ওমরা, উজীর, মালিক, হজুর, জখম, তাঁবু, তোপ, বন্দুক, থাজনা, দারোগা, দপ্তর, বীমা, হিসাব, গ্রেপ্তার, মোককমা, নালিশ, দরখান্ত, দলিল, আলা, কবর, কাফের, নমাজ, মস্জিদ, মক্তর, গজল, সরম, ইচ্জৎ, আয়না, আতর, কাগজ, কুলুপ, কোর্যা, খাতা, চশ্মা,

চাবুক, ছবি, জামা, মলম, মিছরি, রুমাল, শরবং, লাগাম, শিলি, হালুয়া, ছঁকা, ইত্যাদি।

প্রীষ্টির ষোড়শ শতাব্দীতে পোর্তু গীসরা বাংলাদেশে বাণিজ্য করিবার **উ**দ্দে**শ্রে** আদে। ইহার ফলে প্রায় শতাধিক পোতৃ গীস্ শব্দ বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে। বেমন, আনারদ, তামাক, চাবি, বাল্তী, ইস্ত্রী, কামরা, গুদাম, নীলাম, ক্রশ, থীত, পেয়ারা, পেঁপে, কপি, বোতল, বোতাম, ইত্যাদি। তাসখেলার বিষয়ে কয়েকটি শব্দ ওলব্দাজ ভাষা হইতে গ্রহণ করা হইরাছে। যেমন, হ্রতন, কুইতন, ইস্কাবন [ কিন্তু 'চিরিতন' ভারতীয় শব্দ ], তুরুপ। আর-একটি ওলন্দাজ শব্দ হইতেছে 'ইদকুণ'। কার্তুজ, কুপন, রেন্তোরা কথাগুলি করাসী। আঠারো শতকের মধ্যভাগ হইতে বাংলাদেশ ইংরেজজাতির বশ্যতা স্বীকার করিল। ফলে মুরোপীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতি ইংরেজী ভাষার মাধ্যমে বাঙালীর উপর ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করিতে থাকে। বাংলা ভাষার উপর ইংরেজীর প্রভাব কভখানি বিস্তভ, তাহা काशात्कछ तुवारेश विनवात প্রয়োজন नारे । এখানে সামান্ত ক্ষেকটি ইংরেজী শব্দের नमून। मिट्छि : व्याभिम, रेकून, (तकि, जाउनात्र, नाठे, शूनिन, श्रानाम, नर्शन, शांत्रम, माजी, कौमनी, कौमरतन, नकशूम, वाक्म, देखानि। এভरिज देशदनकीत यशु निश्वा এশিয়া, ইউরোপ, আফ্রিকা, আমেরিকা, অন্ট্রেলিয়া প্রভৃতি নানা দেশের ভাষার কতকগুলি শব্দ বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে। ইহা ছাড়া, বাংলা ভাষায় আরো এক জাতের শব্দ আছে, যাহা 'মিশ্রাশব্দ' [Hybrids] নামে পরিচিত। সাধারণত বিভিন্ন শ্রেণীর শব্দের সংযোগে অথবা একশ্রেণীর শব্দের সহিত অন্তর্শ্রেণীর প্রত্যয়াদির মিশ্রণে ইহাদের शृष्टि। यमन,—রাজাউজীর, হাটবাজার, হেডপণ্ডিত, পুলিশসাহেব, বেটাইম, ডেপুটিগিরি, ইত্যাদি।

একহাজার বছরের অধিক কাল হইল প্রাক্তের পরিবর্তনের ফলে বাংলা ভাষার উদ্ভব হইয়াছে। তদ্ভব, তৎসম ও অর্থতৎসম ইহার মৌলিক উপাদান। তত্পরি বাংলা ভাষা অনার্য কোলা, দ্রাবিড় প্রভৃতি ভাষা হইতে বিদেশী ফার্দী, পতুর্গীজ, ওলন্দাজ, ফরাদী ও ইংরেজী হইতে অনেক শব্দ গ্রহণ করিয়াছে—এইগুলি তাহার আগন্তক উপাদান। মৌলিক ও আগন্তক শব্দের সমবায়ে বাংলা ভাষার ভাগার অনেকখানি সমৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছে। এ ভাষার অবস্থা এখন বেশ বাড়বাড়স্ক—বাঙালীর ভাষা ভাহার যথার্থই গৌরবের বস্তু।

# বাংলা উচ্চার**০ ও ধ্ব**নিশরিবর্তনের কতকগুলি বিশিষ্ট রীতিঃ

### কা স্বরসংগতি: Vowel Harmony

বাংলায়, বিশেষ করিয়া বাংলার মৌথিক বা চলিত ভাষায়, পূর্বের অথবা পরের শরধনির প্রভাবে পদস্থিত অন্থ অকরের শ্বরধনির উচ্চারণ্যানের মধ্যে একটা লক্ষণাঁয় পরিবর্তন ঘটে। বাংলা ভাষার উচ্চারণ্যাত এই বৈশিষ্ট্যকেই বলা হয় 'শ্বর-সংগতি'. এক্লপ পরিবর্তনের মূল কথা হইল, পদস্থিত শ্বরধনিগুলির মধ্যে পরস্পরের প্রতি একটা আকর্ষণের ভাব। এই আকর্ষণের ফলে শন্দের অভান্থরন্থিত বিভিন্ন প্রকৃতির শ্বরধনিগুলি একটা সংগতি বা সামগ্রন্থের শ্বে গ্রেথিত হয়। যমন, 'দেন' >'দেশি'—এই দৃষ্টাস্থে দেখা ঘাইতেছে, পরবর্তী অক্ষরের ঈ-কারের প্রভাবে পূর্বাবন্ধিত অক্ষরের এ-কার ই-কারে পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে। তদ্ধপ, বিলাতি > বিলেতি > বিলিতি: উড়ালাঁ > উড়ুনা : ইচ্ছা > ইচ্ছে : বিনা > বিনে > বিলি : পূজা > পূলো ; মূলা > মূলো : তিনটা > তিনটে ; শুনা > শোনা : কুডাল > কুডুল, ইভ্যাদি।

কিন্তু এই শ্বরধানর পরিবর্তনবিষয়ে একটি জিনিস লক্ষ্য করিবার আছে।
"বেখানে শব্দের আদিতে না'-আথে 'অ' বা 'অন্', এবং 'সহিত'-আর্থ অথবা 'সম্পূর্ণ'আথে স' বা 'সম্' বদে, দেখানে অ-কার ও-কারে পরিবর্ভিত হয় না'', অর্থাৎ
শ্বরসংগতিজ্ঞানত ধ্বনির কোনো পরিবর্তন ঘটে না। বেমন, 'অতি'-র উচ্চারণ 'ওতি,'
'অমুক'-এর উচ্চারণ 'ওমুক', 'চলুন'-এব উচ্চারণ 'চোলুন'; কিন্তু অধীর, অমুথ,
আনিশ্চিত, অনিয়ম, সদীম, সবিনয় প্রভাত শক্ষপ্রলি ওমীন, ওমুথ, ওনিশ্চিত, ওনিয়ম,
দোলিম, দোলিনয়-ক্লপে উচ্চারিত হয় না। এই ধ্বনিপরিবর্তনের বিশিপ্ততার মূল কথা
হইতেছে, 'উচু [ শ্বর ] শীচুকে নীচু শ্বরকে ] উচুতে টানে, নীচু উচুকে নীচে
নামাইয়া লয়।' স্বর্ধবনির এরূপ আকর্ষণের প্রভাবেই শক্ষ্যলির স্কুপান্তর ঘটে।
বাংলা স্বরধ্বনিগুলিকে তিনটি ভাগে বিভক্ত করা যায় - উচু, মধ্য ও নাচু , ই এবং
উ উচ্চস্বর : এ, ও এবং অ মধ্যম্বর ; অ্যা এবং আ নিমুম্বর ]।

## [খ] অপিনিহিতি: Epenthesis

শব্দের মধ্যস্থিত কিংবা অস্তস্থিত ই-কার অথবা উ-কার স্বস্থান পরিত্যাগ করিয়া কিংবা স্বস্থানে থাকিয়াও যদি অব্যবহিত পূর্ববর্তী ব্যঞ্জনের পূর্বে আদিয়া যায়, তবে তাহাকে 'অপিনিহিতি' বলে। বাংলা ভাষার উচ্চারণের একটি বিশিষ্টতা হইল শব্দেব মধ্যস্থিত বা অস্তস্থিত ই-কার কিংবা উ-কারকে পূর্ব হইতেই উচ্চারণ করিয়া • কেলিবার প্রবণতা। যেমন, আজি>আইজ; কালি>কাইল: রাখিয়া>রাইখা'; রাতি>বাইত: করিয়া>কইর্যা; সাথুআ>সাউথুআ>সাইথুআ>সেথা; জলুয়া>জউল্য়া>জলো; মাছুয়া>মাউছুয়া>মাইছুয়া>মেছো; সত্য>সইজ; কাব্য>কাইব্র, ইত্যাদি। শব্দের এই বিশিষ্ট উচ্চারণরীতিকে 'পূর্বাভাসাত্মক ধ্বনিবিপর্যয়' বলা যাইতে পারে—'the transference of a semi-vowel to the syllable preceding that in which it originally occurred—পূর্বস্থিত অক্ষরে অন্তঃস্থ-বর্ণের আনয়ন।' দেখা যাইতেছে, অপিনিহিতি শুধ্বনি-বিপর্যয় নয়, আরো বেশী কিছু—পূর্বাভাসহেতুক আগমও ইহার মধ্যে রহিয়াছে। যেমন, মাছুয়া>মাউছুয়া; এখানে ছু-এর 'উ' স্বন্ধানে রহিয়া গেল, আবার 'হ'-এর পূর্বেও পূরাভাসহেতুক উ-কারের আগম ঘটিল। তদ্রূপ, সাথুয়া>সাউথুয়া; করিয়া>কইরাা, প্রভৃতি। বর্তমানে কেবল পূর্ববঙ্গে এইরূপ উচ্চারণরীতি দৃষ্ট হয়, কিন্তু একসময় পশ্চিমবন্দেও ইহা প্রচলিত ছিল। মনে রাখিতে হইবে, য-ফলার মধ্যে ই-ধ্বনি রহিয়াছে বলিয়াই সতা, কাব্য প্রভৃতি শব্দ অপিনিহিতির ফলে 'সইভ্য', 'কাইব্ব'-রূপে পরিবতিত হইয়াছে।

## [গ] অভিশ্ৰুতি: Umlaut বা Vowel Mutation

অপিনিহিতিজাত ই-কার বা উ-কার পূববতী স্বরধ্বনির সহিত মিলিত হইয়া য়য়ন তাহার দ্বাপ পরিবৃত্তিত করিয়া দেয়, তাহাকেই 'অভিশ্রুতি' বলে। যেয়ন, করিয়া>কইরাা>ক'রে>কোরে; মাছয়া>মাউছয়া>মাইছয়া>য়েছো; জলুয়া>জউলুআ।>জইলুআ>জেলো।= জোলো; মারিয়া>মেরে; করিতে>কইরতে>কেরতে>কের্লে। এইসব দৃষ্টান্ত হইতে বুনিতে পারা যাইনে, অভিশ্রুতি অপিনিহিতির উপরই নির্ভরশাল—হিতীয় প্রকারের স্বরধ্বনির পরিবর্তন অর্থাৎ অপিনিহিতি ভিন্ন প্রথম প্রকারের স্বরধ্বনির ক্রামান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মর্গান্তর মন্তর্তা দিবলিখিত উলাহরণে রাখিয়া>রাইখয়া [ আপিনিহিতি ]>রেখে | অভিশ্রুতি ]। এখানে আ + ই + আ-স্বরধ্বনির এ + এ-তে দ্বান্তর সম্ভব হইয়াছে অপিনিহিত ই-এর প্রভাবে, এবং পূর্বন্তিত স্বর্থ এই নবরূপধারণকেই 'অভিশ্রুতি' বলা হইয়া থাকে। অপিনিহিতির প্রসারের ফলেই অভিশ্রুতির আত্মপ্রকাশ।

পূর্ববিদের কথাভাষায় এবং পশ্চিমবদের স্বদ্র প্রান্তের ভাষায় অভিশ্রুভিজনিত স্থারের পরিবর্তন দৃষ্ট হয় না। পূর্ববদের ভাষায় অপিনিহিত্তির ই-স্বরধানি এখনে। উচ্চারিত হয়। 'বাংলা চণিত ভাষার লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য এই অভিশ্রুতি। এই রিভি অনুসারে স্বষ্ট বহু শব্দ ও পদ চলিত ভাষা হইতে এখন অল্লে-অল্লে দাধুভাষাত্তেও গৃহীত হইতেছে। যথা—সাধুভাষার অনুমোদিত রূপ থাকিয়া, চাহিয়া, মাইয়া, ছাইলা ইত্যাদি স্থলে থেকে, চেয়ে, মেয়ে, ছেলে ইত্যাদি।'

#### [ঘ] অপশুভি : Ablaut বা Vowel Alterance

শব্দের মধ্যে ধাতুর মূল স্বরধ্বনির যদি অপগমন অর্থাৎ বিকার ঘটে, তবে তাহাকে 'অপশ্রুতি' বলে। যেমন, 'চল্' ধাতু—চলে, ণিজন্ত 'চালে' [চালায়, চলায়]; 'পড' ধাতু পতনে—'পড়ে', কিন্তু নিজন্ত 'পাড়ে'। এক্লপ পরিবর্তন আত্মপ্রকাশ করে ধাতুর মূল স্বরকে অবলম্বন করিয়া। ধাতুর মূল স্বরধ্বনির অবস্থাগতিকে এই স্বত-পরিবর্তন-ধারাটি ভারতের আদিআর্যভাষা সংস্কৃত হইতে প্রাকৃতের মধ্য দিয়া বাংলায় আসিয়া গিয়াছে। স্নতরাং অপশ্রুতির আদিম উৎস হইতেছে সংস্কৃতভাষায় ধাতুর স্বরের গুণ, বৃদ্ধি ও সম্প্রসারণাত্মক পরিবর্তন। নিম্নের একটি দৃষ্টান্ত হইতেই সংস্কৃতে গুণ, বৃদ্ধি, সম্প্রসারণের ক্ষেত্রে প্রতায় ও ধাতুর স্বরধ্বনির পরিবর্তনটি সহজে বুঝা যাইবে। मृन शाकु 'वन्'>वन् - (यमन, वनिक, वनारवन [अन]; वान्—(यमन, अञ्चलान [ वृक्षि]; উদ্—থেমন, অনুদিত [সম্প্রসারণ]। এই গুণ-বৃদ্ধি-সম্প্রসারণের ব্যাপক নামকরণ হইয়াছে 'অপশ্রুতি'। বাংলার চন্>চাল; পড় > পাড়; মরে > মারে ইত্যাদিতে স্বরবৈচিত্র্য অপশ্রতিরই ফল। ধাতুর মূল স্বরধ্বনির এক্সপ পরিবর্তন বাংলায় মিলে না—ইহার জন্ত সংস্কৃতের ধারস্থ হইতে হইবে। যেমন, বাংলা 'চলে' কথাটি সংস্কৃত 'চলতি' কথারই পরিবর্তনে উদ্ভত—চলতি>চলদি>চলই>চলে; ঠিক তেমনি, 'हाटन' कथार्षि—मःञ्चल हामग्रलि>हाटनिकि>हाटनिकि हाटनिके हाटनि । 'हटन' वरः 'চালে', এই উভয় শব্দের মূল ধাতু হইতেছে 'চল্'; কিন্তু অবস্থাগতিকে 'চল্' হইতে 'চলে' এবং 'চালে'র উংপত্তি।

#### ্রে য়-শ্রুতি ও আন্ত:স্থা ব-শ্রুতিধ্বনি : Euphonic Glides

বাংলায় পাশাপাশি অবস্থিত তুইটি স্বরধ্বনির ফত উচ্চারণকালে উহাদের মধ্যে য়-ধ্বনি [y] অথবা ব-ধ্বনির [w=বাংলায় ওয়, ও] আগম হয়। জিহ্বা অসত্র্কভাবে এই যে তুইটি ধ্বনি উচ্চারণ করে উহারাই 'শ্রুতিধ্বনি' নামে পরিচিত উচ্চারণের স্থবিধা এবং শ্রুতিমাধুর্যের জন্তুই এই অপ্রধান ব্যক্তন্ধ্বনি-তুইটির আগম ঘটে। যেমন ধ্যা—আ-প্রত্যার্থাণে যাআ>যাওয়া; এখানে অন্তঃত্থ ব-শ্রুতিধ্বনির আগম ঘটিয়াছে। তদ্রপ ধ্যা—আ|খাআ>খাওয়া। বাংলায় ও-কার মারা ব-শ্রুতিধ্বনি নির্দেশিত হইয়া থাকে। এইভাবেই কেতক>কেঅঅ>কেআ>কেয়া; মোদক>মোজ্য>মোজ্য>মোজা; কেঅজা>কেওজা; ধোআ>ধোওয়া: পিআনা [piano]>পিয়ানো; নাহা>নাআ>নাওয়া। অনেক সময় য়-শ্রুতি এবং ব-শ্রুতির মধ্যে অদলবদলও দেখিতে পাওয়া যায়। যেমন, দেয়াল—দেওয়াল; ছাআ—ছায়া, ছাওয়া, ইত্যাদি।

# [চ] বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তিঃ Anaptyxis বা Vowel Insertion

উচ্চারণের স্থাবিধার জন্ম সংযুক্ত-ব্যঞ্জনের ভিতরে স্বরধ্বনির আনয়ন ব্যাপারকে বলা হয় 'বিপ্রকর্ষ' বা 'স্বরভক্তি'। শব্দগুলিকে খুব সহজে উচ্চারণ করার দিকে বাংলা ভাষার একটা প্রবণতা সবিশেষ লক্ষ্য করা যায়। প্রাচীন ও মধাযুগের বাংলা ভাষায় বিপ্রকর্ষরীতির বহুল প্রচার দৃষ্ট হয়। প্রাক্ষত যুগেও এই রীভিটি প্রচলিত ছিল। ছন্দের প্রয়োজনে ও শ্রুতিমধুরতার জন্ম বাংলা কবিতার ভাষায় বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তির প্রাচ্ব দেখা যায়—প্রাম্য উচ্চারণেও এই রীভি বিশেষ প্রবল। বিপ্রকর্ষে নানাপ্রকার স্বরের আগম হয়। যেয়ন, কর্ম>করম; মর্ম>মরম; ধর্ম>ধরম; জন্ম>জনম; ভক্তি>ভকতি; মুক্তি>মুকতি; মুর্তি>মুরতি [অ-কারের আগম]। প্রাতি>পিরীতি; মিত্র>মিত্তির; শ্রী>ছিরি [ই-কারের আগম]। প্রাম>গেরাম; শ্রাদ্ধ>ছেরাদ্ধি এ-কারের আগম]। প্রাম>গেরাম; শ্রাদ্ধ>শোলোক [ও-কারের আগম]।

### [ছ] বর্ণবিপর্যয় : Metathesis

শক্ষিত বর্ণের স্থানপরিবর্তনকেই বলা হয় বর্ণবিপর্যয়। যেমন, বাক্স>বাক্ষ; রিক্সা> রিক্সা; নেত্র>নেতা> তেনা [ছেঁড়া কাপড় অর্থে]; হুদ> হদ> দহ; লাফ> ফাল [পুর্বৰক্ষে ব্যবহৃত ] ইত্যাদি।

### জি বর্ণসমীকরণ বা সমীভবনঃ Assimilation

বিভিন্ন বর্ণের ব্যঞ্জনধ্বনি পাশাপাশি অবস্থিত থাকিলে, উচ্চারণের স্থবিধার জক্ত ধ্বনি-ছুইটিকে একই বর্ণের ধ্বনিতে রূপাস্তরিত করা হয়; অর্থাৎ সংযুক্তব্যঞ্জন [conjunct consonant] দ্বিব্যঞ্জনে [double consonant] পরিণত হইয়া সমতা প্রাপ্ত হয়—ইছারই নাম 'সমীকরণ' বা 'বর্ণসমীভবন'। যেমন, ধর্ম>ধন্ম; কর্ম>কন্ম; মূর্থ>মূথ্যু; ধ'রতে>ধ'ত্তে; কর্তা>কন্তা, ইত্যাদি। যেখানে পূর্বের ধ্বনি পরের ধ্বনিকে পরিবর্তিত করে তাহাকে বলে 'প্রগত' সমীভবন; যেখানে প্রের ধ্বনি পূর্বের ধ্বনিকে পরিবর্তিত করে তাহাকে বলে 'পরাগত' সমীভবন, আর যেখানে ছুইটি ধ্বনিই পরস্পরের প্রভাবে পড়িয়া রূপান্তরিত হয়, তাহাকে বলে 'অন্তোভ' সমীভবন।

# [ঝ] শব্দস্থিত শ্বরধ্বনিলোপ ও বর্ণবিলোপ

অনেক সময় দেখা যায়, খাদাঘাতের অভাব ঘটলে বা একই বর্ণের পাশাপাশি সমাবেশ ঘটলে অক্ষরন্থিত স্বর্ধনির কিংবা ব্যঞ্জনবর্ণের বিলোপ ঘটে—ইহাকেই বলা হয় বর্ণবিলোপ অথবা শ্বরধানিলোপ। যেমন, সংষ্কৃত অলাবৃ>বাংলা লাউ; অভ্যন্তর >ভিত্তর; উদ্ধার>ধার; এরও>রেড়ী; অতসী>ভিসি; নাতিনী>নাত্নী; নারিকেল>নারকেল; বড়দাদা>বড়দা'; ছোটদিদি>ছোড়দি'; অতিথি>অতিথ্; ইত্যাদি। আদিশ্বরধানি, মধ্যশ্বরধানি ও ছুইটি ব্যঞ্জনধানির মধ্যে একটিব লোপকে ইংরেজীতে যথাক্রমে বলা হয়—Aphesis, Syncope এবং Haplology

#### [ঞ] স্বাগম: Prothesis

উচ্চারণের দৌকর্যার্থে শব্দের আদিতে স্বরবর্ণের আগম ঘটিশে তাহাকে স্বরাগম বলা হয়। এই স্বরাগমের প্রভাবে কয়েকটি ইংরেজী শব্দ বাংলায় বিকৃত রূপ ধারণ করিয়াছে। প্রাকৃত ভাষাতেও স্বরাগমরীতি মিলে, এবং বাংলার অঞ্চল বিশেষের ভাষায় মাঝে মাঝে ইহা পরিদৃষ্ট হয়। যেমন, স্কুল>ইস্কুল; দ্যামার>ইদ্যিমার; দেউশন>ইন্টিশন; স্ত্রা>ইন্ডিরি; স্পর্ধা>আস্পানা, ইত্যাদি।

## [ট] লোকব্যুৎপত্তিজাত শব্দ: Folk-etymology

ধ্বনির সমতাহেতু কোনো শব্দ বিষ্ণুত হইয়া ভিন্নভর রূপ গ্রন্থণ করিলে ভাচাকে 'লোকরাংপত্তি' বলে। মূল শব্দের সঙ্গে স্থন্সন্ত পরিচয়ের অভাবেই লোকমুখে শব্দের এইরূপ বিষ্ণৃতি ঘটে। যেমন, ইংরেজী 'আর্ম চেয়ার' হইতে বাংলা 'আরাম চেয়ার'; ইংরেজী 'হস্পিটাল' হইতে বাংলা 'হাসপাভাল', ইভ্যাদি।

### ঠি বিষমীভবন: Dissimilation

## বাংলা সাধুভাষা ও চলিত ভাষার রূপ

বাংলা ভাষার অবস্থা আজ বেশ বাড়বাড়ন্ত, বাংলা সাহিত্য বর্তমান কালে বিশ্বের সাহিত্যদরবারে তাহার আসনটি সুপ্রতিন্তিত করিয়াছে। প্রায় এক সহস্র বংসর হইল বাংলা ভাষার স্থাই হইয়াছে। কিন্তু বাংলা গণ্ডের উদ্ভব হয় উনিশ্ব শতকের গোড়ার দিকে। ইহার পূর্বে বাংলা গণ্ডের প্রচলন যে ছিল না তাহা নয়। কিন্তু তাহার অন্তিত্ব সীমাবদ্ধ ছিল দলিলদন্তাবেছে, চিঠিপত্তে, ব্যবহারিক

জীবনের তাববিনিময়ের ক্ষেত্রে। কিন্তু প্রাচীন ও মধ্যযুগের সমগ্র বাংলা সাহিত্য রচিত হইয়াছে পছের তাষায়— বাংলা গছের আয়ুঙ্গাল দেড়শত বছরের বেশী নয়। চার-পাঁচশত বৎসর পূর্বে বাংলা গছের ক্লপ কী রকম ছিল, তদানীন্তন কালের কাব্যের ভাষা হইতে তাহার মোটামুটি একটা ধারণা করা যায়।

পৃথিবীর প্রত্যেকটি উন্নত ভাষারই বিভিন্ন দ্ধাপপ্রকাশ দেখিতে পাওয়া যায়। ভাষার সাহিত্যিক দ্ধাপ এবং ব্যবহারিক ক্ষেত্রে সামাজিক মাসুষের কথোপকথনের দ্ধাপের মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য বিভামান। সাহিত্যিক ও মৌথিক-ভেদে বাংলা ভাষারও দ্ধাপ বিভিন্ন। যে-ভাষায় কথাবার্তা বলা হয় তাহার নাম মৌথিক বা কথাভাষা। ইহার অপর একটি নাম চলিত ভাষা। আরু যে-ভাষায় সাধারণত গভাসাহিত্য লিখিত হইয়া থাকে তাহা সাহিত্যিক ভাষা বা লৈখিক ভাষা—ইহা সাধুভাষা নামেই সকলের কাছে পরিচিত।

বাংলা দেশের নানা অঞ্চলভেদে মৌখিক বা কথা ভাষার রূপ ভিন্নতর। ইহাদের মধ্যে ভাষার প্রকৃতিগত ঐক্য থাকিলেও শব্দের রূপগত পার্থক্য ও ধ্বনিগত বৈষম্য কম নয়। বাংলার ছইটি প্রত্যক্ত অঞ্চলের [ যেমন, একদিকে চট্টগ্রাম ও অক্তদিকে বাঁক্ডা-বীর্ভুন ] অধিবাদীগণের কথাবার্ভা ভূলনা করিলেই এই বৈষম্য যে কতথানি ভাষা সহকেই অন্তভূত হইবে। লৈখিক ভাষার আহ্নতি ও প্রকৃতি দর্বজনবাধ্য—বাংলা ভাষার মৌলিক সার্বজনীন রূপটিই লৈখিক বা সাধুভাষার ভিত্তি। কিন্তু অঞ্চলবিশেষে প্রচলিত ভাষাগুলির—যে-ভাষাকে উপভাষা [dialect] বলা হয়—রূপ ভিন্নতর বলিয়া উহার। সমগ্র বাঙ্কালী-জনসাধারণের সহজ্বোধ্য নয়।

ভাষা হইলে দেখা যাইতেছে, বাংলা সাছিত্যিক বা সাধুভাষার পাশাপাশি নানা অঞ্চলের প্রাদেশিক ভাষা বা উপভাষা বিভ্যমান হিষ্কাছে। কিন্তু এইগুলির মধ্যে কলিকাতা-অঞ্চলের, ভাগীরথীনদীর তীরবর্তী স্থানের, ভক্রসমাজে ব্যবহৃত মৌথিক ভাষাই সমগ্র বঙ্গদেশের শিক্ষিত জনগণ কভূ ক পারস্পরিক ভাববিনিময়ের ও কথোপকথনের প্রধান বাহনরূপে স্বীকৃতি লাভ করিয়াছে। বিভিন্ন অঞ্চলের বাঙালী এই ভাষাটির মাধ্যমে পরস্পরের সহিত কথাবার্তা বিলবার চেষ্টা করেন। এই বিশেষ মৌথিক ভাষাকেই বলা হয় চলিত ভাষা। বাংলা সাধুভাষাকে ইংরেজীতে আমরা বলি 'Standard Literary Bengali': আর, এই চলিত ভাষাটিকে বলি 'Standard Colloquial Bengali'।

কলিকাতা-অঞ্চলের মৌখিক ভাষাটি, যাহাকে আমর। বিশেষভাবে 'চলিত ভাষা' নামে চিচ্ছিত করিয়াছি, বর্তমান সময়ে বাংলা গলসাহিত্যে সাধুভাষার পার্শ্বেই নিজের একটি বিশিপ্ত স্থান করিয়া লইরাছে। গুধু তাহা নয়, অধুনা ইহা গলসাহিত্যে বাংলা সাধুভাষার প্রবল প্রতিষন্দী হইয়া উঠিয়াছে। রবীক্রনাথ, প্রমথ চৌধুরী হইতে আরম্ভ করিয়া আধুনিক কালের বহু খ্যাতনামা লেখক এই ভাষাতেই সাহিত্য স্ষ্টি

করিয়াছেন এবং করিতেছেন। 'অতএব, আজকালকার সাহিত্যে ব্যবহৃত বাংলা তাষার ছুইটি ক্লপ: {এক] সাধুভাষা—Standard Literary, এবং [ ছুই ] চলিত ভাষা—Standard Colloquial। আধুনিক বাংলার মুদ্রিত পুত্তকপত্রিকাদি, গছ ও পাছ পড়িয়া বুঝিতে হুইলে এই ছুইপ্রকার ভাষা সম্বন্ধেই জ্ঞান থাকা আবশ্রুক।' সাধুভাষার যেমন নানা বিশিষ্ট' নির্মরীতি রহিয়াছে, তেমনি চলিত ভাষারও লক্ষণীয় বৈশিষ্টা ও নিরম আছে।

কতকগুলি কারণে কোনো একটি বিশেষ অঞ্চলনিবন্ধ মৌথিক ভাষা [ অর্থাৎ উপভাষা বা dialect ] সাহিত্যের ভাষায় উরীত হয়। 'বাংলা দেশের রাজধানী কলিকাতা সমগ্র বাঙালীজাতির প্রধান শিক্ষাক্ষেত্র ও কর্মক্ষেত্র হওয়ায়, এবং শাহিত্যিক, রাজনীতিক প্রভৃতি সকল বিষয়ের কেন্দ্র হওয়ায়, কলিকাতা-অঞ্চলে ব্যবহৃত মৌথিক ভাষা গত দেডশত বৎসরের অধিক কাল ধরিয়া বাংলা দেশের সকল শ্রেণীর অধিবাদীর উপর প্রভাব বিস্তার করিয়া আসিতেছে। এতন্তির, বিগত তিন্চারিশত বৎসর ধরিয়া ভাগীরথীনদীর তীরে অবন্থিত নবদ্বীপও বাংলার আধ্যাত্মিক ও আধিমানসিক জীবনকে প্রভাবান্ধিত করিয়া আসিয়াছে। সাহিত্যবিষয়ে অতিপ্রাচীন কাল হইতেই পশ্চিমবঙ্গের এই অঞ্চলের একটা প্রায়াভ্য সমগ্র বঙ্গদেশে স্বীকৃত। কলিকাতার মৌথিক ভাষা এখন স্থাতিন্তিত, এবং সমস্ত বিষয়ে এই প্রাধান্তের অধিকারী।' ঠিক এইভাবেই পশ্চিমবঙ্গের উপভাষা সাহিত্যের ভাষা হইয়া দাঁড়াইয়াছে। তবে শারণ রাথিতে হইবে যে, বাংলা নাধুভাষা প্রধানত পশ্চিমবঙ্গের প্রাচীন কথিত ভাষার উপর প্রতিন্তিত হইলেও বাংলার অপরাপর প্রাদেশিক ভাষার [ অর্থাৎ উপভাষার ] প্রভাবেও ইহা প্রভাবিত।

সাধু ও চলিত ভাষার মধ্যে যে-পার্থক্য স্বাত্তে চোখে পড়ে তাহা প্রধানত সর্বনাম ও ক্রিরাপদের রূপঘটিত। আধুনিক সাধুভাষার যে-স্বনাম ও ক্রিরাপদ ব্যবহৃত হয় তাহা চলিত ভাষার প্রযুক্ত রূপসমূহ হইতে পূর্ণতর, অর্থাৎ চলিত ভাষার প্রযুক্ত রূপসমূহ হইতে পূর্ণতর, অর্থাৎ চলিত ভাষার প্রযুক্ত করিলাক করি—আসিতেছি, শুনিতেছি, করিলাম, চলিলাম; চলিত ভাষার এইগুলি কিছুটা সংকৃতিত হইরা—আসছি, শুনহি, করলাম, চললাম—ইত্যাদি রূপ প্রহুণ করিয়াছে। স্বনামের ক্রেক্তে সাধুভাষার ব্যবহৃত হয় 'ভাহারা', 'ইহাকে', 'ইহাতে' প্রভৃতি পদ—চলিত ভাষার ইহাদের রূপ হইল 'তারা', 'একে', 'এতে' ইত্যাদি। আবার, ইহাও লক্ষণীয় যে, বর্তমানে সাধুভাষার উপর চলিত ভাষার বাবহৃত সর্বনাম ও ক্রিরাপদের প্রভাব পরিকৃষ্ট হইতেছে। যেমন, 'হরি ভো রামকে চেনে না, সে-ও একটা কথা বটে।' বিশুদ্ধ সাধুভাষার 'চেনে না' ও 'সে-ও' পদের পরিবর্জে 'চিনে না', 'ভাহা-ও' প্রযুক্ত হওয়া উচিত। সাধুভাষা অপেক্ষা চলিত ভাষাতেই

শ্বরশংগতি ও অভিশ্রুতিজনিত শ্বরধ্বনির পরিবর্তন বেশী দেখা যায়। তৎসম শব্দের প্ররোগ সাধুভাষার যত অধিক, চলিত ভাষার তত নর। চলিত ও সাধু, উভয় ভাষাতেই বিদেশী শব্দের ব্যবহার আছে। তবে চলিত ভাষার ইহার প্ররোগ অপেক্ষারুত অধিক। সাধুভাষাকে কিছুটা ক্লব্রিম মনে হুইলেও ইহার শ্বনমামণ্ডিত গান্তীর্য ও আভিজাত্য অবশ্রুপীকার্য। চলিত ভাষা অপেক্ষাকৃত জীবন্ত, ইহার গতি লখু এবং প্রতিদিনের মৌথিক ভাষার সঙ্গে ইহার যোগাযোগ নিবিড়। উভয়েই নিজ নিজ বিশেষ নিয়ম মানিয়া চলে, শ্বভরাং রচনায় এই ত্বই ভাষার মিশ্রণ স্বৈর্ব বর্জনীয়। নিয়ে সাধুভাষা ও চলিত ভাষার ত্বইটি নম্না উদ্ধার করিতেছি:

সাধুতামা: 'দেই ললিভগিরি আমার চিরকাল মনে থাকবে। চারিদিকে যোজনের পর যোজন ব্যাপিয়া—হরিদর্থ ধান্তক্ষেত্র, মাতা বস্থমতীর অদে বহু-যোজনবিস্তৃত পীতাম্বরী শাটী। তাহার উপর মাতার অলংকারশ্বরূপ তালবৃক্ষশ্রেণী—সহস্র সহস্র, তারপর সহস্র সহস্র তালবৃক্ষ, সরল, স্থপত্র, শোভামর ! মধ্যে নীলগলীলা বিরপা, নীল-পীত-পৃশ্পমর হরিৎক্ষেত্রমধ্য দিয়া বহিতেছে—স্কেকামল গালিচার উপর কেনদী আকিয়া দিয়াছে। চারিপাশে মৃত মহাম্বাদের মহায়গী কীতি।'

চলিত ভাষা: 'আমি একবার একটা ছাপার কল অনেকক্ষণ ধরে দাঁড়িয়ে দেখেছিলাম। যন্ত্রটা একদঙ্গে অনেকগুলো মানুষের কাজ একা করছে, মানুষের চেয়ে স্থচারু ও ক্রতভাবে। এতে করে ভারি একটা আনন্দ হল। কিন্তু একটি পাখীকে উড়তে দেখে যে আনন্দ, তার দক্ষে দেদিনের আনন্দের ভফাৎ ছিল। পাখীর ডানার মধ্যে নানা কলবল কা ভাবে কাজ করছে তার খোঁজাই নেই; ওড়ার স্থন্দর ছন্দই দেখানে দেখা দিয়ে মনকে উড়িয়ে নিয়ে গেল কোন্ দেশে, তার ঠিক নেই।'

# শক্রের অর্থ মূলক শ্রেণীবিভাগ

কোনো ভাষার শক্কে নানাদিক দিয়া বিচার করা যায়। বৃংপত্তি অসুসারে শব্দের একরকম শ্রেণীবিভাগ, আবার অর্থের বিভিন্নতা অসুসারে আর-একরকম শ্রেণীবিভাগ। অর্থের দিক দিয়া বিচার করিলে বাংলা শব্দকে তিনটি শ্রেণীতে কেলা যায়ঃ [এক] যৌগিক শব্দ—Words of derivative sense, [ ছুই ] ক্ষাচু বা ক্লাচ্চি শব্দ—Derived words of specialised sense, [ তিন ] যোগক্ষচ শব্দ—Compound words of specialised sense।

িক ] একাধিক মৌলিক শব্দের যোগে অথবা মূলশব্দ বা ধাতুর সহিত প্রত্যয়ের যোগে কতকগুলি শব্দের স্কষ্টি হয়। এইক্সপ সমাসবদ্ধ বা সাধিত শব্দের অর্থ নির্ভর করে তাহাদের তিন্ন উপাদান অর্থাং অংশের উপর—এই জাতীয় শব্দকেই থোঁ গিক শব্দ বলে। শব্দের যে-অর্থ হওয়া উচিত, যোগিক শব্দ তাহাই প্রকাশ করে। যেমন, অগুজ = অগু—জন্ +ড [ডিম হইতে যে জীবের উংপিত্তি]; 'অগু' [ডিম ] এই নামপ্রকৃতির, এবং 'জন্' এই ধাতৃপ্রকৃতির সহিত 'ড'-প্রভায়যোগে যে-শব্দটি [অর্থাৎ 'অগুজ'] গঠিত হইল, তাহা হইতে শব্দটির যে-অর্থ গোভিত হওয়া উচিত তাহাই হইয়াছে। যোগিক শব্দগুলিতে শব্দের ভিন্ন ভিন্ন অংশের অর্থযোগে সম্পূর্ণ শব্দের অর্থ উপলব্ধি হইয়া থাকে। কতকগুলি দৃষ্টান্ত : দা + ভ্চ = দাভা [ঘিনি দান করেন]; রাজার পুত্র = রাজপুত্র [রাজার ছেলে]; পড + উয়া = পডুয়া [অধ্যমনশীল]; গা + ইয়া = গাইয়া > গাইয়ে [ যে গান করে]; চালাক + ই = চালাকি [ চালাকের ভাব ], ইত্যাদি। [ মৃলশক্ষ বা ধাতুকে 'প্রকৃতি' বলে]।

খি যে-দকল প্রভায়নিপার শব্দ তাহাদের উপাদানস্বরূপ প্রকৃতি ও প্রভায়ের অর্প ভোতিত না করিয়া অন্তকিছু বিশেষ পদার্থ বা কার্যাদি বুঝাইয়া থাকে তাহাদিগকেই রুচ্ বা রুচ্ছি শব্দ বলে। [মৌলিক শব্দ বা ধাতুর সাধাবণ নাম 'প্রকৃতি']। যেমন, 'হল্তী' শব্দটির প্রকৃতি ও প্রভায়গত অর্থ হইতেছে 'হল্ত আছে যাহার'; কিন্ত ইহার রুচি অর্থ হইল 'হাতী'। 'সন্দেশ' শব্দের মূল অর্থ হইল 'দংবাদ'; পরে পরে ইহার রুচি বা বিশেষ অর্থ দাঁড়াইল, 'তত্ত্ব' বা সংবাদ লইবার উপলক্ষেপ্রেরিত 'মিষ্টার্ল্ল'-বিশেষ। 'কুশল' শব্দের বাতুপ্রভায়গত অর্থ হইল, 'যে কুশ তুলিতে পারে', কিন্ত প্রচলিত বিশেষ অর্থ 'হইল 'দক্ষ'। 'অল্ল' শব্দের ব্যুৎপত্তিগত অর্থ 'পাহার্থ', 'থাছাত্র্ব্য'—বিশেষ অর্থ 'চাউলিদিদ্ধ' বা 'ভাত'। 'দার্ক্যণ' শ্ব্দের মূল অর্থ 'দার্ক্ষ বা কাষ্ঠনিমিত', বর্ত্মানে ইহার প্রচলিত অর্থ দাঁড়াইয়াছে 'ক্রিন'। একটি বিশেষ অর্থভোতক এই প্রভায়নিপ্রাল শব্দ ই 'ক্রুটি' নামে পরিচিত।

[গ] সমাসবদ্ধ অথবা একাধিক শক্ষ বা ধাতৃর দারা নিষ্ণাশ্ন শক্ষ যখন কোনো বিশিষ্ট অর্থ গ্রহণ করে, তাহাদিগকে বলা হয় যোগক্ষ শক্ষ । ইহারা অপেক্ষিত আর্থ গ্রেছিত না করিয়া বিশেষ একটি অর্থ জ্ঞাপিত করে [ 'যেমন, সমগ্র জাতিকে না ব্রাইয়া, সেই জাতির অন্তর্গত কোনো বিশেষ ব্যক্তি বা বস্তুকে ব্রায়']। দুইান্ত: 'সরোজ' [ সরঃ—জন্ + ভ], ইহার অপেক্ষিত অর্থ হইল 'সরোবরে জন্মায়' এমন পদার্থ; কিন্তু যোগক্ষা অর্থ হইতেহে 'পন্ন'; 'রাজপুত' শক্ষের অপেক্ষিত অর্থ 'রাজার ছেলে', কিন্তু যোগক্ষা অর্থ 'জাতিবিশেষ'; 'জলদ' [জল—দা + ক] শক্ষের অপেক্ষিত অর্থ 'লেণ্ডের অর্প 'বে জলদান করে', কিন্তু বিশেষ অর্থ 'মেঘ'; তদ্ধপ 'দণ্ডবং'—মূল অর্থ 'দণ্ডের ভায়', বিশেষ অর্থ 'প্রণাম': 'বৈবাহিক'—মূল অর্থ 'বিবাহের দ্বারা সম্বন্ধযুক্ত', কিন্তু বিশেষ অর্থ, 'পুত্র বা কন্তার খণ্ডর'।

### শকের অর্থ শরিবর্তন

কোনো ভাষার অন্তর্গত কতকগুলি শব্দের নানাভাবে অর্থপরিবর্তন ঘটে। এই পরিবর্তনধারাকে নিয়লিখিত কয়েকটি পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত করা যায়:

ক্রি অথের সংকোচ: যখন কোনো শব্দ ইছার ব্যাপক অর্থটি ছোতিত না করিয়া সংকীর্ণ একটি অর্থ সংকোতিত করিতেছে তখন বুঝিতে হইবে, শব্দটির অর্থ-সংকোচ ঘটিয়াছে! যেমন, 'অন্ন' শব্দের মূল অর্থ 'আহার্য সামগ্রী', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'ভাত'; 'করী' শব্দের মূল অর্থ 'কর আছে যাহার', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'হাতী'; 'সম্বন্ধী'-র মূল অর্থ 'যাহার সহিত্ত সম্বন্ধ আছে', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'খ্যালক'—এইসব দৃষ্টান্তে শব্দের অর্থসংকোচ ঘটিয়াছে।

খি অথের বিস্তার বা প্রাসার: অনেক ক্ষত্রে দেখা যায়, কোনো একটি শব্দ প্রথমে একটি বিশেষ অর্থেই ব্যবহৃত হইত। কিন্তু পরে পরে তাহার একটি সাধারণ অর্থ দাঁড়াইয়া যাইবার দৃষ্টান্ত মিলে— বুঝিতে হইবে, দেখানে অর্থের প্রসার ঘটিয়াছে। যেমন, 'কালি' শব্দটির আদিম অর্থ 'কালো রঙ্', কিন্তু এখন কালি বলিতে যে-কোনো রঙের কালি বুঝায়—লাল কালি, নীল কালি, সবুজ কালি ইত্যাদি। 'তৈল' শব্দের আদিম অর্থ 'তিলের নির্যাস': কিন্তু বর্তমানে 'তৈল' বলিতে আমরা শুধু তিল তৈল বুঝি না—নারিকেল তৈল, সরিষার তৈল ইত্যাদি নানাপ্রকার তৈলকেই বুঝি। 'গঙ্গা' শব্দ হইতে 'গাঙ্' কথার উৎপত্তি; কিন্তু 'গাঙ্' বলিতে এখন কেবল গঙ্গা-নদীকে বুঝায় না, যে-কোনো নদী অর্থে 'গাঙ্' কথাটির প্রয়োগ হইয়া থাকে। এইসব ক্ষেত্রে শব্দের অর্থ বিস্তারলাত করিয়াছে।

[গ] নূতন অর্থের আগম: অনেক সময় দেখা যায়, শব্দের মূল অর্থ সম্পূর্ণ পরিবতিত হইয়া পিরাছে এবং একটি নৃতন অর্থের আবির্ভাব ঘটিয়াছে—ইহাই নূতন অর্থের আগম। যেমন, সংস্কৃতে 'ঘর্ম' শব্দের মূল অর্থ ছিল 'গরম', কিন্তু বাংলায় ইহার অর্থ হিতেছে 'স্বেদ' বা 'ঘাম'! 'পাষণ্ড' শব্দের মৌলিক অর্থ 'ধর্মসম্প্রদাম', কিন্তু বাংলায় ইহার অর্থ দাড়াইয়াছে 'ধর্মজ্ঞানহীন', 'অত্যাচারী', 'নিষ্ঠুরহাদয়' ব্যক্তি; 'রুপণ' কথাটির মূল অর্থ 'রুপার পাত্র', কিন্তু বাংলায় 'ব্যয়্রুণ্ঠ ব্যক্তি'; 'বেচ্ছা' [ আরবী 'কিস্না' শব্দ হইতে ] শব্দের মৌলিক অর্থ 'কাহিনী' বা 'গল্প', বাংলায় ইহার অর্থ 'কংসা'।

[ঘ] অথের উন্ধতি: সাধারণ অর্থের পরিবর্তে কোনো শব্দ উচ্চ একটি ভাব ছোভিত করিলে বুঝিতে হইবে, সেই শব্দটির অর্থের উন্নতি ঘটিয়াছে। যেমন, 'সম্ভ্রম' শব্দের মৌলিক অর্থ 'ভন্ন করা', প্রচলিত অর্থ 'সম্মান'; 'মন্দির' শব্দের সাধারণ অর্থ 'গৃহ', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'দেবাল্য়'। ঙি আর্থের অবনতি: অর্থাৎ, পূর্বে সাধারণ বা উচ্চভাবব্যঞ্জক ছিল, এখন অর্থের অবনতি ঘটিয়াছে। ষেমন, 'ইতর' শব্দের মৌলিক অর্থ 'অন্তলোক', কিন্তু বর্তমানে চলিত অর্থ হইতেছে 'ছোটলোক': 'মহাজন' কথাটির মৌলিক অর্থ হইল 'মহান্ ব্যক্তি', কিন্তু বাংলায় ইহার প্রচলিত অর্থ দাঁড়াইয়াছে 'যে টাকা ধার দেয়'। তদ্দেপ, 'ঠাকুর' িগুরুজন বা দেবতা ]> 'ঠাকুর' পাচক-ব্রাহ্মণ; 'ছুহিতা' [মূল অর্থ কিন্তা]> 'ঝি' = চাকরাণী।

#### শব্দার্থ : শব্দের অর্থ স্থোভনশক্তি

বাক্যে প্রযুক্ত অর্থযুক্ত শব্দগুলির উচ্চারণের সঙ্গে সঙ্গেই তাহাদের অন্তর্নিহিত একটি ভাবগত অর্থ আমাদের মনে জাগিয়া উঠে। সংস্কৃত-আলংকারিকদের মতে এইসব সার্থক শব্দের অন্তর্নিহিত অর্থ তিনপ্রকার— বাচ্যার্থ, সক্ষ্যার্থ ও ব্যক্ত্যার্থ।

শব্দের সাধারণ অর্থকে বাচ্যার্থ বা মুখ্যার্থ বলে। ব্যাকরণ, অভিধান, আপ্ত বাক্য প্রভৃতি হইতে শব্দের যে মুখ্য অর্থের প্রতীতি জন্মে, তাহাই 'বাচাার্থ'। যেমন—মাস্থ্য, জল, হাত, মাথা, ইত্যাদি শব্দ উচ্চারণ করা মাত্রই ইহাদের স্প্রবিদিত প্রচলিত অর্থবাধ হইয়া থাকে। যাহাদের ব্যাকরণজ্ঞান আছে তাহারা সহজেই বুঝিতে পারে, 'জল + ঈর' প্রত্যয়যোগে 'জলীয়' শব্দটির উদ্ভব—ক্ষতরাং ইহার অর্থ হইল 'জলস্বদ্ধীয়'। অভিধানেও শব্দের বাচ্যার্থ বা মুখ্যার্থ লিপিবদ্ধ থাকে। শব্দের যে-শক্তির দ্বারা বাচ্যার্থের বোধ হয়, তাহাকে অভিধা বলে।

যেথানে বাক্যে প্রযুক্ত শব্দের মুখ্যার্থ বা বাচ্যার্থের পরিবর্তে তৎসংশ্লিষ্ট ভিন্নতর একটি অর্থ বজার বা লেখকের অভিপ্রেত হয় তাহাকেই শব্দের লক্ষ্যার্থ বলে। যেমন, 'গান্ধীজীর মৃত্যুতে সমস্ত ভারতবর্ষ শোকে মৃষ্টমান হইরা পড়িল'— এই বাক্যটিতে 'ভারতবর্ষ' বলিতে আমরা ভৌগোলিক ভারতভূমিকে [ দেশকে ] বুঝিতেছি না, বুঝিতেছি ভারতের অধিবাসীবৃদ্ধকে। এন্থলে 'ভারতবর্ষ' কথাটির এই যে বিশেষ অর্থ, ইহাই হইল লক্ষ্যার্থ। শব্দের যে-শক্তির দ্বারা লক্ষ্যার্থের বোধ হয় তাহার নাম লক্ষ্ণা।

বেখানে বাক্যন্থিত শব্দের বাচ্যার্থ ও লক্ষ্যার্থকৈ অতিক্রম করিয়া কোনো একটি গুঢ়তর অর্থের ইন্ধিতময়তা [Suggestiveness] প্রকাশ পায়, তাহাকে ব্যক্ত্যার্থ বলে। যেমন, 'তুমি দেখছি একেবারে ভুমুরের ফুল হয়ে উঠলে'—এই বাক্যে 'ভুমুরের ফুল' কথার অর্থ হইলে 'অদৃশু বস্তু'। এখানে 'ভুমুরের ফুল' কথাটির বাঙ্গার্থটি গ্রহণ করিতে হইবে। তদ্রুপ, 'অরণ্যে রোদন', 'লোকটির খুব মাথা' 'ক্লপ্রাপ্তি' মৃত্যু প্রভৃতি কথা বাঙ্গার্থে প্রযুক্ত হইয়া খাকে। শব্দের যে-শক্তির খারা বাঙ্গার্থের প্রতীতি জন্ম তাহাকে ব্যক্তনা বলে।

#### থবন্যাত্মক শক্

কতকগুলি অর্থহীন ধ্বনির সমবায়ে বাংলাভাষায় অসংখ্য অর্থপূর্ণ শন্ধের স্থাই হইয়াছে। বিশেব রক্ষের ধ্বনিই এইসকল শন্ধের প্রাণ বলিয়া, শন্ধণ্ডলিকে 'ধ্বভাপ্পক' শন্ধ বলা হইয়া থাকে। এইসকল শন্ধের সাহায্যে বিচিত্র রক্ষের ভাব স্প্রুপ্তরূপে প্রকাশ করা যায়। বাংলা ভাষার বর্ণনশক্তি ইহাদের দ্বারা অনেকখানি রুদ্ধি পাইয়াছে। ক্ষেকটি ধ্বভাপ্থক শন্ধের দৃষ্টান্তঃ কন্কনে, কর্করে, খট্ খ্টে, খিট্ খিটে, কচ্মচ্, কল্কল্, কুচ্কুচ্, খল্খল্, খিল্খিল্, খুক্খুক্, কচ্কচ্, খাঁচাহ্যাচ্, কচাৎ কচাৎ, শোঁশোঁ, সাঁসাঁ, শন্শন্, বন্বন্, ঝির্ঝির্, ছরুছ্রু, ধ্ডাস্ধ্ডাস্, পত্পত, ছম্ছ্ম্, ভুল্তুলে, চল্চলে, ধব্ধবে, লিক্লিকে, ভাাব ডেবে, ভড়াক্, ধক্, ফট্, চট্, টংচং, খাঁাক্, পট, ফোঁস্, ভিড়িং, ঢক্, ভৌস্, ছম্, ঘাঁচি, টকাস্, ইত্যাদি। ধ্বনির অম্বরণেই প্রথমে এইসকল শন্ধের স্থাই ইইয়াছিল; কিন্তু এমন-সব ধ্বভাপ্পক শন্ধ পরে স্থাই হইয়াছে, ধ্বনির সহিত্ত উহাদের দ্বারা ভোতিত ভাবের কোনো কোনো সম্পর্কই নাই। যেমন, খাঁখা, ছম্ছ্ম্, ধুধু ইত্যাদি।

### শক্তিভ

বিশেষ, বিশেষণ, সর্বনাম প্রভৃতি পদের দ্বিছ্বপাপে অবস্থান বাংলা ভাষার একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা—শব্দের এই দ্বিজ্বপে অবস্থানকেই [reduplication of words] 'শক্ষেত' বলা হয়। বাংলা শক্ষেতের বিধিবিধান বিচিত্র। একই শক্ষের পুনরাবৃত্তি, একটি শব্দের সঙ্গে সমার্থক বা অসুদ্ধাপ অর্থ্যুক্ত আর-একটি শব্দের সংযোগ, কিংবা অসুকার অথপা বিকারজাত শক্ষ্যোগে শক্ষেত হইয়া থাকে। যেমন, তলে-তলে মানে-মানে, চোখে-চোখে, ভালোয়-ভালোয়, উপরে-উপরে; খাওয়াদাওয়া, কাপড়চোপড়, হাঁড়ি-কুঁড়ি; জল-টল, আঁই-সাঁট, অলি-গলি, বকা-ঝকা, ইত্যাদি। বিভিন্ন উদ্দেশ্যে শক্ষেতের অর্থাৎ দ্বিজ্বজ শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে। পৌনঃপুনিকতা বা পুনরাবৃত্তি ব্র্রাইতে ই দিনে-দিনে, পাতায়-পাতায়, ঘরে-ঘরে, পথে-পথে, ইত্যাদি। মাদৃশ্য বা ঈ্বস্ভাব ব্র্রাইতে জর-জর, হাসি-হাসি, শীত-শীত, ইত্যাদি। ক্রিয়া সম্পূর্ণ হয় নাই ব্র্রাইতে ছেনে-হেনে, নেচে-নেচে, চলতে-চলতে, যেতে-যেতে, ইত্যাদি। অসুকার-বিকারময় শন্ধ্বৈতে মূল শব্দের স্বরধ্বনি এবং ব্যঞ্জনধ্বনির পরিবর্তন ঘটিতে দেখা যায়। যেমন, টুপুর-টাপুর, টুপ-টাপ, ছড়-দাড়, জল-টল্, ঘোড়া-টোড়া, বইটই, ইত্যাদি।

### যুগ্মশব্দ

বাংলা ভাষায় যুগ্মশব্দ বা জোড়াশব্দের বস্তুল প্রচলন দেখা যায়। এই যুগ্মশব্দ তিন প্রকারের: [১] সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক, [২] বিপরীভার্থক, এবং [৩] বিভিন্নার্থক।

- [১] সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক মুগ্মশব্দ: হাসিখুসি, ভ্লম্রান্তি, আদর্যত্ব, আলাপপরিচয়, চালাকচভূর, কাজকর্ম, আপদবিপদ, পাহাড়পর্বত, কুলকিনারা, সুগুশান্তি, দয়াদাক্ষিণ্য, ছেলেছোক্রা, ঠাট্টাতামাসা, রীতিনীতি, ইত্যাদি।
- [২] বিপরীতার্থক যুগ্মশব্দ: আকাশপাতাল, দোষগুণ, ভালোমন্দ, পুখ-ছঃখ, আগাগোড়া, মানঅপমান, ইতরভদ্র, পাপপুণ্য কেনাবেচা, মরণবাঁচন, দেনা-পাওনা, হাসিকারা, ইত্যাদি।
- বিভিন্নার্থক যুগাশক: কালিকলম, টেবিলচেয়ার, ঘরদোর, আইনআদাশত, জামাকাপড, অনবস্ত্র, ডালভাত, আয়নাচিয়ণী, জলবায়ু, ইত্যাদি।

### প্রংপ্রভায় ও ভারিভ প্রভায়

ধাত্র সহিত যে-সকল প্রত্যয় যোগ করিয়া নৃতন শব্দ গঠিত হয়, সেগুলিরই নাম 'ক্বপ্রত্যয়'। ক্বপ্রত্যয়ান্ত শব্দগুলি 'ক্রদন্ত' নামে পরিচিত। বাংলা ভাষার ক্বপ্রত্যয়গুলি সাধারণত প্রাক্ততের প্রত্যয় বা শব্দ হইতে উভূত। তবে ক্ষেকটি খাঁটি সংস্কৃত ক্বপ্রত্যয়প্ত বাংলা ধাতৃর সহিত যুক্ত হইয়া থাকে। ক্রদন্ত শব্দশুলি বিশেষ্য কিংবা বিশেষকাপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে।

#### [ক] বাংলা কৃৎপ্রত্যয় দ্বারা নিষ্পন্ন শব্দ :

অ-প্রতার [ উচ্চারণে 'ও' কিংবা 'উ'-এর মতো শোনায় ] ; যেমন, কাদ্+অ— কাদ্+অ— কাদ্+অ— মর্+অ—মর্+অ—মর্-মর. ডুব্ +অ—ডুব্ +অ = ডুব্-ডুব, নিব্ +অ—নিব্ +অ = নিব নিব, ইত্যাদি। আ—শুন্ + আ = শুনা > শোনা, দেখ্ + আ = দেখা, ধর্ + আ = ধরা, লেখ্ + আ = লেখা, ধর্ + আ = বরা, লেখ্ + আ = লেখা, ঝূল্ + আ = ঝূলা > ঝোলা, ইত্যাদি। ই—চুব্ + ই = চুষি, ঝূল্ + ই = ঝুলি, মার্ + ই = মারি, ইত্যাদি। উ—ডুব + উ = ডুব্, চুম্ + উ = চুম্, ঝূর্ + উ = ঝুল, ইত্যাদি। অন্—চল্ + অন্ = চলন্, বল্ + অন্ = বলন, বাজ্ + অন্ = বাজন্, মাজ + অন্ = মাজন্, ভাঙ্ + অন্ = ভাঙন্, ডাক্

+ जन् = छार्न, हेल्यानि। जन् + जा = जना ( अना ); जन् + हे, के = जिन, जनी: वाक् + जन् + जा = वाकना, जिन् + जन् + जा = वाकना, छार्न + जन् + हे = छार्जन, वाक् + जन् + हे = छार्जन, हेल्यानि। ज्ञानि । ज्ञानि + ज्ञानि । ज्ञानि - ज्ञानि + ज्ञानि । ज्ञानि + ज्ञानि + ज्ञानि । ज्ञानि + ज्ञा

অন্ত — ঘুম্ + অন্ত — ঘুমন্ত, বাড্ + অন্ত = বাড়ন্ত, ভাস্ + অন্ত = ভাসন্ত, স্কুট্ + অন্ত = স্টেল, ইত্যাদি। তি উঠ + তি = উঠ তি, পড় + তি = পড়তি, কম্ + তি = কমতি, ইত্যাদি। লা—বাজ্ + না = বাজ্না, বাট্ + না = বাট্না, বাঁধ + না = বায়াইত্যাদি। উক—পেট্ + উক = পেটুক, মিশ্ + উক = মিশুক, ইত্যাদি। ইয়ে—নাচ্ + ইয়ে = নাচিয়ে, গা + ইয়ে = গাইয়ে, লিথ্ + ইয়ে = লিথিয়ে, বল্ + ইয়ে = বলয়ে, ইত্যাদি। উয়া—পড় + উয়া = পড়য়া, ধার্ + উয়া = ধায়য়া, ইত্যাদি। আরু, আরী, উরী, ওয়াড়—সাঁত + আরু = সাঁতারু, ধূন্ + আরী = ধুনারী > বৃহ্বী, ডুব্ + উরী = ছুবুরী, খেল্ + ওয়াছ = খেলোয়াড, ইত্যাদি।

#### [ খ সংস্কৃত কৃৎপ্রত্যয়-দারা নিষ্পন্ন শব্দ :

ক্ত ত গম্+ক=গত, নম্+ক=নত, স্ক +ক=ম্ট, মৃ+ক=ম্ত, ক +ক=কত, জা +ক=জাত, ইত্যাদি। ক্তি তি—গম্+কি=গতি, দৃশ+কি= দৃষ্টি, বচ +কি=উলি, শ্রম্+কি=শ্রান্তি, খা। +কি খ্যাতি, ইত্যাদি। তৃত্—ক +তৃচ্ = কর্তা, শ্রম্পচ্—শ্রোতা, ক্রী+তৃচ্ = ক্রেতা, গ্রহ্ + তৃচ্ = গ্রহীতা, নী + তৃচ্ = নেতা, হন্ + তৃচ্ = হন্তা, ইত্যাদি। অক—গৈ + অক = গায়ক, নে + অক = নায়ক, স্থ + অক = সারক, শাস্ + অক = শাসক, পচ্ + অক = পাচক, ইত্যাদি। ঘঞ্জ — পচ্ + ঘঞ্ = পাক, ভূজ + ঘঞ্ = ভোগ, লভ + ঘঞ্ = লাভ, ভচ্ + ঘঞ্জ = শোক, তৃ + ঘঞ্ = ভাব, আ-চর্ + ঘঞ্ = আচার, প্র-স্ত + ঘঞ্ = প্রার, বি-সদ্ + ঘঞ্ = বিষাদ, ইত্যাদি। অন্তৃ—শ্রম্মন ভূজ + অন্তৃ = শ্রমন, দৃশ + অন্তৃ =

#### ভিন্নিভান্ত শব্দ

শক বা নামপ্রকৃতির সহিত ভিন্ন ভিন্ন অর্থে কতকগুলি প্তায় যোগ করিয়া নুজন লন্ধ গাঁঠ ব হর, তাহাদিগাকে 'ভড়িত প্রভায়' বলে। ভড়িত প্রভায়যোগে নিপ্পন্ন শক্তাল ভড়িতান্ত প্র নামে অভিহিত। কং প্রভায়ের ন্তায় ভড়িত প্রভায়ও সুই প্রকারের—সংকৃত ও বাংলা।

#### ক : বাংলা ভদ্ধিভান্ত শব্দ :

#### [ भ ] वाःलाग्र नावक्र विदल्ली उन्नि :

আন, ওয়ান দারোধান, গাড়েয়ান, কাচওথন, বাগান: আনা, আনী – বাব্যানা, চিঙিধানা, মুলিখানা, চিঙ্ধানা, বিষয়ানা, চিঙিধানা, মুলিখানা, চিঙিধানা, মুলিখানা, চিঙিধানা, মুলিখানা, চিঙিধানা, মুলিখানা, বিষয়ানা, বিষয়ানা, মুলিখানা, মুলিখানা

## ু গ ু বাংলায় ব্যবহৃত সংস্কৃত ভব্নিত :

ষ্ণ — ভবত + ফ = ভারত, রঘু + ফ = রাঘর, পাপু + ফ = পাওব, প্র দ ফ = পোর, ছৃছিতা + ফ = বোলিত, লিশ্ব + ফ = বোলিব, বস্তু ফ = বাজিব, মন্ত + ফ = বালিব, মন্ত + ফ = বালিব, মন্ত + ফ = বালিব, মন্ত + ফা = ভানিক, রাম + ফা = গ্রামা, মুন্দর + ফা = গ্রাম্মান, মুন্দর + ফা = গ্রামান, মুন্মান, মুন্দর + ফা = গ্রামান, মুন্দর + ফা = গ্রামা

= সৌহার্দ্য। विश्—রাবণ + ক্ষি = রাবণি, দশরণ + ক্ষি = দাশরথি, সুমিত্রা + ক্ষি = সৌমিত্রি, অরুণ + ক্ষি = আরুণি। **স্কেয়**—গঙ্গা + ক্ষেয় = গাঙ্গেয়, ভগিনী + ক্ষেয় -ভাগিনেয়, বিমাতৃ + শুেয় = বৈমাত্রেয়, নিক্ষা + শুেয় = নৈক্ষেয়, কুস্তী + শুেয় = কৌন্তেয়। ফিক [ ইক ]—বেদ + ফিক = বৈদিক, নীতি + ফিক = নৈতিক, গিরি + क्षिक = देशदिक, विषय + क्षिक = देवस्थिक, धर्म + क्षिक = धार्मिक। आंसू - निमान्, म्यान्, उन्नान्, जावान्। न-णायन, याःमन, खेन, वहन, यक्ष्न, वक्ष्न, मीजन। रेल-(फिनिल, फििल (फिटे: + रेल), शक्षिल, शक्षिल। रेन्-धन् + रेन् = धनी, सूध + हेन् = सूथी, भागी, खानी: कून + हेन् = कूनीन, विश्वजन + छेन् = विश्वजनीन, সবজন + ঈন্—সবজনীন। বিন্—যশদ্ + বিন্ = যশন্বী, মেধা + বিন্ = মেধাবী, তেজ স্ +বিন্ = তেজ স্থা । বভুপ--জ্ঞান + বতুপ = জ্ঞানবান, গুণবান্, রূপবান, লক্ষীবান্। মতুপ-জীযান্, বৃদ্ধিমান্, আয়ুশান্ ( আয়ু: +মতুপ )। ময়ট্ [মৃষ ] - জলময়, বালায়, মৃনায়, মহিমময় ( মহিমা + ময়ট্ ), স্বর্ণময়, হিরয়য়, চিনায়। ইত—পুজ্পিত, ফলিত, ছংখিত। তা—দাধুতা, ক্ষতা, নীচতা, মৌলিকতা, গভারতা। ত্ব—মহত্তু. প্রভূত্ব, দাসত্ব, লঘুত্ব, সাধ্ত । নীয় > ঈয় — জাতি + ঈয় = জাতীয়, জলীয়, স্বগীয়, উষর, ধূসর. মেছুর ' চি<sub>ব</sub> > ক্ল- বশ- চি<sub>ব</sub> + ভূত = বশীভূত, ভশ্মভূত, নবীভূত, পুঞ্জীভূত। তর—গুরুতর, মহত্তর, বুহত্তর, প্রিয়তর, দীর্ঘতর। তম—প্রিয়তম, দীর্ঘতম, মছন্তম বৃহত্তম, শততম। **ইন্ঠ** ওর + ইন্ন গরিষ্ঠ, শ্রেমস্ + ইন্ন শ্রেষ । **ইম্ম**স্থ - धक + क्रेशय - जतीशान्, महर + क्रेशय = मशीशान्। क्रेश- ७९ + क्रेश = जिलेश, अयार + केश = अयानीय, उपर + केश = उरन स, यूबर + केश = विभीश।

## পৰ্ছবিধি

্ এক **় ঋ, র, য-**এর পরবতী দন্ত্য 'ন' মুর্ধন্ত 'ণ' হয়। যেমন, ভূণ, মন্থণ, পূর্ণ, বর্ণ, তীক্ষ্ণ, ইত্যাদি।

ছেই ] ঋ,র, য়-এর পর যদি য়য়বর্ণ, ক-বর্গ, পা-বর্গ, য়,ব, ছ অথবা অকুমার থাকে, তথনও দন্তা 'ন' মৃর্ধন্তা 'ণ' হইবে। যেমন, পাষাণ, হরিণ, দপণ, প্রণালী, রাহ্মণ, গৃহিণী, ইত্যাদি। কিছ পদের অন্তন্থিত দন্ত্য 'ন' মূর্ধন্তা 'ণ' হইবে না। যেমন মহাত্মন, ব্রহ্মন্, ইত্যাদি।

িতিন ] ট-বর্গের পূর্বে দন্ত্য 'ন' মুর্ধন্ত 'ন' হইয়া যায় । যেমন, ভাণ্ডার, চণ্ডিকা, কণ্ঠ, বন্টন, লুগুন, ইত্যাদি।

[ চ'র ] আহন্ও অয়ন্ শব্দের এবং প্রা, পরি, নির্ এই চারি

উপসর্গের পরবর্তী দন্ত্য 'ন' মূর্বক্ত 'ণ' হইবে। যেমন, পূর্বাহ্ন, অপরাহ্ন, নারায়ণ, গ্রাণাত, প্রণাম, পরিণাম, ইত্যাদি।

# <u> মত্ববিধি</u>

[ এক ] **ঋ-কারের** পর 'ব' হয়। যেমন, ঋষি, কৃষ্ণ, বুষ, ইত্যাদি

[ ছই ] আ, আ ভিন্ন স্বরবর্ণ এবং ক ও র-বর্গের পর প্রত্যান্ত্রের দস্ত্য 'গ' মূর্বত্য 'ব' হয়। যেমন, প্রীচরণকমশেষু, কল্যাণীয়েষু, দেবেষু, আকর্ষণ, ভীষণ, ভবিশ্বৎ, ইত্যাদি।

[তিন] ই-কারান্ত, উ-কারান্ত উপসর্গের পারবর্তী কতকগুলি ধাতুর দক্ত্য 'স' মূর্যন্ত 'ম' হয়। যেমন, নিবিক্ত, বিষাদ, বিষপ্প, অমুষ্ঠান, ইত্যাদি।

্চার ] সমাসমুক্ত ছইটি পদ এক-শব্দে পরিণত হইলে এবং প্রথম পদের শেষে ই, উ, আ থাকিলে পরবর্তী পদের আদি ছিত দেস্ত্য 'স' মূর্বন্ত 'ব'-তে পরিণত হয়। যেমন, মুধিছির, মাতৃষদা, অগ্নিষ্টোম, ত্ম + দমা = স্ক্ষমা, গো + ভ্ - গোষ্ঠ, ইত্যাদি।

পোঁচ ] কতকণ্ডলি শব্দে স্বভাবত মূর্ধন্ত 'ব'-এর প্রয়োগ হয়। যেমন, কৃষক, কর্মন, পোষন, ভূষণ, আষাঢ়, পাষাণ, ক্ষায়, ভাষা, লোষ, বিষয়, ইত্যাদি।

# সন্ধিপ্রকরণ [ পরদদ্ধি ]

িক **া অ-কার** কিংবা **আ-কারের** পর **অ-কার অথবা আ-কার** থাকিলে উভয়ে মিলিয়া **আ-কার** হয়। নর + অধ্য = নরাধ্য, দেব + আলয় = দেবালয়, কুশ + আলন = কুশাসন, মহা + আশ্য = মহাশ্য়।

িথ ] ই-কার কিংবা ঈ-কারের পর ই-কার অথবা ঈ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ঈ-কার হয়। যেমন, মৃনি + ইন্দ্র ম্নীন্দ্র, কিতি + ঈশ – কিতীশ, শচী + ইন্দ্র = শচীন্দ্র, মহা + ঈশ = মহীশ।

িগ ] উ-কার কিংবা উ-কারের পর উ-কার অথবা উ-কার থাকিলে উভরে মিলিয়া উ-কার হয়। যেমন, কটু+উজ্জি = কটুক্তি, লঘু+উমি – লঘুমি, বধু+ উচিত = বধুচিত, ভূ+উধ্ব = ভূধা।

্য ] আ-কার কিংবা আ-কারের পর ই-কার কিংবা ই-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া এ-কার হয়—এ-কার পূর্ববর্ণে মিলিয়া যায়। যেমন, দেব + ইন্দ্র – দেবেন্দ্র, দেব + দশ = দেবেশ, যথা + ইট্ট = যথেষ্ট্র, রমা + ঈশ = রমেশ।

[ ৬ ] অ-কাদ্ধ কিংবা আ-কারের পর উ-কার কিংবা উ-কার থাকিলে

উভয়ে মিলিয়। ও-কার হয়—ও-কার পূর্ববর্ণে মিলিয়। যায়। যেমন, হিত + উপদেশ = হিতোপদেশ, নব + উঢ়। = নবোঢ়া [ নববিবাহিতা], মহা + উৎসব = মহোৎসব, গলা + উমি = গলোমি।

চি বিজ্ঞাকার কিংবা আনকারের পর অনকার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া 'অর্
হয়; অর্-এর অ-কার পূর্ববর্ণ মিলিত হয় এবং 'য়' রেফ্' হইয়া পরবর্ণের মন্তকে
য়ায়। যেমন, দেব + ঋষি = দেবধি, মহা + ঋষি = মহিষি। কিন্তু মনে রাখিতে
হইবে, অ-কার কিংবা আ-কারের পরবর্তী 'আত'-শকের আ-ছানে 'আর্' হয়
যেমন, ছঃখ + ঋত [ছঃখের হারা কাতর ] = ছঃখার্ড, শীত + ঋত = শীতার্ড, কুয়া + ঋত
= কুয়ার্ড, তৃহয়া + ঋত = ছয়ার্ড।

্ছ ] অ-কার কিংবা আ-কারের পর এ-কার অথবা ঐ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ঐ-কার হয়—ঐ-কার পূর্ববর্ণে মিলিত হয়। যেমন, জন + এক = জনৈক, ছিত + ঐবা = হিতৈবী, তথা + এব = তথৈব, মহা + ঐবর্য = মহৈশ্ব ।

[ জ ] অ-কার কিংবা আ-কারের পর ও-কার অথবা ও-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ও-কার হয়—ও-কার পূর্ববর্ণে যুক্ত হইয়া যায়। দিব্য + ওষধি = দিব্যৌষধি, উত্তম + ঔষধি = উত্তমৌষধি, মহা + ওষধি = মহৌষধ।

্ঝ ] ই-কার কিংবা **ঐ-কারের** পর ই এবং **ঈ ভিন্ন** স্বর্ণ থাকিলে ই-ঐ ছানে 'য্'হয়; 'য'্য-ফলারপে পূর্বর্ণে যুক্ত হয় . যেমন, অতি + অন্ত = অভ্যন্ত, অতি + আচার = অভ্যাচার, আদি + অন্ত = আন্তন্ত।

্ঞ । উ-কার কিংবা উ-কারের পর উ এবং উ ভিন্ন স্বরবর্ণ পরে থাকিলে 'উ-কার কিংবা উ-কারের স্থানে 'ব' হয় এবং 'ব' পূর্ববর্ণ মিলিত হইয়া য়য়য় র্মেন, অফু + এয়ণ = অয়েয়বণ, স্ম + অয় = য়য়য়, স্ম + আগত = স্থাগত, অয়ৄ + ইত ভ অয়িত, পশু + অয়ম = পশ্বধম।

্টি ] **এ-কার ও ঐ-কারের** পর স্বর্বর্ণ থাকিলে **এ-কারের** স্থানে 'অয়' হয় এবং ঐ-কারের স্থানে 'আয়া' হয়। ্যেমন, নে + অক = নায়ক, শে + অন = শয়ন : গৈ + অক = গায়ক, নৈ + অক = নায়ক :

[ঠ] স্বরবর্গ পরে থাকিলে ও-কারের স্থানে 'অব্', ও-কারের স্থানে 'আব্', হয়। যেমন, তো + অন = ভবন, গো + এবণা, = গবেষণা, পো + অন - পবন; নৌ + ইক = নাবিক, পৌ + অক = পাবক।

্ড বি 'অ' ভিন্ন স্বরবর্ণ পরে থাকিলে 'ঝ' স্থানে 'র্' হয় এবং 'র্' পূর্ববর্ণে যুক্ত হয়, পরের স্বর র্-কারের সহিত যুক্ত হয়। যেমন, পিছ্ + আলয় = পিত্রালয়, মাতৃ + আলয় = মাত্রালয়।

[ দ্রপ্তব্য ] নিয়লিখিত দক্ষিগুলি নিপাতনে সিদ্ধ:

কুল + অটা = কুলটা, গো + অক = গবাক, অক + উছিণী = অক্লোছিণী, বিষ + ওষ্ঠ = বিষেঠি, প্ৰ + উচ্ = প্ৰোচ, দীমন্ + অন্ত = দীমন্ত, ইত্যাদি।

## ব্যঞ্জন-সন্ধি

- িক ] চ কিংবাছ পরে থাকিলে ত্ও দ্-ছানে চ হয়। যেমন, শরৎ + চল্ল = শরচলে, উৎ + ছেদ = উচ্ছেদ।
- ্থ বি স্বর্বর্ণের পর ছ থাকিলে ছ-স্থানে চছ হয়। যেমন, বি + ছেদ = বিচ্ছেদ, তরু + ছায়া = তরুচ্ছায়া, পরি + ছদ = পরিচ্ছদ, অব + ছেদ = অবচ্ছেদ।
- গি ] জ কিংবা ঝ পরে থাকিলে ত ও দ-স্থানে জ হয়। যেমন, যাবৎ + জীবন – যাবজ্জীবন, জগৎ + জন = জগজ্জন, উৎ + জ্বল = উল্লেখ।
- ্ঘ ] **ল প**রে থাকিলে ত ও দ-স্থানে ল হয়। থেমন, উৎ + লেখ = উল্লেখ, বিহাৎ + লেখা = বিহারেখা।
- [ ভ ] বর্গের প্রথম বর্ণের পরে যদি স্থরবর্ণ থাকে, তাহা হইলে ক-চ-ট-ত-প-স্থানে যথাক্রমে গ-জ-ড-দ-ব হয়। যেমন, বাক্>ঈশরী = বাগীশরী, দিক্+অভ = দিগন্ত, ণিচ্+অভ = ণিজন্ত, বাক্+আড়ম্বর বাগাড়ম্বর, ষট্+আনন = মডানন, জগৎ+ঈশ = জগদীশ, জগৎ+ইশ = জগদীশ, সুপ+অভ = সুবন্ত।
- [ চ ] বর্গের ভৃতীয়-চতুর্থ বর্ণ এবং য-র-ল-ব-হ পরে থাকিলে বর্গের প্রথম বর্ণের স্থানে সেই বর্গের ভৃতীয় বর্ণ হয়। বেমন, বট + দর্শন = ষডদর্শন, প্রাক্ + জ্যোতিষ প্রাগ্জ্যোতিষ, অপ্ + জ = অক্স [পদা], জগৎ + বাসী = জগদাসী।
- ছি । পদের অস্তস্থিত ত্-কার কিংবা **দ্-কারের** পর হ থাকিলে, উভয়ে মিলিয়া **দ্ধ** হয়। যেমন, উৎ + হত = উদ্ধৃত, উৎ + হত = উদ্ধৃত, তৎ + হিত = তদ্ধিত, জগৎ + হিত = জগদ্ধিত।
- ্জি বাদি ত-কার অথবা দ্-কারের পর তালব্য শা থাকে, তাহা হইলে ত ও দ্ হানে চ এবং তালব্য শা-হানে ছ হয়। যেমন, উৎ + শৃঙ্খল = উচ্চ্ ্ডল, উৎ + খাস = উচ্ছোস, চলং + শক্তি = চলচ্ছি ।
- ্ঝ ] य-র-ল-ব-হ-শ-ম-স-এর পূর্ববর্তী ম্ স্থানে অকুস্থার হয়। থেমন, সম্+বাদ = সংবাদ, সম্+লগ্ধ= সংলগ্ধ, বশম্+বদ = বশংবদ। কিন্তু এই নিয়মের ব্যতিক্রম আছে। যেমন, 'রাজ' [রাট্] শব্দের 'র' পরে থাকিলে ম স্থানে অকুস্থার হর না। যেমন, সম্+রাজ্ [রাট্] = সম্রাজ [সম্রাট]।
- [ এঃ ] ন কিছা ম পরে থাকিলে বর্গের প্রথম বর্ণের স্থানে দেই বর্গের পঞ্চম বর্ণ হয়। যেমন, জগৎ + নাথ = জগলাথ, বাক্ + ময় = বাজ্ময়, চিৎ + ময় = চিনায়, য়ৎ + য়য়ী = মৃনায়ী।

[ট] স্পর্বর্ব পরে থাকিলে পদের অস্তব্যিত ম্-স্থানে অনুস্থার হয়, অথবা ত্য-বর্গের বর্ণ পরে থাকে, সেই বর্গের পঞ্চম বর্ণ হয়। যেমন, সম + কলন = সংকলন অথবা সঙ্কলন, সম্+ গীত = সংগীত অথবা সঙ্গীত, সম্+ চয় = সংচয় অথবা সঞ্জ, শাম + ত = শান্ত, গম্ + তব্য = গন্থব্য।

[ ঠ ] যদি বর্গের **তৃতীয় অ**থবা **চতুর্থ** বর্গের পরে বর্গের প্রথম অথবা দ্বিতীয় ৰণ ধাকে, কিংবা শ, ষ, স ধাকে, তাহা ইইলে তৃতীয় অধবা চতুৰ্থ বৰ্ণের আনুন সেই বর্গের প্রথম বর্ণ হয়। যেমন, হল্+কমল=হংকমল, কুং + পীত্রিত

কুৎপীড়িত।

[ ভ ] 'উৎ' উপসর্গের পর 'স্থা' ধাতুর স-কারের লোপ হয়। বেমন. ভিং + স্থান = উথান, উং + স্থিত = উথিত।

[ ঢ ] 'সম্' উপসর্গের পর 'কার', 'কৃত' শব্দ থাকিলে উক্ত উপস্র্গের ম্-স্থানে অফুস্থার হয়, এবং এই অফুসারের পর একটি 'দ'-এর আগম হয়। যেমন, সম + কুত = সংস্কৃত, সম + কার = সংস্কার।

[ ণ ] 'পরি' উপদর্গের পর 'কার', 'কত' প্রভৃতি শব্দ থাকিলে, একটি স্-এর আগম হয়, এবং এই দস্তা স মূর্ধ্য ম-তে পরিবর্তিত হইয়া যায়। যেমন, পরি 🕂 কার =পরিষার। পরি + রুত = পরিষ্কৃত।

[ত] य-এর পরবর্তী ত এবং থ-ছোনে যথাক্রমে ট এবং ঠ হয়। ব্যয়ন,

कृत् + कि = कृष्टि, त्र + थ = वर्ष ।

[ খ ] উদ্মবর্ণ পরে থাকিলে পদমধ্যন্থিত ন্-স্থানে অমুম্বার হয়। যেমন, দিন্ + = निःह, हिन् + ना = हिश्ना, पन् + मन् = प्रभन, हेलापि।

# বিসর্গ-সন্ধি

[ক] চ অথবা ছ পরে থাকিলে বিস্গ-িস্থানে শ চয়, ট অথবা ঠ পরে থাকিলে বিস্মা-স্থানে ম হয়, এবং ত অথবা থ পরে থাকিলে বিস্মা-স্থানে স ছয়। যেমন, নিঃ + চয় = নিশ্চয়, নিঃ + চল = নিশ্চল, শিরঃ + ছেল = শিরং শুল : रकः + টংকার = ধকুইংকার, নিঃ + ঠুর = নিষ্ঠুর ; ইডঃ + ডডঃ = ইভস্তভঃ, মনঃ + তাপ= মনন্তাপ।

[খ] স্বর্ন, বর্গের ভৃতীয়-চভূর্থ-পঞ্ম বর্ণ অথবা য-র-শ-ব-হ পরে থাকিলে বিস্ণ-স্থানে 'র্'হয়, এই র্রেফ ্ইয়া পরবর্ণের মন্তকে যায়। বেমন, পুনঃ → জন্ম = १ नर्जना, अष्ठः + यामी = अन्तर्यामी, अन्तः + विज = अन्तरिक ।

[গ] র পরে থাকিলে ই-কার ও উ-কারের পরবর্তী বিসর্গের লোপ হয়

खवः উहात **পূर्वस्वत भीर्घ ह**त्र। त्यसन, निः + त्राग = नीत्राग, निः + त्रम = नीतम, निः + त्र = नीत्र।

- ষ ] আ, আ ভিন্ন স্বরবর্ণের পরবর্তী বিসর্গের পরে যদি স্থরবর্ণ, বর্গের ভৃতীয়-চতুর্থ-পঞ্চম বর্ণ এবং য-র-ল-ব-হ থাকে, ভাছা হইলে বিস্গা-স্থানে 'র্' হয় : র্ রেফ ্ হইয়া পরবর্ণের মন্তকে যায়। যেমন, ভৃঃ + দম = ভুর্দম, আশীঃ + বাদ = আশীর্বাদ, নিঃ + ঝর = নিঝ্রি, মৃতঃ + মৃত্ = মৃত্যুঁত।
- ঙি বর্গের তৃতীয়-চতুর্ব-পঞ্চম বর্গ, অথবা য-র-ল-ব-হ পরে থাকিলে অ-কারের পরক্তি বিসর্গ 'ও' হয় এবং ও-কার পূর্ববর্গে যুক্ত হয়। যেমন, মনঃ + য়োগ=মনোযোগ, পুরঃ + য়ভ=পুরোইড, সরঃ + বয়=সরোবর, সজঃ + জাত=সজ্যোজাত, তপঃ + বয় = তপোবল, মনঃ + গত = য়নোগত, মনঃ + জ = য়নোজ, তপঃ + বয় = তপোবন, মনঃ + য়য় = য়নোয়য়, ইত্যাদি। মনে রাখিতে হইবে য়ে, বর্গের প্রথম ও বিতীয় বর্গ এবং শা. য়, স পরে থাকিলে এই নিয়মের ব্যতিক্রম ঘটে। যেমন, মনঃ + কই = য়নঃকই, পয়ঃ + প্রণালী = পয়ঃপ্রণালী, শিরঃ + পীড়া = শিরঃপীড়া, ইত্যাদি।
- ্চ ] ক্, খ্, প্, ফ্ পরে থাকিলে অ-কার বা আ-কারের পরন্ধিত বিস্পাশ্বানে 'স্' হয়। যেমন, নমঃ + কার = নমস্কার, শ্রেয়ঃ + কর শ্রেয়য়য়য়র, প্রঃ + কার

  শ্বামার, তাঃ + কর = ভায়য়য়য়, তিরঃ + কার = তিরয়ার। কিন্তু মলে রাখিতে

  হঠিবে, আ, আ ভিন্ন শ্বরণ্ণর পরস্কিত বিদর্গ 'ষ' হয়। যেমন, নিঃ + ফল = নিক্ষশ,
  আবিঃ + কার = আবিদ্ধার, বহিঃ + কার বহিদার, আতৃঃ + প্র = আতৃপুত্র, ইত্যাদি।
- ্ছ ] আ-কারের পরবর্তী র-জাত ৰিসর্গের পরে যদি স্বরবর্ণ, বর্গের স্তীয়চতুর্থ-পঞ্চম বর্ণ, অথবা য-র-ল-ব-হ থাকে, তাহা হইলে উক্ত বিস্পা-স্থানে 'র' হয়।
  যেমন, প্রাতঃ + আশ = প্রাতরাশ, অন্তঃ + গত = অন্তর্গত, অহঃ + নিশা = অহানিশ,
  আহঃ + আহ = আহরহ। কিন্তু 'রাজি' শক পরে থাকিলে 'অহন্' শকের র-জাত
  বিস্গা-স্থানে 'র্' হয় না। স্থতরাং অহঃ + রাজ = অহোরাজ।

[ দ্রষ্টব্য ] নিম্নলিখিত শব্দগুলি নিপাতনে সিদ্ধ:

তং + কর - তস্কর, আ + চর্য = আশ্চর্য, বৃহৎ + পতি = বৃহস্পতি, বন + পতি = বনস্পতি, গো + পদ = গোম্পদ, ষট্ + দশ - ষোড়শ, দিব্ + লোক = ছ্যলোক, হরি + চন্দ্র = হরিশ্চন্দ্র, ইত্যাদি।

## 🗸 সমাস

পরস্পরের সহিত সম্পর্কযুক্ত ছুই বা ততোধিক পদ মিলিত হইরা একপদে পরিণত ভইলে তাহাকে সমাস বলে। যে-করটি পদ লইয়া সমাস করা হয়, তাহাদের নাম

সমস্তমান পদ, এবং সমাসবদ্ধ পদটিকে বলা হয় সমস্ত-পদ। যে-বাক্য সমস্তমান পদগুলির পরস্পর সম্পর্ক নিরূপণ করে, তাহার নাম ব্যাসবাক্য, বিগ্রহবাক্য বা সমাসবাক্য। সমাসবদ্ধ পদের প্রথমটির নাম পূর্বপদ এবং শেষেরটির নাম উত্তর-পদ। যেমন, 'শোকাকুল' একটি সমস্তপদ: 'শোকের দারা আকুল' হইতেছে বাাস, বিগ্রহ বা সমাসবাক্য; 'শোক' ও 'আকুল' পদ ছুইটি সমস্তমান পদ; 'শোক' পূর্বপদ এবং 'আকুল' উত্তরপদ। সমাস সাধারণত ছয় প্রকারের: দুন্দ, দ্বিগু, কর্মধারয়, তৎপুরুষ, অব্যয়ীভাব ও বছুব্রীহি।

[ এক ] দ্বন্দ্র সামান: বে সমাসে সমস্তমান পদের প্রত্যেকটির অর্থপ্রাধান্ত থাকে এবং পূর্বপদ ও উত্তরপদ সংযোজক অব্যয়ের দারা যুক্ত থাকে, তাহার নাম দদ্দ সমাস। যেমন, হাট ও বাজার = হাটবাজার; রাধা ও শ্রাম — রাধাশ্রাম; রুষ্ণ ও অর্জুন — কৃষ্ণার্জুন। তদ্রপ, দেবাস্থর, শোকতাপ, হিতাহিত, হাটবাজার, বনজন্নল, গানবাজনা, ভৃতপেত্নী, মুখচোখ, চালাকচতুর, দেনাপাওনা, সোনাক্ষপা, কোলেগিঠে, দ্বেভাতে, মায়েবিয়ে, বাপবেটিতে, ইত্যাদি।

पण সমাসকে কয়েকটি শ্রেণীতে তাগ করা যাইতে পারে—যেমন, সমাছার धण्य, অলুক ঘণ্য, সমার্থক ঘণ্য। ছই বা ততোধিক পদের একসঙ্গে অবস্থান [সমাছার] বুঝাইলে সমাহার ঘণ্য সমাস হয়। যেমন, আহি ও নকুল = আহিনকুল, ধমু ও শর = ধমুংশর, ইত্যাদি। যে ঘণ্য সমাসে পূর্বপদের বিভক্তির লোপ হয় না, তাহাকেই বলে অলুক ঘণ্য। যেমন, মায়েকিয়ে, বনেবালাড়ে, বুকেপিঠে, ইত্যাদি। যে ঘণ্য সমাসে বিভিন্ন বস্তার সংযোগ না বুঝাইয়া অফুরূপ বস্তার সংযোগ বুঝায়, তাহারই নাম সমার্থক ঘণ্য। যেমন, কাগজপত্র, ভাগবাঁটোয়ারা, রাজরাজড়া, ইত্যাদি।

[ তিন ] কর্মপ্রাক্ত : যেখানে সাধারণত বিশেষ্য ও বিশেষণ পদে সমাস হয় এবং যে-সমাসে বিশেষণ পদ বা উত্তর-পদের অর্থ প্রধানরূপে প্রতিষ্ঠিমান হয়, উহারই নাম কর্মধারয় সমাস। মনে রাখিতে হইবে, এই সমাস যে শুধু বিশেষ্য ও বিশেষণ পদে হয় তাহা নহে—বিশেষণ-বিশেষ্য, বিশেষণ-বিশেষণ, বিশেষ্য-বিশেষ্য পদেও হয়। যেমন, মহান্যে ঋষি = মহিন্, নীল যে উৎপল = নীলোৎপল, পূর্ণ যে চল্ল = পূর্ণচল্ল, রাজ্য অথচ ঋষি = রাজ্যি, পূণ্য এমন অহন্ ( দিন ) = পূণ্যাহ, অত্যে সুপ্ত পরে উথিত =

প্রপ্রোথিত, পণ্ডিত হইয়াও মূর্থ = পণ্ডিতমূর্থ, বীর যে পুরুষ = বীরপুরুষ, দেব মিনি ঋষি তিনিই = দেবর্ষি, মহৎ যে জন = মহাজন, নতুন এমন বউ = নতুনবৌ, কাঁচা অথচ মিঠা = কাঁচামিঠা, আধ এমন পাকা = আধপাকা, মিঠা অথচ কড়া = মিঠাকড়া, ইত্যাদি। কর্মধারয় সমাসকে নানা তাগে ভাগ করা যায়—মধ্যপদকোপী কর্মধারয়, ক্লপক ক্র্মধারয়, উপ্যান ক্র্মধারয় ও উপ্যিত কর্মধারয়।

যে কর্মধারয় সমাসের ব্যাসবাক্যে বিলেষণমূলক মধ্যপদেব লোপ হয়, তাহাকে বলে মধ্যপদেলোপী কর্মধারয়। যেমন, সিংহচিছিত আসন = সিংহাসন, ভিক্লালর অয় = ভিক্লায়, বট নামক বৃক্ষ = বটবৃক্ষ, ফুল নির্মিত মালা = ফুলমালা, পল ( মাংস ) মিশ্রিত অয় = প্লায়, য়য়ে পালিত জামাই = ঘরজামাই, তেল মাখিবার ধুতি = তেলধুতি, হাতে পরিবার ঘড় = হাতঘড়, ইত্যাদি।

যে কর্মধারর স্মাসে উপমেয় এবং উপমানের মধ্যে সাদৃশ্রবশত অভেদ কল্পনা থাকে, তাহাকে রূপক কর্মধারর সমাস বলে। এই সমাসে উপমেয় পূর্বপদ ও উপমান উত্তরপদ হয়। ['উপমা' অলংকারে ছইটি বস্তর মধ্যে তুলনা করা হয়; যে বস্তুকে তুলনা করা হয় ভাহার নাম উপমোন, এবং যে-বস্তুর সহিত তুলনা করা হয়, তাহার নাম উপমান। যেমন, 'শোকাগ্লি'—এখানে শোক-কে অগ্লির সহিত তুলনা করা হইয়াছে। 'শোক' কথাটি হইতেছে উপমেয়, আর 'অগ্লি' কথাটি হইতেছে উপমান।]

রূপক কর্মধারয় সমাসের দৃষ্টাভঃ শোকরূপ অনল — শোকানল, রোষরূপ বহিল রোষবহিল, মুখরূপ চন্দ্র, নিষাদরূপ সিন্ধু = বিষাদসিন্ধু, আঁখিরূপ পাথা — আঁখিপাথী, কীতিরূপ মেখলা — কীতিমেখলা, জ্ঞানরূপ আলোক— জ্ঞানালোক, মনরূপ মাঝি — মনমাঝি। তদ্রুপ, প্রেমডোর, কীতিধ্বজা, স্থুখসাগর, সভ্যভানাগিনী, চরণক্মল, ইত্যাদি।

যে কর্মধারর সমাসের পূর্বপদটি উপমান এবং সাধারণ ধর্মটি উত্তরপদ, উহাকেই বলে উপমান কর্মধারর সমাস। বেমন, ভ্ষাবের মত শতিল ভড়ধারশীতল, সিঁত্রের মত রাঙা = সিঁত্রেরাঙা, কুস্থমের মত পেলব = কুস্থমপেলব, চন্দ্রের মত কাত্ত = চন্দ্রকাথ, ফুটির মত ফাটা – ফুটিফাটা, শৈলের মত উন্ত = শৈলোরত, বজের মত কঠিন = বজ্বকঠিন, মিশির মত কাল = মিশকালো, ইত্যাদি।

্যথানে উপমান ও উপমেয়ের সমাদ হয়, কিন্তু দাধারণ গুণবাচক শব্দের উল্লেখ থাকে না, দেখানে উ**পমিত কর্মধারয় সমাস** হয়। এখানে উপমান উত্তর-পদ ও উপমেয় পূর্বপদ; যেমন, পুরুষ সিংহের ভায় — পুরুষসিংহ, চরণ কমলের ভায় — চরণকমল, মুখ চল্লের ভায় — মুখচন্দ্র, বাহু বল্লরীর ভায় — বাহুবল্লরী, ইত্যাদি। দ্বৈত্য ঃ উপমান ও উপমিত কর্মধারয় এবং উপমিত ও রূপক কর্মধারয় সমাদের পার্থকাট তালো করিয়া বুঝিয়া লইতে হইবে। বিশেষ ও বিশেষণ পদের যোগেই উপমান কর্মধারয় সমাস হইয়া থাকে, এবং ইহাতে সমস্ত-পদটি বিশেষণ। যেমন, কুস্কমের [বিশেষ) মতো কোমল [বিশেষণ] — কুস্কমকোমল। এখানে 'কুস্কমকোমল' কথাটি বিশেষণ। উপমিত সমাস হয় ছইটি বিশেষা পদ লইয়া এবং ইহাতে সমস্ত-পদটি বিশেষ। যেমন, চরণ (বিশেষ) কমলের (বিশেষ) স্থায় — 'চরণকমল'। এখানে 'চরণকমল' বিশেষ পদ। উপমিত কর্মধারয় সমাসে উপমেরের প্রাধান্ত থাকে, কিন্তু রূপক কর্মধারয় সমাসে উপমানের প্রাধান্ত থাকি লক্ষিত হয়। তছপরি উপমিত কর্মধারয়ে উপমান ও উপমেরের মধ্যে একটা লপ্ট ভেদের প্রতীতি বর্জমান থাকে, কিন্তু রূপক কর্মধারয়ে উপমান ও উপমেরের মধ্যে কোনোপ্রকার ভেদের প্রতীতি থাকে না।

ি চার ] তৎপুরুষ সমাস: যে সমাসে পূর্বপদের দ্বিতীয়া, তৃতীয়া প্রভৃতি বিভক্তির লোপ হয় এবং উত্তরপদের অর্থই প্রাধান্ত লাভ করে, তাহাকে তৎপুরুষ সমাস বলে। সমাসে সাধারণত পূর্বপদের বিভক্তির লোপ হইয়া থাকে। পূর্বপদের যে বিভক্তির বিলোপ ঘটে তাহারই নামান্তসারে 'তৎপুরুষ' সমাস নাম গ্রহণ করে। তৎপুরুষ সমাস হয় প্রকার: দ্বিভায়া তৎপুরুষ, তৃতীয়া তৎপুরুষ, চতুর্থী তৎপুরুষ, পঞ্চমী তৎপুরুষ, ষষ্ঠী তৎপুরুষ, সপ্রমী তৎপুরুষ।

দিতীয়া তৎপুরুষ ঃ দেবকে আশ্রিত = দেবাশ্রিত, ছঃখকে অত:ত = ছঃখাতীত, ভাতকে রাঁধা = ভাতরাঁধা, গঙ্গাকে প্রাপ্ত = গঙ্গাপ্রাপ্ত বিত্মরকে আপন্ন = বিত্মরাপন্ন, চিরকাল ব্যাপিয়া স্থা = চিরত্মধা [ব্যাপ্তার্থে দ্বিতীয়া ], চিরকাল ধরিয়া শক্র = চিরশক্র। তদ্রপ, কাপড়কাচা, জলতোলা, বাসন্মাঞ্জা, রথদেখা, কলাবেচা, ইত্যাদি।

তৃতীয়া তৎপুরুষ: শোকধারা আকুল = শোকাকুল, মেঘদারা আরত = মেঘার্ত, কণ্টক দারা আকীণ = কণ্টকাকীণ, বিশায় দারা বিহবল = বিশায়বিহ্বল, বাছড়ের দারা চোমা – বাছড়চোমা, তেল দারা চিটে = তেলচিটে, চেষ্টা দারা লক্ক = চেষ্টালক, বাক্দারা দন্তা = বাগদন্তা, শোক দারা আর্ত = শোকার্ত, ইত্যাদি।

চতুর্থী তৎপুরুষ ঃ ধর্মাচরণের নিমিন্ত পত্নী -ধর্মপত্নী [নিমিন্তার্থে চতুর্থী], বিয়ের অন্য পাগলা = বিয়েপাগলা, ভাকের জন্ত মাণ্ডল = ভাকমাণ্ডল, মেয়েদের জন্ত ক্ল = মেয়ের ক্ল, চুবিবার জন্ত কাঠি = চুবিকাঠি, চোমের জন্ত কাগজ = চোমকাগজ, পাগলদের নিমিত্ত গারদ = পাগলাগারদ, ধানের জন্ত জমি = ধানজমি, মালের জন্ত গুলাম = মালগুলাম, ব্রাহ্মণকে দৃত্ত, = ব্রহ্মদন্ত, শিবকে প্রেদন্ত মন্দির = শিবমন্দির, ইত্যাদি।

পঞ্চমী তৎপুরুষ: দিংহাদন হইতে চ্যুত=দিংহাদনচ্যুত, বিদেশ হইতে আগত=বিদেশগত, শাপ হইতে মুক্ত=শাপমুক্ত, ত্ব্ব হইতে জাত=ত্ব্বজাত, সত্য হইতে স্ত্ৰষ্ট স্কৃত্ব হইতে জাত=ত্ব্বজাত, সত্য হইতে স্ত্ৰষ্ট স্কৃত্ব হইতে জাত=ত্ব্বজাত, সত্য হইতে স্ত্ৰষ্ট স্কৃত্ব হইতে জাত=ত্ব্বজাত, ত্বা অবিধি আন্ধ জন্মান্ধ, পাঁচ হইতে দাত=পাঁচ-সাত, যুদ্ধ হইতে উত্তর=যুদ্ধোত্তর, ইত্যাদি।

ষষ্ঠী তৎপুরুষ: বনের পতি = বনস্পতি, কবিদলের গুরু = কবিগুরু, রাজার পুত্র = রাজপুত্র, ছাগীর ত্বঃ = ছাগত্বঃ, পাটের ক্ষেত্ত = পাটক্ষেত, ঠাকুরের ঝি = ঠাকুর-ঝি, টেকের ঘড়ি = টেকঘড়ি, পথের রাজা = রাজপথ, হংসের রাজা = রাজহংদ, জাহান (জগতের) পনা (আশ্রয়) = জাহাঁপনা, দরিয়ার মাঝ = মাঝদরিয়া, পথের মাঝ = মাঝপথ, ইত্যাদি।

সপ্তমী তৎপুরুষ: বুক্ষে পক — বুক্ষপক, বনে জাত — বনজাত, ছ্ছিমাম্ব আদক — ছ্ছিমামক, গাছে পাকা — গাছপাকা, গামে হলুদ — গামেহলুদ [ অলুক ], হাঁচে ঢালা — ছাঁচেঢালা [ অলুক ], বাটায় ভরা — বাটাভরা, থালায় ভতি — থালাভতি, যুধি (যুদ্ধে) স্থির — যুধিটির [ অলুক ]। যে তৎপুরুষ সমাসে পুর্বপদের বিভক্তির লোপ হয় না ভাহাকে তালুক তৎপুরুষ সমাস বলে। যেমন, ঘিমে ভাজা — ঘিয়েভাজা, ঘোড়ার ডিম – ঘোড়ার ডিম [ মঠি ], আতুঃ পুত্র — আতুপ্তা [ মঠি ], বাচঃ পতি — বাচস্পতি [ মঠি ], পরাৎ পর — পরাৎপর [ পঞ্চমী ], সারাৎ সার — সারাৎসার [ পঞ্চমী ]।

ন্তঃ তৎপুক্ষ সমাস: 'নঞ্' একটি সংস্কৃত অব্যয়; ইহার অর্থ হইল 'না' বা 'নাই'। এই নঞ্-অর্থবোধক অব্যয়ের সহিত পরপদের যে সমাস হয়, তাহার নাম নঞ্ তৎপুক্ষ সমাস। বাংলায় নঞ্-এর স্থানে না, অনা, অ, বে, গর্ হয়। যেমন, ন জানা = অজানা, ন অভ্যন্ত = অনভ্যন্ত, ন কেজো = অকেজো, ন অভিদীর্ঘ = নাভিনীর্ঘ, মিল নাই – অমিল কিংবা গরমিল, ন সরকারী = বেসরকারী, নাই বরচা = নিবরচা, মঞ্ব নয় = না-মঞ্ব ইত্যাদি।

উপপদ তৎপুরুষ: উপপদের ( সংস্কৃত কং-প্রত্যয়যুক্ত পদের পূর্বে উপসর্গ বিসে, এবং অহা শব্দও বসে। উপসর্গ ভিন্ন শব্দকে উপপদ বলে।) সহিত ক্লম্ভ পদের যে সমাস হয় তাহার নাম উপপদ তংপুরুষ সমাস। আরো সহজ কথায়. বিশেষ্যের সহিত ক্লম্ভ পদের সমাসই উপপদ তংপুরুষ সমাস। যেমন, জল দান করে যে = জলদ, ব্রহ্ম জানে যে = বহ্মজ্ঞ, পা দিয়া পান করে যে = পাদপ, ধনকে জয় করিয়াছে যে = খন্ধ্র, ছেলেক ভ্লায় যাহা = ছেলেভ্লান, হালুয়া করে যে =

খালুইকর, বাজি করে যে বাজিকর, ভৃ-তে চরে যে = ভূচর, উভ-তে চরে যে = উভচর, ইত্যাদি।

প্রাদি তৎপুরুষ: 'প্র' প্রভৃতি উপদর্গ ও ক্লম্ব পদ এবং অবায় ও নামপদের যে সমাদ, তাহার নাম প্রাদি তৎপুরুষ দমাদ। যেমন, প্র (প্রকৃষ্ট) ভাত (জোতিঃ) =প্রভাত, অভিগত মুখ - অভিমুখ, কু (কুৎসিত) পুরুষ — কাপুরুষ, মানবকে অতিক্রম করিয়া — অভিমানব, উৎগত বেলা = উদ্ধেল, উৎক্রাম্ব শৃখ্যাল = উচ্চ খ্যাল, উৎগত নিপ্রা – উল্লিম্রা, ইন্দ্রিয়কে অভিক্রাম্ব = অভীন্দ্রিয়, কেন্দ্রকে উৎক্রোম্ব = উৎকেন্দ্র, ইত্যাদি।

## [ পাঁচ ] অবায়ীভাব সমাস

যে সমাদে অব্যয়পদ পূর্বে থাকে এবং পূর্বপদের অর্থ ই প্রধানর্রূপে প্রতীয়মান হয়, তাহার নাম অব্যয়ীভাব সমাস ইহাতে সমস্ত-পদটি অব্যয় হইয়া যায় এবং উহা ক্রিয়ার বিশেষণর্রপে ব্যবহৃত হয়। যেমন, কুলের সমীপে — উপকৃল, কণ্ঠের সমীপে — উপকণ্ঠ (সামীপ্য অর্থে), বনের সদৃশ — উপবান, দ্বীপের সদৃশ — উপদ্বীপ (সাদৃশ্য অর্থে), ভিক্ষার অভাব — ভূতিক্ষ, ঝঞ্লাটের অভাব — নির্মাণ্ড (অভাব অর্থে), শক্তিকে অভিক্রম না করিয়া অথাশক্তি, সাধ্যকে অভিক্রম না করিয়া যথাসাধ্য (অভিক্রম অর্থে), দিনে দিনে — প্রতিদিন, ঘরে ঘরে — প্রতিঘর, (বীপ্সার্থে), পদ হইতে মন্তক পর্যন্ত — আপাদমন্তক, সমুদ্র হইতে চিমাচল পর্যন্ত — আসমুদ্রহিমাচল (পর্যন্ত অর্থে), গমনের পশ্চাৎ — অমুগমন, উত্তরের উত্তর — প্রত্যন্তর, কথার সদৃশ — উপকথা, জীবন পর্যন্ত — আজীবন, কণ্ঠ পর্যন্ত — আকর্ম, ক্রপের যোগ্য — অমুন্নপ, অক্রির সমীপে — প্রত্যক্ত, ইত্যাদি।

## [ ফা ] বহুব্রীহি সমাস

যে সমাসে পূর্ব বা উত্তরপদের কোনো প্রাধান্থ থাকে না, এবং সমাসনিজ্পন্ন পদটি (সমস্ত-পদটি) অন্থ একটি পদের প্রাধান্ত ফচিত করে, উহাকে বহুব্রীহি সমাস বলে। যেমন, শূল পাণিতে যাহার – শূলপাণি (মহাদেব), বজ্ব পাণিতে যাহার – বজ্বপাণি (ইন্দ্র), পীত অন্বর যাহার – পীতান্বর (রুক্ত), অহংকার নাই যাহার – নিরহংকার, মংস্তের ন্তায় গন্ধ যাহার – মংস্তান্ধা, উর্ণা নাভিতে গাহার – উর্ণান্ত, কেশে কেশে ফ্রে — কেশাকেশি, লাঠিতে লাঠিতে যুদ্ধ লাঠালাঠি, কানে কানে যে কথা — কানাকানি, আটহাত পরিমাণ যার - আটহাতি, মৃপের মতন নয়ন যাহার – মুগনয়না, গায়ে হলুন হয় যে উৎসবে – গায়েহলুন, হামা (লক্ষা) নাই যাহার — বেহারা, নাই তার যার — কেতার, চার হইয়াছে চির (থও) যাহার — চেটির, ছা পোষে যে— ছাপোষা, সমান তর্প (গুরু) যাহার — সত্রির্প, পূণ্য

শ্লোক (কীতি) যাহার = পুণ্রালেক, নাই পুত্র যাহার = অপুত্রক, চারু (মধুর) বাক্
যাহার = চাবাক, আনতে বিষ থাহার = আনীবিষ, নদী মাতা থাহার = নদীমাভূক, আন
(অন্ত বিষয়ে) মন থাহার = আনমনা, সমান পতি থাহার = সপত্নী, ছল্ল মতি থাহার =
মতিচ্ছন, মহান আশয় থাহার = মহাশয়, তিন পায়া থাহার = তেপায়া, চারি রাস্তার
মিলন যেখানে = চৌরান্ডা, চার চাল যার = চৌচালা, মা মরিয়াছে থাহার = মা-মরা,
ভাত নাই থাহার = হাভাতে, বাজ পড়িয়াছে থাহাতে = বাজপড়া, প্রত্যাশা নাই থাহার
= হাপিত্যেশ, ঘর নাই থাহার = হাধরে, নিমক খাইয়া হারামি করে যে = নিমকহারাম.
বদ (খারাপ) মাশ (জীবিকা) থাহার = বদমাশ, ইত্যাদি।

বহুত্রীহি সমাসের প্রকারভেদ লক্ষণীয় : সমানাধিকরণ, ব্যধিকরণ, ব্যভিহার, উপমানগর্জ, মধ্যপদলোপী, নিবেধার্থক, সহার্থক ও অলুক। 'সমান' (অর্থাৎ প্রথমা) বিভক্তিযুক্ত হুইটি বিশেষ্য অথবা একটি বিশেষণ ও একটি বিশেষ্য মিলিয়া যে সমাসহয় তাহার নাম সমানাধিকরণ বছুব্রীহি।' যেমন, তপঃ ধন যাহার ভেপোধন, পুণা আত্মা যাহার ভপুণাত্মা। যাহাদের বিভক্তি সমান নহে (অর্থাৎ একটিতে প্রথমা, অপরটিতে প্রায়ই সপ্রমী), এমন ছুইটি বিশেষ্য পদে যে-বছুব্রীহি সমাস হয়, তাহার নাম ব্যধিকরণ বছুব্রীহি। যেমন, ঘরে মুখ যাহার ভ্যরম্থো, পাপে মতি যাহার ভ্রাপমতি। 'যে বছুব্রীহি সমাসে ছুইটি একরূপ বিশেষ্য পদ থাকিয়া পর্ম্পারের কোনো কাজ করা বুঝায়, তাহার নাম ব্যক্তিহার বছুব্রীহি।' যেমন, কানে কানে যে কথা ভ্রানাকানি, কেশে কেশে ধরিয়া যে যুদ্ধ ভকেশাকেশি।

'যে বহুত্রীহি সমাসে একটি উপমান পদ থাকিয়া তুলনা বুঝায়, তাহার নাম উপমানগর্জ বহুত্রীহি। যেমন, চাঁদের মত মুখ ৰাহার = চাঁদমুখ, কমলের ন্যায় আদি (চোখ) যাহার = কমলাক। যে বহুত্রীহি সমাসে ব্যাসবাক্যের মধ্যন্তিত একটি বিশিষ্ট শব্দ লোপ পায়, তাহার নাম মধ্যপদলোপী বহুত্রীহি। যেমন, তুই মণ ওজন যাহার = ত্বমণি (বতা), পাঁচ গজ পরিমাণ যাহার = পাঁচগজী (কাপড়)। যে বহুত্রীহি সমাসের পূর্বে একটি নিষেধবাচক পদ থাকে, তাহার নাম নিষেধার্থক বহুত্রীহি। যেমন, নাই বোধ যাহার = অবোধ, নাই পার যাহার = অপার, নাই বুঝ যাহার = অবুঝ। যে-বহুত্রীহি-সমাসে সহিত অর্থে 'স' প্রভৃতি শব্দ পূর্বে থাকে, তাহার নাম সহার্থক বহুত্রীহি। যেমন, জলের সহিত = সজল, বিনয়ের সহিত = সবিনয়, আদরের সহিত = সাদর। যে-বহুত্রীহি সমাসে বিভক্তি লোপ হয় না, তাহার নাম অলুক বহুত্রীহি।' যেমন, হাতে খড়ি যে অফুটানে = হাতেখড়ি। তক্ষও, মুখে-ভাত, গায়ে-হলুদ, কোঁচা-হাতে ইত্যাদি।

নিত্য সমাস ঃ যে সমাদের পূর্বপদ ও উত্তরপদ নিত্য সমাদবদ্ধভাবে থাকে এবং ব্যাসবাক্যন্থলে কেবল অর্থমাত্র প্রকাশ করা হয়, তাহার নাম নিত্যসমাস। এক

প্রকারের নিতা সমাস আছে যাছার ব্যাসবাক্য হন্ন না। যেমন, 'ক্ফসর্প' অর্থে ক্ষরবর্ণের সর্প নম, যে সর্পের দংশন মারাল্পক, উহাদিগকে বুঝার। আর-এক প্রকার নিত্য সমাসে সমস্তমান পদগুলির অর্থবাচক শব্দ ছারাই অর্থ প্রকাশ করা হয়। যেমন, অন্ত গ্রাম — গ্রামান্তর, অন্ত দেশ = দেশান্তর, কেবল দর্শন = দর্শনমাত্র, সমস্ত গ্রাম — গ্রামন্তর, কেবল জল = জলমাত্র, ইত্যাদি।

একদেশী সমাস: একদেশবাচক (অর্থাৎ অংশবাচক) শব্দের সহিত কাল-বাচক শব্দের যে সমাস হয়, তাহাকে একদেশী সমাস বলে। ইহাতে একদেশ অর্থাৎ অংশবাচক শব্দটি পূর্বে বসে। এই সমাসে 'অহন্' শব্দের স্থানে 'অহু' এবং 'রাত্রি'র স্থানে 'রাত্র' হয়। যেমন, অহন্-এর মধ্যভাগ = মধ্যাহ্ন, অহন্-এর পূর্বভাগ = পূর্বাহ্ন, রাত্রির মধ্যভাগ = মধ্যরাত্র।

সহস্থপাঃ স্থবন্ত পদের (সুপ্+অন্ত স্থবন্ত অথাৎ বিভক্তিযুক্ত পদ)
সহিত স্থবন্ত পদের সমাদের নাম সহস্থপা বা স্থপ্স্থপা সমাস। যেমন, পূবে ভূত = ভূতপূর্ব, কাষের পূর্ব = পূর্বকায়, অতি দূরে নয় = নাতিদূরে, ইত্যাদি।

# ্ৰ কারক ও বিভক্তি

কোনো বাক্যে ক্রিয়াপদের সহিত যাহার অশ্বয় অর্থাৎ সম্বন্ধ থাকে, ভাহাকে কারক বলে। বাংলায় কারক ছয় প্রকার: কর্তা, কর্ম, করণ, সম্প্রদান, অপাদান, অবিকরণ। ক্রিয়ার সহিত্ত কোনো সম্বন্ধ থাকে না বলিয়া সম্বন্ধ বা সম্বোধন-কে কারক বলা হয় না—ইহাদের লাম পদ। যে-বিশেষ্য পদের সাহায়ে। কাহাকেও আহ্বান করা হয়, ভাহাকে বলে সম্বোধন।

# [ক] কভু কারক বা কর্তা-কারকঃ

যাহার দারা কোনো ক্রিয়া সম্পাদিত হয়, সে কর্তা। কর্তকারকে সাধারণত প্রথমা বিভক্তির প্রয়োগ হইয় থাকে। য়েয়ন, বায়ু প্রবাহিত হইতেছে। মেঘ হইতে বৃষ্টি পভিতেছে। প্রথমা ছাড়াও কর্তকারকে স্থলবিশেষে নানা বিভক্তি প্রযুক্ত হয়। যেমন, রামকে আছ কলিকাতায় যাইতে হইবে (দিতীয়া বিভক্তি)। তাহাকে দিয়া এই কাজটি চলিবে না (ভৃতায়া বিভক্তি)। তাছাতাডি বাহির হইতে হইল বলিয়া স্থলীলৈর আজ ভাত গাওয়াই হইুল না (দঠা বিভক্তি)। দশো মিলি করি

কাজ, হারি জিতি নাহি লাজ (সপ্তমী বিভক্তি)। পাগলে কী না বলে, ছাগলে কী না খায় (সপ্তমী বিভক্তি)?

## [খ] কর্মকারক:

কর্তা যাহা করে অথবা যাহা দারা ক্রিয়া সম্পূণতা লাভ করে, অর্থাৎ যে-বস্তকে অবলম্বন করিয়া ক্রিয়ার কর্ম হয়, তাহাই কর্ম। কর্মকারকে সাধারণত দিতীয়া বিভক্তির প্রয়োগ হয়। যেমন, শিক্ষকমহাশয় ছাত্রেদিগতেক ব্যাকরণ শিখাইতেছেন। কর্মকারকে প্রথমা, সপ্তমী বিভক্তিরও প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন, মাতা শিশুকে চাঁদ দেখাইতেছেন। প্রথমা)। শিশুকর্তৃক চক্রদ্র দৃষ্ট ইইতেছে (প্রথমা)। আজ্বজনে দয়া করিবে (সপ্তমী)।

কতকগুলি অবস্থাবাচক ক্রিয়ার কোনা কার্য থাকে না-ইছাদের নাম অকর্মক ক্রিয়া। বেমন, থাকা, লাগা, হাঁটা, বাঁচা, মরা, ইত্যাদি। কথেকটি অকনক ক্রিয়ার সমধাতৃজ কর্ম হইয়া গাকে, এবং এই কর্মগুলির পূর্বে অনেক সময় বিশেষণ পদ বাবহৃত হয়। যেমন, বড় বাঁচা বাঁচিলাম। দৌড়ের প্রতিযোগিতায় পে কী **দৌডটাই** না দৌড়াইল। সকর্মক ক্রিয়ার কোনো কোনো স্থলে দুইটি কর্ম থাকে ; ইহাদের একটির নাম মুখ্য ( প্রধান ), অপরটির নাম গৌণ ( অপ্রধান ) ক্য। এই কর্মস্বইটির মধ্যে যেটিতে বিতায়া বিভক্তির চিহ্ন পাকে দেইটি গৌণকর্ম, এবং যেটিতে বিভক্তির চিহ্ন থাকে না, সেইটি মুখ্যকর্ম। যেমন, মাতা শিশুকে (গ্রাণ) চাঁদ ( মুখ্য ) দেখাইতেছেন। ''কখনো কখনো সমার্থক ক্রিয়ার তুইটি কর্ম থাকে— উচাদের মধ্যে একটিকে উদ্দেশ্য বা লক্ষ্য করিয়া অপরটির দারা কিছু বলা হয়, অথবা অপর্টিকে প্রথমটির উপর আরোপ করা হয়। যথা, হিন্দুরা বুদ্ধদেবকে পর্যোগ্রের অবতার বলিয়া সন্মান করে। পিতামাতাকে সাক্ষাৎ দেবতা জানিয়া পূজা করিবে: এই ছইটি বাকে৷ 'বুদ্দেব' ও 'পিতামাতা'-কে উদ্দেশ্য করিয়া অভ্য শক্তলি প্রয়ক্ত হইয়াছে; এইকাপ কর্মপদকে উল্লেখ্য কর্ম বলে, এবং আরোপিত অন্য ক্মক ( 'অবতার' ও 'দেবতা') বিধেয় কর্ম বলে।" উদ্দেশ্য-কর্ম বিভক্তিয়ন্ত ১ইয়া থাকে, বিধেয়-কর্ম তদ্রপ হয় না।

#### (গ) করণ কারক:

যাহার সাহাথ্যে কর্তা ক্রিয়া সম্পাদন করে, তাহাকে করণ কারক বলে। করণ কারকে সাধারণত তৃতীয়া বিভক্তি হয়। বেন-, ছুরি দিয়া প্রেমলটে কাটিয়া দাও। ইহা ছাড়া, অক্সান্ত বিভক্তিযোগেও করণ কারক হইয়া থাকে। যেমন, তাহারা তাস খেলিতেছে প্রথমা)। আমা হতে এই কার্য হবে না সাধন (পঞ্চমী)। এমন ইট-পাথরের বাডী শক্ত তো হবেই (ফ্রি)। কলমের খেঁটো দিও না, ওর

চোখে লাগবে (ষটা)। এ কাজটা নিজ হাতে তুমি করো, অহা কারো উপর ভার দিও না যেন (সপ্তমী)। ফুটফুটে জ্যোৎস্লাতে সমস্ত আকাশ একেবারে ভরে গিয়েছে। (সপ্তমী)।

#### [ঘ] সম্প্রদান কারক:

যাহার উদ্দেশ্যে কিছু করা হয় কিংবা যাহাকে কোনো কিছু দান করা হয়, তাহাকে সম্প্রদান কারক বলে। সম্প্রদান কারকে চতুর্থী বিভক্তির ( দ্বিতীয়া বিভক্তির চিচ্ছই বাংলায় চতুর্থী বিভক্তির চিচ্ছ-হিসাবে ব্যবহৃত হয় ) প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, দরিদ্রেকে ধন দান করিলে, তৃষ্ণার্ভকে জলদান করিলে, ক্ষুধার্ভকে অল্লান করিলে, ক্ষুধার্ভকে অল্লান করিলে পুণ্য হয় ( দ্বিতীয়া বিভক্তিযোগে সম্প্রদান কারক )। সম্প্রদান কারকে ষষ্টা, সপ্রমী বিভক্তিরও প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, 'দেবতার ধন, কে যায় ফিরায়ে লয়েয়, এই বেলা শোন' ( ষষ্টা বিভক্তি )। শিবের মন্দিরে পূজা দিতে যাইতে হইবে ( ষষ্টা বিভক্তি )। সকল কার্যফল ভগবানে সমর্পণ করিবে ( সপ্রমী বিভক্তি )। 'দেবতার ধন' ও 'শিবের মন্দির' কথান্তলির মধ্যে সম্প্রদান-সম্বন্ধ রহিয়াছে।

#### [ঙ] অপাদান কারক:

যাহা হইতে কোনো ঘটনা বা কার্যের উৎপত্তি হয়, বা ঘাহা হইতে কোনো বস্তু বা ব্যক্তির চলন, পতন, উথান, গ্রহণ, নির্গমন, ইত্যাদি সংঘটিত হয়—এক কথায়, যাহা হইতে ক্রিয়ার কার্য সম্পাদিত হয়, তাহাকে অপাদান কারক বলে। অপাদান কারকে সাধারণত পঞ্চমী বিভক্তিই ব্যবহৃত হইয়া থাকে। কিন্তু যেহেতু বাংলায় পঞ্চমী বিভক্তির কোনো চিহ্ন নাই, সেহেতু কর্মপ্রবচনীয়—হইতে, অপেক্ষা, অবধি, পর্যন্ত, চেয়ে, থেকে—প্রভৃতির যোগে অপাদান কারক গঠিত হয়। য়েমন, বৃক্ষ হইতে অবতরণ-কালে তিনি আঘাতপ্রাপ্ত হইলেন। গতকলা বৈকাল হইতে তিনি অমুস্থ হইয়া পড়িয়াছেন। মাতাপিতার চেয়েয় আর বডো দেবতা নাই। তোমার কাছ থেকে আমি আজ পাঁচ টাকা ধার নেবো। অপাদান কারকে ভৃতীয়া, ষগ্রী ও সপ্তমী বিভক্তিরও যোগ হয়। যেমন, চোরকে এত মার মেরেছে, তার মুখ দিয়ের অজস্র রক্ত বেরুছে (ভৃতীয়া)। 'য়েখনে বাছের ভয়, সেখানেই সক্ষো হয়' (য়গ্রী)। কত থানে কত চাল হয়, তা আমি বেশ জানি (সপ্তমী)। খনিতে গোনা পাওয়া যায় (সপ্তমী)।

# [চ] অধিকরণ কারক:

ক্রিয়ার আধারকেই অধিকরণ বলে; অর্থাৎ যে-স্থান, কাল, বিষয় কিংবা অবস্থাকে আশ্রেয় বা অবলম্বন করিয়া কোনা ঘটনা ঘটনা ঘট, অধবা কোনাকিছু বিভয়ান থাকে,

তাহাকে অধিকরণ কারক বলা হয়। অধিকরণ কারকে সাধারণত সপ্তমী বিভক্তিরই প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন, সন্ধ্যার পূর্বেই গৃহে ফিরিয়া আসিবে। অধিকরণ কারকে প্রথমা, তৃতীয়া, সপ্তমী, বিভক্তির চিহ্নও ব্যবহৃত হয়। যেমন, অনার্ষ্টিতে এ বৎসর ভালো ফসল জন্মায় নাই (প্রথমা)। কাল তাঁর সঙ্গে দেখা করতে গিয়েছিলাম; কিন্তু গিয়ে দেখলাম তিনি বাজ্ঞী নেই (প্রথমা)। তোমার গ্রামের পাশ দিয়াই তো নদীটি বহিয়া গিয়াছে (তৃতীয়া)। রাস্তার শোভাযাত্রাটি ছাদ থেকেই দেখতে পাবে (পঞ্চমা)। অধিকরণ তিনপ্রকার: (ক) আধারাধিকরণ, (ব) কালাধিকরণ ও (গ) ভাবাধিকরণ।

কে) এই পুকুরে অনেক মাছ আছে (আধারাধিকরণ)। বাংলাদেশে হিল্মূদলমান উভয় দম্পোন্যেরই বাদ ( আধারাধিকরণ )। ( খ ) গ্রামের পথঘাট বর্ষাকালে কাদায় ভরিয়া যায় ( কালাধিকরণ )। তাঁহার অমুস্থতার সময় আমাকে তিন
রাত্রি জাগিতে হইয়াছিল ( কালাধিকরণ )। (গ) এত তুঃখকষ্টে পতিত হইয়াছেন,
তথাপি তিনি বিন্দুমাত্র বিচলিত হন নাই (ভাবাধিকরণ)। শক্তলা যথন পতিচিত্তায়
ময়, তথন দুর্বাসা করের তপোবনে পদার্পণ করিয়াছিলেন ( ভাবাধিকরণ )।

## ক্রিয়ার কালভেদ

ক্রিয়ার সময়কেই বলা হয় 'কাল'। এই কাল প্রধানত তিনপ্রকার: বর্তমান, অতীত ও ভবিশ্বৎ। এই তিনপ্রকারের কালকে মাবার করেকটি ভাগে বিভক্ত করা যায়। বর্তমান কালের তিন বিভাগঃ (ক) সাধারণ বা নিত্য, (খ) ঘটমান, (গ) পুরাঘটিত। অতীত কালের চার বিভাগঃ (ক) সাধারণ বা নিত্য; (খ) নিত্যবৃত্ত, (গ) ঘটমান, এবং (ঘ) পুরাঘটিত। ভবিশ্বৎ কালের তিন বিভাগঃ (ক) সাধারণ, (খ) ঘটমান, এবং (গ) পুরাঘটিত ভবিশ্বৎ।

(১) সাধারণ বা নিত্য-বর্তমান: সাধারণভাবে অর্থাৎ সচরাচর যখন কোনো ক্রিয়ার ব্যাপার ঘটে, তখন তাহাকে সাধারণ বা নিত্য-বর্তমান কাল বলা হয়। যেমন, বাজীর পাশের মাঠটিতেই আমরা খেলি: দে প্রতি রবিবারে কলিকাতা হইতে গ্রামের বাড়াতে যায়। কোনো ঐতিহাসিক-ঘটনার বিরতির ক্লেক্রেও নিত্য-বর্তমান কাল ব্যবহৃত হইয়। থাকে। যেমন, মানবজাতির ছংখনিবৃত্তির জন্মই বৃদ্ধদেব সংগার ভ্যাগ করেন। ম্ললমানদের মধ্যে তুকারাই সর্বপ্রথম বঙ্গদেশ জয় করে। অনুজ্ঞ। অর্থেও উত্তম পুরুষে নিত্য-বর্তমানের প্রয়োগ হয়। যেমন, এবার চল, মাঠে খেলা করিতে যাই।

(২) ঘটমান বর্তমান বা ভূতাসয় বর্তমান: যে ক্রিয়ার কার্য ঘটতেছে,

এখনো শেষ হয় নাই, তাহাকে ঘটমান বর্জমান কাল বলে। যেমন, আজ সকাল হঠতেই টিপ্টিপ্ করিয়া বৃষ্টি পাড়িতেছে। তিনি প্রায় ছুই ঘণ্টা ধরিয়া বক্তৃতা করিতেছেন।

- (৩) পুরাঘটিত বর্তমান: কিছুকাল পুর্বে যে-কার্য ঘটিয়াছে, অথচ যাহার ফল বা প্রভাব এখনো বর্তমান, তাহাকেই প্রাঘটিত বর্তমান কাল বলা হয়। যেমন, এইবার গাছে অজস্র ফল ধরিয়াছে। বর্ধমান হইতে গতকাল সন্ধ্যায় আমি কলিকাভায় আসিয়াছি। পূজার সংখ্যার কাগজে প্রকাশের জক্তই আমি কবিভাটি লিখিয়াছি।
- (৪) সাধারণ অতীত বা নিত্য-অতীত বা অদ্যতনী ও যে-ক্রিয়া কোনো আনদিষ্ট অতীত সময়ে সংঘটিত হইয়াছে, তাহা বুঝাইতে সাধারণ অতীত বা নিত্যঅতীত কালের প্রয়োগ হয়। যেমন, লক্ষণের প্রতি সরোধে ধাবিত হইয়া মেঘনাদ
  অস্ত্র নিক্ষেপ করিলেন। গিতার অক্স্তুতার সংবাদ পাইয়া মণিকারা দেশে ফিরিল।
- (৫) নিত্যবৃত্ত অতীতঃ অতীত কালে কোনো কাজ সর্বদা বা কিছুকাল ধরিং। নিয়মিতভাবেই ঘটিত, এই অর্থেই নিত্যবৃত্ত অতীতের প্রয়োগ হয়। যেমন, প্রামে থাকিতে আমি প্রতিদিনই নদীতীরে বেডাইতে যাইতাম। বালকটিকে তিনি সকাল-বিকাল হুই বেলাই পড়াইতেন।
- (৬) ঘটমান অতীত ঃ অতীত কালের অসম্পন্ন ক্রিয়ার ভাব বুঝাইতে ঘটমান মতীত-এর প্রয়োগ হয়। থেমন, গৃহের বাদিন্দারা রাত্রিতে যথন অংঘারে ঘুমাইতেছিল, তখনই ঘরে চোর প্রবেশ করিয়াছিল। তিনি যখন নিবিষ্টিচিত্তে লিখিতেছিলেন, তখন একজন লোক তাঁহার সহিত সাক্ষাং করিতে আদিল।
- (৭) পুরাঘটিত অতাত ঃ অতাতকালে সংঘটিত কোনো ক্রিয়ার পূর্বে ঘটিত ক্রিয়া বুঝাইতে পুরাঘটিত অতাত ব্যবহৃত হয়। যেমন, গেলে। বংসর আমি উপভাসটি লিখি, তার মাগের বংসরই লিখিয়াছিলাম কবিতার বহটি। বহুপূর্বে ঘটিয়া গিয়াছে, এমন ঘটনা বুঝাইতেও পুরাঘটিত অতাত কালের প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, তাতি শিশুকালে আমি একবার ঘাট ইইতে পাড়িয়া গিয়াছিলাম।
- (৮) সাধারণ বা সামান্ত ভবিষ্যৎ ঃ যে কাজ এখনো হয় নাই, যাহা ভবিষ্য থেটিলে, তাহাকে সাধারণ বা সামান্ত ভবিষ্যৎ বলে। যেমন, আগামী কাল আমি দিল্লী রওনা হইব। আবার তিনি আমাদের মধ্যে ফিরিয়া আসিবেন।
- (৯) ঘটমান ভবিষ্যৎ: যে ক্রিয়া ভবিষ্যতে ঘটিতে থাকিবে, তাহা ঘটমান ভবিষ্যৎ হারা ছোতিত হয়। যেমন, যে-রক্ম আবহাওয়া দেখিতেছি তাহাতে মনে হয়, সামনের ক্য়নিন ধরিয়া সমানে বৃষ্টি হইতে থাকিবে। আগামী কাল এমন সময়ে আমি ষ্টীমারে প্রানদী পার হইতে থাকিব।

(১০) পুরাঘটিত তবিষ্যৎ ঃ অতীতকালে হয়তো কোনো ক্রিয়া ঘটিয়াছিল বা ঘটিয়া থাকিতে পারে, এই অর্থে পুরাঘটিত তবিষ্যৎ কালের প্রয়োগ হয়। যেমন, আমার প্রবণ হইতেছে না, হয়তো এ কথা তোমায় আমি বিলিয়া থাকিব। হয়তো এই কাহিনী কাহারো কাছে যদ্পবাবুই বিবৃত করিয়া থাকিবেন।

িউপরে ক্রিয়ার কালভেদের যে-পরিচয় দেওয়া হইল, রূপ ও অর্থের দিক দিয়া উহাদিগকে ছইটি তাগে বিভক্ত করা যায়: (ক) সরল বা মৌলিক কাল, (২) মিশ্র বা যৌগিক কাল। নিত্য-বর্তমান, নিত্য-অতীত, নিত্যবৃত্ত অতীত এবং সাধারণ ভবিষ্যৎ মৌলিক কাল-এর অন্তর্গত; আর ঘটমান বর্তমান, ঘটমান অতীত, ঘটমান ভবিষ্যৎ, পুরাঘটিত বর্তমান, প্রাঘটিত অতীত এবং পুরাঘটিত ভবিষ্যৎ যৌগিক কাল-এর অন্তর্ভুক্ত।

#### বাচ্যের রূপভেদ

বাচ্য চারিপ্রকার : কর্ত্বাচ্য, কর্মবাচ্য, ভাববাচ্য ও কর্মকর্ত্বাচ্য। কর্ত্বাচ্যে কর্তাই বাক্যের মধ্যে প্রাধান্ত লাভ করে, এবং ক্রিয়াপদটি কর্তার অন্থগামী হইয়া থাকে। কর্ত্বাচ্যে কর্তায় প্রথমা হয়, এবং ক্রিয়া সকর্মক হইলে কর্মে ছিতীয়া বিভক্তির প্রয়োগ হয়। যেমন, মাতা শিশুকে চাঁদ দেখাইতেছেন। রামচন্দ্র রক্ষোরাজ রাবণকে নিহত করিয়াছিলেন।

কর্মবাচ্যে প্রধান স্থান অধিকার করে কর্মপদটি, এবং ক্রিয়াপদটি কর্মপদের অফুগামী হয়, অর্থাৎ এখানে কর্মপদই প্রধানভাবে ক্রিয়ার সহিত অম্বিত। কর্মবাচ্যে সাধারণত কর্ভায় তৃতীয়া ও কর্মে প্রথমা বিভক্তির প্রয়োগ হইয়া থাকে। য়েয়ন, রামচন্দ্র কর্তৃক রক্ষোরাজ রাবণ নিহত হইয়াছিলেন।

ভাববাচ্যে ক্রিয়ার কোনো কর্ম থাকে না এবং ক্রিয়াটিই বাক্যের মধ্যে প্রধান বলিয়া প্রতীত হয়। এই বাচ্যে কর্তা ক্রিয়ার সহিত অন্বিত হয় না। ভাববাচ্যে ক্রিয়াপদ প্রথম পুরুষের হয় এবং কর্তায় দিতীয়া, স্থৃতীয়া, ষদী বা সপ্তমী বিভক্তি ব্যবহাত হইয়া থাকে। যেমন, আমাকে কাল দেশে যাইতে হইবে। ভোমার কবে কলিকাতা আসা হইল? তোমায় পড়িতে হইবে না। দিনে ঘুমাইতে নাই। ভয়ানক বিপদে পড়া গেল।

কর্মকতৃবিচ্যে কর্মপদ কর্তৃপদের স্থানটি অধিকার করে এবং এখানে ক্রিয়াপদের অন্বয় বা সম্পর্ক কর্মপদের সহিত। তা ছাড়া, এই বাচ্যে ক্রিয়াপদে কর্তৃবাচ্যের রূপ থাকে। কর্মকর্তৃবাচ্যের লক্ষণীয় বিশিষ্টতা এই যে, ইহাতে কর্মই যেন নিজে কাজটি সম্পন্ন করিতেছে বলিয়া প্রতীতি জন্মায়। যেমন, কাপড়টা ছিঁডিয়া গিয়াছে। তাঁর বই বাজারে খুব কাটে। ঐ শোন, মন্দিরে শহু বাছে।

#### অব্যয়

লিঙ্গ, বচন বা বিভক্তিভেদে যে-দকল পদের কোনোই রূপাস্তর ঘটে না, ভাহাদিগকে 'অব্যয়' বলে। বাক্যের মধ্যে প্রয়োগ ও অর্থভেদে অব্যয় নানা প্রকারের। যেমনঃ

সংযোজক অব্যয়: এবং, ও, অতএব, স্বতরাং, আর, অথবা, তবু, তথাপি, বরং, অথচ, ইত্যাদি। বিয়োজক অব্যয়: অথবা, নতুবা, কিংবা, বা, নচেৎ, ইত্যাদি। পদাস্বয়ী অব্যয়: নিমিত্ত, জন্তা, সহ, সহিত্ত, মতন, মত, সঙ্গেইত্যাদি। বিশ্বয়স্কচক অব্যয়: ও, ও-বাবা, বাপ্রে, ইস্, আহা, বাহবা, মরিনর্মর, আঁয়া, ইত্যাদি। সম্বোধনসূচক অব্যয়: হার-হার, আহা, আহা রে, আহা-হা, ইত্যাদি। সক্রণাবাচক অব্যয়: হার-হার, আহা, আহা রে, আহা-হা, ইত্যাদি। স্বাবাচক অব্যয়: ছি:, ছি-ছি, রামরাম, দ্র্দ্র, ইত্যাদি। প্রশংসা-বাচক অব্যয়: বেশ, বা, সাবাস্, ধন্তধন্তা, ইত্যাদি। উপ্যাবাচক অব্যয়: ফার, মতন, মত, পারা, পানা, ইত্যাদি। প্রশ্ববোধক অব্যয়: কেন, কি, নাকি, তো, ইত্যাদি। বাক্যালংকার অব্যয়: (যে সকল অব্যয়: কেন, কি, নাকি, তো, ইত্যাদি। বাক্যালংকার অব্যয়: (যে সকল অব্যয়-পদের স্বতন্ত্র কোনো অর্থ নাই, অথচ যাহারা বাক্যের সৌন্ধ্রধন করে): না, তো, বটে, যে, ইত্যাদি। বাক্যালংকার অব্যয়: শন্শন্, বন্বন্, বোঁবোঁ, শোঁশোঁ, বম্বম্, টন্টন্, ইত্যাদি। পদাস্বয়ী বা বিভক্তিস্চক অব্যয়: হারা, দিরা, কর্ত্ক, হইতে, বিনা, পর্যন্ত, অবধি, ইত্যাদি। সম্মতিস্চক অব্যয়: হা, আজ্ঞে-হা, তা-বইকি, ইত্যাদি। অসম্মতিবাচক অব্যয়: বা, না তো, কথনো না, আদৌ না, ইত্যাদি।

ইহা ছাড়া আরো কতকশুলি অব্যয়পদ আছে। এইগুলির অধিকাংশই বিশেষণরপে এবং কতকগুলি বিশেষ্য, সর্বনাম ও ক্রেয়ার্রপে ব্যবহৃত হয়। যেমন,— নানা, হেন,
বুথা, কিঞ্চিৎ, ঈষৎ, ইত্যাদি (বিশেষণরূপী অব্যয়); অবশ্য, সহসা, সর্বদা, পুনরায়,
ইত্যাদি (ক্রিয়াবিশেষণরূপে ব্যবহৃত অব্যয়); আজকাল, তো, না, ইত্যাদি
(বিশেষ্যরূপী অব্যয়); যত, তত, এত, আর. ইত্যাদি (সর্বনামরূপে ব্যবহৃত অব্যয়)।
কোনো কোনো অব্যয় বিচিত্র অর্থে বাক্যে প্রযুক্ত হইয়া থাকে। নিমের উদাহরণগুলিতে 'না' অব্যয়টির বিভিন্ন অর্থে প্রয়োগ দেখানো হইতেছে ঃ

(১) তুমি না আমায় বইটি দেবে বলেছিলে ? (প্রশ্ন); (২) দেই না কন্তার মাথায় ছিল মেঘবরণ চুল (পাদপুরণ); (৩) অমোকে একটি টাকা দাও না (অমুরোধ); (৪) আজ থিয়েটারে যেওনা (নিষেধ); (৫) কাজটা করোনা; না, এ কাজটা আমাকে করতেই হবে (হাঁ); (৬) আমি তোমার নিকট হইতে আজ না শুনিব না (অসম্মতি); (৭) আমাকে তুমি সে কথাটি বলবে, না, বলবে না? (অথবা); (৮) মান্তবের ধর্ম কি ? না, পরের আন্ধার মধ্যে নিজেকে দেখা, নিজের আন্ধার মধ্যে পরকে দেখা। অবধারণ অর্থে )।

কতকগুলি অবায় (প্র, পরা, অপ, সম্, নি, অব, অমু, নির্, ত্ব্, বি, অধি, সু, উৎ, পরি, প্রতি, অভি, অতি, অপি, উপ, আ) ধাতুর পূর্বে বিদিয়া উহার অর্থের নানারূপ পরিবর্তন ঘটায়—এই অব্যয়গুলিকে 'উপদর্গ' বলে। নিম্নে উপসর্গবোরে ধাতুর অর্থপরিবর্তন-এর উদাহরণ:

'হ্ব' ধাতুর অর্থ 'হরণ করা'। কিন্তু আ, প্র, বি, সম্, পরি, উপ, উৎ, প্রভৃতি উপদর্গযোগে উহার নানারকম অর্থ হয়। যেমন—আহার, প্রহার, বিহার, সংহার, পরিহার, উপহার, উদ্ধার, ইত্যাদি। 'কু' ধাতুর অর্থ 'করা'। কিন্ত বিভিন্ন উপদর্গযোগে ইহার অর্থপরিবর্ডন ঘটে। যেমন,—উপকার, অপকার, বিকার, আকার, সংস্কার, আবিষ্কার, ইত্যাদি। 'গম্' ধাত্র অর্থ 'যাওয়া'। উপদর্গযোগে ইহার কত রকম অর্থ হয়; যেমন,—স্থাগমন, নির্গমন, প্রত্যাগমন, অমুগমন, সংগম, ইত্যাদি। 'যুজ' ধাতুর অর্থ হইল 'ষোগ করা'। কিন্ত বিচিত্র উপদর্গযোগে ইহার चर्ब इब : निरंबोंग, विरंबांग, श्रामांग, किरायांग, क्यारांग, केन्रांग, हेन्यांग, हेन्यांग,

# বাংলা উপসূর্গ

কতকগুলি অব্যয় বা অব্যয়জাতীয় শব্দ বাংলার নামপদের পূর্বে বসিয়া উপদর্গের মতো কাজ করে। ঠিক উপদর্গ বলিতে যাহা বুঝার, খাঁটি বাংলায় ভাহা দেখিতে পাওয়া যায় না। বাংলায় উপদর্গ বলিয়া যাহা পরিচিত, তাহাদের অনেকগুলিই শব্দের পূর্বে অবস্থিত তদ্ধিত-প্রত্যন্ত্র ছাড়া অন্তকিছু নম। বাংলা উপ্দর্গের দ্বারা গঠিত কয়েকটি শব্দের উদাহরণ: অপয়া, আগাছা, আলুনি, নিখোঁজ, বিভুঁই, বিজোড়, স্থজন, হাভাত, হাঘর, পাতিকাক, পাতিনেবু, পাতিহাঁস, ইত্যাদি।

বিদেশী উপসগ যোগে নিজ্পন্ন শব্দঃ গ্রমিল, গ্রহাজির, নাবালক, না-হক, ফি-বছর, বেনামী, হররোজ, স্থুলবাবু, হাফ্মোজা, হেড্পণ্ডিত, সব জজ,

সবডেপুটি, ইত্যাদি।

# Vপদপরিবর্ত**ন**

| বিশেষ্য          | বিশেষণ           | বিশেষ্য         | বিশেষণ               |
|------------------|------------------|-----------------|----------------------|
| ু <b>অগ্নি</b>   | ব্যায়েয়        | ু <b>অ</b> বসাদ | অ্বস্ক               |
| অবধান            | <b>অ</b> বহিত    | ইচ্ছ            | <b>इ</b> ंड          |
| অধ্যয়ন          | অধীত             | ইভিহাদ          | ঐতিহাসিক             |
| অগু              | আণবিক            | উৎসর্গ          | . ्. हिश्मृष्ठे      |
| অসেন             | আসীন             | উপনিবেশ         | ওপনিবেশিক            |
| আমরা ( অক্ )     | <b>অ</b> শ্বদীয় | উদীচী           | উদীচ্য               |
| षामि ( म९.)      | মদীর             | কায়            | কায়িক <b>্</b>      |
| আপনি ( ভবদ্ )    | ভবদীয়           | <b>শ</b> বি     | আৰ্ধ                 |
| অস্ত ,           | <b>অন্ত</b> ্য   | :, <b>গো</b>    | , গব্য               |
| অভ্যাস           | <b>অ</b> ভ্যস্ত  | গ্রাম           | গ্রাম্য, গ্রামীণ     |
| ्रचापि           | আন্ত -           | প্রাস           | , গ্ৰন্থ             |
| वास्त्रान ्      | আহত .            | চুরি            | <b>ट</b> ोर्च        |
| <b>আ</b> রোহণ    | আর্ক্            | চন্দ্ৰ          | जांस .               |
| আখাদ '           | আশস্ত            | চোর             | চোরাই                |
| <b>जरू</b> खर    | <b>অমৃ</b> ভূত   | <b>জ</b> টা     | জটিল                 |
| অরণ্য স্থান      | আরণ্য            | জন্ত            | জান্তব               |
| ু <b>অ</b> ভিধান | <u>আভিধানিক</u>  | জ্ঞ্            | জলীয়                |
| অকসাৎ            | আকস্মিক          | ভঙ্গ ন          | ্ৰের                 |
| অধুনা            | আধুনিক           | <b>ए</b> र्नेन  | <b>पृ</b> ष्ठे,      |
| আগত              | আহত              | দেব             | र्टेनर               |
| <b>অ</b> হপ্রবেশ | অমুপ্রবিষ্ট      | পুর             | পৌর                  |
| আদর .            | আদৃত             | ্ বিধান         | বিহিত                |
| অমুগমন           | <b>অহু</b> গত    | প্রমাণ          | প্রামাণ্য, প্রামাণিক |
| <b>অ</b> তিধা    | অভিহিত           | প্রতীচী         | প্রতীচ্য             |
| প্রাচী 📜         | প্রাচ্য          | - न्यार्न       | क्षेष्ट              |
| বধ               | হত               | প্রতিষ্ঠা       | প্রতিষ্ঠিত           |
| আকর্ষণ           | আকৃষ্ট           | / শ্বতি         | শার্ত                |

| বিশেষ্য         | বিদেষণ            | বিশেষ্য       | বিশেষণ          |
|-----------------|-------------------|---------------|-----------------|
| বিশ্রাম         | বিশ্রম্ভ          | উপত্ৰব        | উপক্রত          |
| अ=51९           | পাশ্চাত্ত্য       | স্থ্য .       | সৌর             |
| বস্তু           | • বান্তব •        | শ্ৰম 🗀        | শ্রান্ত         |
| প্রশ্ন          | পৃষ্ট, প্রাষ্টব্য | न्दर्ग        | <i>ন</i> ৌৰ্য   |
| বরণ             | ব্লভ              | ভ্ৰম          | ভ্ৰান্ত         |
| হৰ্ষ            | श्रृष्टे .        | ' সেহ         | <b>শ্বি</b> শ্ব |
| ব্যাঘাত         | ব্যাহত            | <b>ন্ত্ৰী</b> | বৈত্ৰণ          |
| বিকিরণ          | বিকীর্ণ :         | - श्रम्म      | হন্ত            |
| বিধি            | বৈধ               | হরণ           | হত              |
| আন্তরণ          | আন্ত্ত, আন্তীৰ্ণ  | হাস           | হাস্ত           |
| বিধাদ           | বিষপ্প            | <b>र्</b> र्व | <b>छ</b> हे     |
| .বপন ,          | , উপ্ত            | সভা           | সভ্য            |
| বিপদ            | বিপল্প            | मारम -        | মাংসল           |
| বচন             | <b>ঁ উক্ত</b>     | क्रम          | ফলিভ            |
| বিষ্ণু          | বৈশ্বঃব 🕠         | দেব ়         | . देनव          |
| ভেদ             | ভিন্ন :           | শক্তি         | শাক্ত           |
| বিমান           | বৈয়ানিক '        | ব্ৰহ্ম        | ব্ৰাহ্ম         |
| তঙ্গ            | ভগ্ন              | ভাৰু          | তালব্য          |
| মদ              | মন্ত্ৰ            | কণ্ঠ          | कर्श            |
| ক্ষ             | क्येंग            | हेरू .        | ঐছিক            |
| মূৰ             | মানদ, মানদিক      | শ্ৰন্ধা       | শ্ৰন্ধেয়       |
| খেদ             | খিল               | ভৰ্ক          | তাকিক           |
| মোহ             | मूक, मूढ़         | অবসান         | <b>অ</b> বসিত   |
| জয়             | জেয়              | ভাংশ          | ভ্ৰম্ভ          |
| শাক             | শোচ্য, শোচনীয়    | / ধ্যান       | ধ্যেয়          |
| ্ব্যা <b>ভ</b>  | <b>ক্ষু</b> ক     | ্মজ্ব •       | মঞ্জিত          |
| সন্ধ্য <b>া</b> | শৃন্ধ্য           | শ্মরণ         | শ্বত, শ্বরণীয়  |
| 건 <b>명</b> :    | প্রাক্ত           | প্রসাদ        | প্রসন্ন         |
| মেল<br>মৌন      | মৌনী              | পরান্তব       | পরাভূত          |
| থে।শ ·<br>পাক   | পক্ত              | <b>४</b> क्   | চাকুৰ           |

| বিশেষ্য       | বিলেষণ          | বিশেষ্য  | বিশেষণ           |
|---------------|-----------------|----------|------------------|
| শ্বতি         | শার্ত           | ধর্ম     | ধর্মীয়, ধার্মিক |
| পরিবার        | পারিবারিক       | কর্ম ়   | ক্ষী             |
| <b>সুক্তি</b> | মূক্ত           | ভূত      | . ভৌতিক          |
| জন্ম          | জাত             | ব্যবহার  | ব্যবহারিক        |
| মধু           | মধ্র            | বিপ্লব , | বিগ্ল, ত         |
| মূল           | <b>মূলী</b> শ্ব | পূজা     | পুঞ্চিত          |

# বিশেষণ হইতে বিশেষ্য

| বিশেষণ                 | বিশেয়            | বিশেষণ          | বিশেষ্য           |
|------------------------|-------------------|-----------------|-------------------|
| অভিজাত                 | আভিজাত্য          | ্ৰ <b>শ</b> ম   | <u> দা</u> ষ্য    |
| উদ্বত                  | ঔষত্য             | অমুগত           | <b>আহ</b> গতা     |
| ∠ উচিত                 | <b>উচিত্য</b>     | ঝজু             | ঋজুতা,            |
| গুরু                   | গৌরব,             |                 | ত্মার্জব          |
|                        | গরিমা -           | खक 🔸            | ঐক্য              |
| नधू                    | লাঘৰ,             | কিশোর <u> </u>  | কৈশোর             |
|                        | সমূহ, লবিমা       | চেত্ৰ .         | চৈত্তগ্           |
| - वृक्तिमान            | বুদ্ধিমন্তা       | ধীর             | देशर्य            |
| নী ল                   | নীলিমা '          | উৎকৃষ্ট         | উৎকর্ষ            |
| অতিশয়                 | আতিশ্য্য          | বীর             | वीर्य             |
| অমুকুল                 | আহুক্ল্য          | <b>সাত্</b>     | শ্বাদ             |
| ত্রাশ্বা               | দৌরাদ্ব্য         | শ্র 🐪           | শৌৰ্য             |
| সহার                   | শাহায্য 🕠         | পাকা            | পাকামি            |
| বিচিত্ৰ                | বৈচিত্ৰ্য         | <b>স্ব</b> ৰ্ছূ | গোষ্ঠৰ            |
| বিদ্যা                 | বৈদগ্য 🕟          | ग९              | সন্তা             |
| কুশল .                 | কুশলতা            | ছন্ত            | <b>प्र</b> ष्टेगि |
| ু <del>প্র</del> ক্মার | <u> পৌকুমার্য</u> | কেপা            | ক্ষেপামি          |
| পাগ্ <b>ল</b>          | পাগলামি           | ইতর             | ইতরামি            |
| ত্রস্ত                 | ত্রস্তপনা         | গরীৰ            | গরীবপনা           |
| বেহায়া                | বেহায়াপনা        | <u>্যজাজী</u>   | মেজাজ             |

# বাংলা চলিত কথার উদাহরণ

| বিশেষ্য      | বিশেষণ         | বিশেষ্য | বিশেষণ           |
|--------------|----------------|---------|------------------|
| গাছ          | গেছো           | মাছ     | মেছো             |
| ধার          | ় ধারাল        | পেট     | পেটুক            |
| दन .         | বুনো           | পাটনা   | পাটনাই           |
| তেজ          | তেজী           | আদর     | <u>আছুরে</u>     |
| ভাত          | ভেভো `         | শাহেব   | <b>নাহে</b> বী   |
| শহর          | শহরে           | ঢাকা    | ঢাকাই            |
| মেরে         | মেয়েশি        | হিংশা   | <b>হিং</b> ন্থটে |
| মাটি         | মেটে           | ঝগড়া   | ঝগড়াটে          |
| রেশ <b>ম</b> | রেশমি          | গোলাপ   | গোলাপী           |
| আলাপ         | আলাপী          | স্তা    | ় স্বতী          |
| দাঁত         | দাঁতা <b>ে</b> | কাঞ্চ   | কেজো             |
| ,,,,         | तः <b>नात</b>  | ঝড      | <b>ষ</b> ড়ো     |

# লিফ্পরিবর্তন

| <b>श्र</b> ेलिक | <b>জ্ঞীলিজ (</b> পত্নী বুঝাইতে ) | জীলিক ( | প্ৰীজাতি | বুঝাইতে )            |
|-----------------|----------------------------------|---------|----------|----------------------|
| 2/10/04         | William County of the County     |         | ,        |                      |
| 資料              |                                  |         |          | কুশা                 |
| প্রথম           |                                  |         |          | প্রথমা               |
| অধ              |                                  |         |          | অশ্বা                |
| শ্বৰ্গত         | a a                              |         |          | স্বৰ্গতা             |
| মধ্যম           |                                  |         | <        | <b>মধ্যম</b> া       |
|                 |                                  | e.      |          | অধ্যাপিকা            |
| অধ্যাপক         |                                  |         |          | তাদৃশী               |
| তাদৃশ           |                                  |         |          | - गृ <i>"</i><br>नही |
| नम              | ·                                |         |          | চাতকী                |
| চাতক            |                                  |         |          |                      |
| ক্রেডা          | •                                | • •     | *1       | কেত্ৰী               |

|              | 36                                  |                                                       |
|--------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| পুং লিক      | স্ত্রী <b>লিল (</b> পত্নী ব্ঝাইতে ) | স্ত্রীলিন্স (স্ত্রীজাতি বুঝাইতে)                      |
| কর্তা        |                                     | ক শ্ৰী                                                |
| হোতা         |                                     | হোত্ <u>ৰী</u>                                        |
| মন্ত্ৰী      |                                     | ्राधा<br>यस्त्रिनी                                    |
| মেধাৰী       |                                     | ৰাৱণা<br><b>মে</b> ধাবিনী                             |
| প্রণেতা      |                                     | কো।<br>প্রণেত্রী                                      |
| অভিনেতা      |                                     | অনেত্র।<br><b>অভিনে</b> ত্রী                          |
| ভব           | ভবানী                               | ভবানী                                                 |
| ব্ৰহ্ম       |                                     | ভবানা<br>ব্ৰহ্মাণী                                    |
| মৎস্ত        |                                     | র্মাণা<br><b>মং</b> ক্টী                              |
| মহুশ্য       |                                     |                                                       |
| মাহুব        |                                     | मश्री                                                 |
| প্ৰথিতনামা   |                                     | मान्नवी                                               |
| স্থ          |                                     | <b>প্রথিত</b> নান্নী<br><b>স্থা, স্থরী</b> ( কুন্তী ) |
| ভাই          | ভাক                                 |                                                       |
| জামাই        | মেরে                                | বোন                                                   |
| দেওর, ভাহ    | র জা                                |                                                       |
| नान          | <b>्वो</b> मि जि                    | <b>ग</b> नम                                           |
| ্জেঠা        | <u>জেঠাই</u>                        | <b>मि</b> मि                                          |
| কাণা         |                                     | -+3                                                   |
| <b>থৌড়া</b> |                                     | কানী                                                  |
| শিব          | শিবানী                              | <b>খু</b> ডী                                          |
| হ্ৰেশ        |                                     | শিবা                                                  |
| বস্থ         | <del>বত্</del> মজায়া               | স্থকেশী                                               |
| ক্ষত্রিয়    | ক্তিয়ী                             | বস্তুজ্য                                              |
| <b>™</b> ुख  | <b>ग्</b> सी                        | ক্তবিয়া, ক্তবিয়াণী                                  |
| <b>हे</b> स  | <b>रेल</b> ानी                      | म्खानी, मूमा                                          |
| বৈশ্য        | বৈশ্বানী                            |                                                       |
| আচার্য       | ं चांठार्थानी                       | বৈশ্বা                                                |
| উপাধ্যায়    | উপাধ্যায়ানী                        | আচার্যা                                               |
|              | উপাধ্যায়ী ( উভয় অর্থে )           | <b>উপा</b> शाक्षा                                     |
|              | जाराजा ( ७७५ व(५ )                  | <b>( শিক্ষ</b> রিত্রী ) <sub>'</sub>                  |

| श्रू: निक        | ন্ত্ৰীলিন্ধ (পত্নী বুঝাইতে)     | खीनिय             | ( স্ত্রীজাতি বুঝাইতে )   |
|------------------|---------------------------------|-------------------|--------------------------|
| সভাপতি           |                                 |                   | সভানেত্রী                |
| রাষ্ট্রপতি       |                                 |                   | রাষ্ট্রনেত্রী            |
| রুজ              | <b>ৰুদ্ৰা</b> ণী                |                   |                          |
| ্প্রেত           |                                 |                   | প্ৰেত্নী (পেছী)          |
| জোশা             | <b>जून्</b> नी                  |                   |                          |
| <b>जू</b> नख     | •                               |                   | স্থদন্তী                 |
| অরণ্য (ক্লীবর্ণি | लेख)                            |                   | <b>অ</b> রণ্যানী         |
| <b>হি</b> ম      |                                 |                   | हि <b>या</b> नी          |
| লাধু             | •                               |                   | সাধ্বী<br>গুৰী           |
| শুকু             | 40                              | ~                 |                          |
| ছাত্ৰ            | ছাত্ৰী ( শিক্ষাৰ্থিনী ছাত্ৰবধ্, | কিন্তু বাংলায় অব | ্মেরে-ছাএ <i>)</i>       |
| স্বামী           | खी                              |                   | স্বামিনী                 |
| বাদশাহ           | বেগম, বিবি                      |                   | বেগম, বিবি<br>শাহজাদি    |
| শাহজাদা          | বেগৰ                            |                   | শাহজানি<br><b>ভারা</b>   |
| খানসামা .        |                                 |                   | <b>पू</b> ज़ी            |
| <u> বোড়া</u>    |                                 | ,                 | রু <sup>ত্</sup><br>রাজী |
| রাজা ( রাজ       | न्) ्                           |                   | ন্ধ্য নিবি<br>বিবি       |
| সাহেব ·          |                                 |                   | গৰী                      |
| গো               | ,                               |                   | रशी                      |
| <b>र</b> व       | ,                               |                   | চৌধুরাণী                 |
| চৌধুরী           |                                 |                   | জমিদারণী                 |
| জমিদার           |                                 |                   | ধাত্ৰী                   |
| <b>ধাতা</b>      |                                 |                   | গরীয়সী                  |
| গরীয়ান্         | ě .                             |                   | ব্যায়ুমতী               |
| আয়ুখান্         |                                 | চণ্ডী             | (দেবী), চণ্ডা (উগ্ৰ)     |
| 50               |                                 | •                 | <b>आ</b> व्यामी          |
| वास्तारम         |                                 |                   | ' পেত্নী                 |
| ভূত              | <b>শালাজ</b>                    |                   | শালী                     |
| শালা -           | 11 (1)                          |                   | ম <b>হিলাক</b> বি        |
| কবি              |                                 |                   |                          |

| <b>शृ</b> ्लिक    | ন্ত্ৰীলিঞ্চ (পত্নী ব্ঝাইতে)       | স্ত্রীলিজ (স্ত্রীজাতি বুঝাইতে) |
|-------------------|-----------------------------------|--------------------------------|
| হিং <b>ন্ত</b> টে |                                   | হিংস্কটি                       |
| যুবরাজ            | <sup>'</sup> যুবরা <b>জ</b> পত্বী | <b>यु</b> रताजी                |
| বিহান             |                                   | विष्ठ्यी                       |
| নিয়ন্ত্র।        |                                   | निव्रज्ञी                      |
| সয়া<br>হট        |                                   | <b>স</b> ই                     |
| <b>ব</b> ীর       |                                   | ঘটা                            |
| ব।র<br>অগ্নি      |                                   | ৰীরা <del>জ</del> না           |
| মহ                |                                   | অগ্নামী                        |
| 14                |                                   | • यनात्री, मनावो               |

# প্রায়-সমোচ্চারিভ শব্দের অথের পাথ ক্য

অমু--প্ৰসাৎ অংশ-ভাগ অর্থ -- মূল্য আর্তি-পীড়া অশক্ত-অসমর্থ অনিল-বায়ু ৴অসিত —কুষ্ণ অশ্ব—ঘোড়া অশন—ভোজন অবগু-নিন্দনীয় / অবদান-- সংকর্ম আপন - নিজ / অবিরাম-অনবরত ্ৰাদি-প্ৰথম / অপচয়—ক্ষতি / অবিহিত-অন্তায় অদিলতা—ভরবারি

অণু-কুদ্রতম অংশ অংগ সক অধ্য-পূজার দ্রব্য অথী—ইচ্চুক অসক্ত--আস্তিতীন অনীল-যাহা নীল নয় ুঅশিত—ভক্তিত / অশা-প্রত্তর , অসন—(ক্ষপ্ৰ অবধ্য—বধের অযোগ্য च्दशान -- मत्नाद्यान আপণ-দোকান অভিরাম— গুন্দর আধি-- হনঃপীড়া অবচর-চরণ অভিহিত-কথিত অশীলতা—কুব্যবহার

🌶 আসার—ধারাসম্পাত \_অরপৃষ্ট—খাতদ্রব্যপৃষ্ট / উপাদান—উপকরণ উগত---প্রবৃত্ত ৴ আহুতি—হোম 🖊 अविध-- একবার ফল ধরিয়া যে বুক্ষ মরিয়া যায় কুল-বংশ **ু কুট—**পৰ্বত কুজন—কুবাক্তি কৃত্তিবাস-পশুচর্য যিনি পরিধান করেন; মহাদেব কপাল– মাথার খুলি / গিরিশ—মহাদেব ( গিরিতে শয়ন করেন যিনি ) / গোলক--বভুল চির-দীর্ঘকাল /চুত—আম্র /তত্ত্-গুঢ়ার্থ, সত্য ∕তদীয়— তাহার দার-পূখী ৴ দূত—চর / ছুকুল--রেশমী বন্ত / मीश--अमीश ধাতু--বিধাতা / निवात-निदय নিশিত—ণাণিত নীর-জল নিরশন-অনাহার / নির্জর—দেবতা /পরস্ব---পরের ধন /প্রসাদ-অমুগ্রহ প্রকার—রক্ম পরিচ্ছদ—পোষাক /প্রকৃত-ন্যথার্থ

আষাঢ়---মাসবিশেষ অমুপুষ্ট—কোকিল উপাধান--বালিশ উন্ধত-অবিনীত আহুতি—আহ্বান ঔষধি--তেবজ উত্তিদ কুল-নদীতীর कृषे-- किन কুজন-কলরক কীতিবাস- যশস্বী কপোল-গওদেশ গিরীশ-পর্বতশ্রেষ্ঠ হিমালয় গোলোক-বিষ্ণুপুরী চীর--ছিন্নবস্ত চ্যুত-খলিত তথ্য--বিষয় ত্বদীয়—তোমার দার-দরজা হ্যত-পাশা ष्ट्रक-ष्ट कुन দ্বীপ-জলবেষ্টিত স্থল ধাত্রী – পৃথিবী, ধাই-মা নীবার-ধাক্তবিশেষ নিশীথ-অধ রাত্র নীড়-পাখীর বাসা নির্গন-দূরীকরণ নিবার--বার্ণা পরশ্ব—আগামী দিন প্রাদাদ-অট্টালিকা প্রাকার-প্রাচীর পরিচ্ছেদ-অখ্যায় প্রাকৃত-স্বাভাবিক, নীচবংশজাত

| -পূৎপূৎ-নামক নরক                      | পৃত—পবিত্র                 |
|---------------------------------------|----------------------------|
| বিজন—জনহীন                            | বীজন—পাখা                  |
| বলি—উৎসর্গ করিবার দ্রব্য              | <b>रनो</b> —नकरान          |
| বান—বন্থা                             | ৰাণ শ্ব                    |
|                                       | বিদ—মূণাল                  |
| /ৰ্ক—বাৰ্যহীন                         | मूच- वतन                   |
| বিক্ত-শ্য                             | तिक्थ—मन्त्रपा, दिव        |
| निशन—वाशात                            | নিদান—অভিয                 |
| শীল─চরিত্র                            | निम— रू फ़ि                |
| শম—শান্তি                             | , ज्य-ज्यान                |
| ্শংকর—মহাদেব                          | সংকর—মিশ্রজাতি             |
| স্কর – জলকণা                          | - শিকড় মূল                |
| ्रव्यव्य कर्व                         | স্তবণ—করণ                  |
| 'শ্র—বীর                              | . সুর—দেৰতা                |
| ्रभाष-ना प्र                          | শশ্ৰূ—-শগুর                |
| ুশারদা— <del>তু</del> র্গা            | . , সারদা—সরস্বতী          |
| /খত-প্ত                               | স্ত-সার্থি                 |
| / সন্ত্ – গুণ বিশেষ                   | স্বত্ব—অধিকার              |
| र्र नर्ग—वश्राय                       | चर्ग—(परालाक               |
| সাক্ষর—অক্ষবজ্ঞানযুক্ত                | স্থাক্তর—সচি               |
| সুগন্ধ—যাহা অন্ত বস্তুর সৌরতে সুবাদিত |                            |
| /পক্ষ-পনর দিন                         | পল্ল-নেত্রলোম              |
| পরভূৎ—কাক                             | <b>পরভ</b> ়—েকে' কল       |
| পুঁ অজগ্ৰ-নূপবিশেষ                    | অভাগর—এনিদ্র               |
| / আন্তিক—ঈশবে বিশ্বাদী                | আন্তীক—একজন মুনির নাম      |
| ্পৃষ্ট-জিজ্ঞাদিত                      | পুষ্ঠ — প=চাদ্ভাগ          |
| স্মীর—বাতাদ                           | समीत—वृक्त निः <u>स्</u> व |
| / নিরাণআশাশ্র                         | নিবাদ-দ্রীকরণ              |
| স্বার্থ—নিজপ্রয়োজন                   | ষার্থ ধনবান বণিকদল, সম্চ   |
| সবিত্রী—জন্মদাত্রী                    | সবিভূস্র্য                 |
| ু কৃতি—কাৰ্য                          | কৃতী—যশস্বী                |
| স্বৰ-কাতিকেয় .                       | হন্দ—কাধ                   |

মেদ - মজ্জা দপ্ত--সাত কত--যাহা করা হইয়াছে আভাষ--ভূমিকা, মুখবন্ধ নেধ—যজ্ঞ শপ্ত—অভিশাপগ্রন্ত ক্রীত —যাহা ক্রন্ন করা হইয়াছে আভাস—ইন্সিত, দীপ্তি

# বিশরীভাথ ক শক

|   | মূল শব্দ        | বিপরীত শব্দ       | যূল শব্দ           | বিপরীত শব্দ     |
|---|-----------------|-------------------|--------------------|-----------------|
| / | , শংক্ষেপ       | বাহল্য            | ্বহিঃ              | অস্তর           |
| 1 | - আবাহন         | বিসর্জন           | অমূজ               | অগ্ৰন্থ         |
|   | আলস্ত           | 목표                | ্ প্রশন্ত          | সংকীণ           |
|   | স্থায়          | ব্যন্ন, অপচন্ন    | ছ্ডর               | <b>স্ক</b> র    |
|   | আক্ষণ           | বিকর্ষণ           | वानिष्ट            | নিষিদ্ধ         |
| / | সমৃষ্টি         | ্ ন ব্যষ্টি       | प्रभोग             | ছঃশীল           |
|   | ভাপ -           | ্লৈ হৈশভ্য        | <b>72</b> *%       | ু সুল           |
|   | আচার            | *, অনাচার         | গরিষ্ঠ             | ল  ঘঠ           |
| , | , আকুঞ্চন       | া প্রদারণ         | প্রভূ              | <b>ভূত্য</b>    |
| - | <b>সংযোগ</b>    | বিয়োগ            | _ তিরস্বার         | পুরস্কার        |
| , | , অনস্ত         | শ্ব               | <b>্ৰ</b> শবর      | জন্ম            |
|   | আবিভূতি         | ভিরো <b>হিত</b>   | ু অনুগ্ৰহ          | নিগ্ৰ <b>হ</b>  |
| 1 | উগ্ৰ            | · ' সৌম্য °       | ⁄-বিধি             | <b>ি</b> ধেষ    |
|   | উত্তমৰ্শ        | অধ্যৰ্            | ু উন্মী <i>ল</i> ন | [ <b>ৰ</b> মালৰ |
|   | ঝজু             | বক্ত              | ু অহলোম            | প্রতিলোম        |
| , | <u>ই</u> াছক    | পার <b>ত্রি</b> ক | ্বিপদ, আপদ         | मृष्ट्रम        |
| 1 | কৃতন্ন          | ক্তভ্ত            | — প্রকৃতি          | বিৡতি           |
| - | কুশ .           | <b>भू</b> ब       | ' বরখান্ত          | বহাল            |
| - | ছুরন্ত          | শান্ত             | ্চেত্ৰন            | জড়             |
|   | নিরত            | বিরত              | ু হয়              | দ্বণ্য          |
|   | ,গৃছী           | সশ্ব্যাদী         | ্সহযোগ <u>ী</u>    | প্রতিযোগী       |
| / | ুন্দগি <b>ক</b> | কৃত্রিম           | / ভূত              | ভবিশ্বৎ         |

| <b>যু</b> লশৰ | বিপরীত শব্দ | মূল শব্দ    | বিপরীত শব্দ     |
|---------------|-------------|-------------|-----------------|
| অর্বাচীন      | প্রবীণ      | , প্রত্যক্ষ | প্রক্ষে         |
| বন্ধর         | মুস্প       | ু সন্ধি     | বিগ্ৰহ          |
| ্ৰয়          | পালিত       | ্ প্রদন্ত্র | বিষ             |
| ্বধ্মান       | ক্ষীয়মান   | / কুৎদা     | প্রশংসা         |
| বিনীত         | উদ্ধত       | / সিক্ত     | 32              |
| প্রাচীন       | অর্বাচীন    | অধঃ         | উদ্ধ            |
| চড়াই         | উৎরাই       | ्र कड़      | ্ৰেচ <b>ত</b> ন |
| ্ব ছালোক      | ভূলোক       | नत्रम       | শক্ত            |

# এক কথায় প্রকাশ কর

অমুদদ্ধান করিবার ইচ্ছা- অমুদদ্ধিংশা পান করিবার ইচ্ছা- পিপাদা! অপকার করিবার ইচ্ছা- অপচিকীর্ষা। ভোজন করিবার ইচ্ছা- বুভূক্ষা। উপকার করিবার ইচ্ছা — উপচিকীর্যা। আকাশে চরে যে— খেচর। কী করিবে যে বুঝিতে পারে না— কিংকর্তব্যবিষ্ণু। একই শুরুর শিশ্য—সতীর্থ। জয় করিবার ইচ্ছা— জিগীষা। হনন করিবার ইচ্ছা— জিঘাংসা। লাভ করিবার ইচ্ছা— লিন্সা। জানিবার ইচ্ছা—জিজ্ঞাসা। কোথাও নত কোথাও উন্নত— বন্ধুর। বমন-ইচ্ছা— বিবমিষা। পুর্বজন্মের কথা যাহার মনে আছে— জাতি অর। যে শুনিতে চায়— শুক্রায়। জলে ও শ্বলে চরে যে— উভচর। ছুইয়ের মধ্যে একটি— **অগতর। পুরাকালের বিষয় জানে যে— পুরাতাত্ত্বিক।** যিনি ব্যাকরণে পণ্ডিত— বৈয়াকরণ। যিনি স্থায়শাস্ত্রে অভিজ্ঞ— নৈয়ায়িক। বেদান্ত জানেন যিনি— বৈদান্তিক। বেদশান্তে যিনি অভিজ্ঞ— বেদজ্ঞ। প্রিয়বাক্য বলে যে— প্রিয়বাদী, প্রিয়ংবদ। পঙ্ক্তিতে বদিবার অমুপযুক্ত—অপাঙ্কেয়। এক বিষয়ে নিবিষ্ট যাহার চিত্ত একাগ্রচিত। এক হইতে আরম্ভ করিয়া— একাদিক্রমে। উপকার স্বীকার করে না যে— **অকৃতজ্ঞ। ইন্দ্রিয়** জয় করিয়াছে যে— জিতেন্দ্রিয়। যাহ। চাটিয়া থাইতে হয়— লেহা। যে স্ত্রীর সন্তান হয় না— বন্ধ্যা। যে ঈশ্বরে विश्वामहोन— नाखिक। यांश प्रथा यारेएल्ट्र मुख्यान। यांश विनुध हरेएल्ट्र — বিলীয়মান। যাহা পুম উদ্গীরণ করিতেছে— পুমায়মান। যাহা পুন: পুন: জ্বলিতেছে —জাজ্বসমান। যাহা পুনঃ পুনঃ দীপ্তি পাইতেছে— দেদীপামান। নিজেকে যে কৃতার্থ

মনে করে—ক্লতার্থমন্ত। <u>যাহাকে শাসন</u> করা কঠিন—তু:শাসন। সর্বজন সম্বন্ধীয়— সর্বজনীন। ত্রিশ্বজন সম্বন্ধীয়—বিশ্বজনীন। হৃদয়ের প্রীতিকর—হৃত। পদ-প্রকালমের জন্ম জল—পান্ত। ঋষির দারা উক্ত-আর্ষ। বরণ করিবার যোগ্য-বরেণা। মারা যাহার জানা আছে—মায়াবা। থেয়া পার করে যে— পাটনী। याहाর ঈশবে বিশ্বাদ আছে—আন্তিক। যাহা চিবাইয়৷ খাই—চর্ব্য। ফল পাকিলে যে-পাছ মরিয়া যায়—ওষধি। পূর্বে যাহা শোনা যায় নাই—অঞ্চত-পূর্ব। পূর্বে যাহা দেখা যায় নাই-অদৃষ্টপূর্ব। যাহা পূর্বে কথনো হয় নাই--অভূত-পূর্ব। ৰাহা পূর্বে ছিল এখন নাই—ভূতপূর্ব। যাহা ছঃথে লাভ করা যায়--তুর্বভ। যাহা মর্মকে আঘাত করে—মর্মস্তদ। এ পর্যন্ত যাহার শত্রু জন্মে নাই -অজাতশক্র। একই মায়ের পুত্র-সহোদর। একই সময়ে বর্তমান-সম-সাময়িক। উপস্থিত বৃদ্ধি যাহার আছে—প্রত্যুৎপন্নমতি। যাহার অক্তদিকে দৃষ্টি নাই-অন্তাদৃষ্টি। বিনি অনেক দেখিয়াছেন-বছদশী। কটে নিবারণ করা যার যাহা- ছর্নিবার। যে সকল বস্তু ভক্ষণ করে-সর্বভূক্। যে আপনাকে হত্যা করে—আত্মঘাতী। যাহা বাক্য ও মনের অতীত— স্বাঙ্মনস্গোচর। যুদ্ধে যিনি স্থির থাকেন—যুধিষ্টির। যে ভূমিতে ফদল জন্মায় না—অন্তর্বর। যে আপনাকে পণ্ডিত মনে করে -পণ্ডিতমন্ত। কোনো বিষয়ে যে শ্রদ্ধা হারাইয়াছে—বীতশ্রদ্ধ। থাহার অন্তকোনো দহায় নাই—অনক্তদহায়। যাহা দহত্তে ভাঙিয়া যায়—ভঙ্গুর। ধাহার স্ত্রী মরিয়া গিয়াছে—মৃতদার, বিপত্নীক। ধাহা বাক্যে প্রকাশ করা যায় না—অনিবচনীয়। প্রথমে মধুর কিন্ত পরিণামে নয়—আপাতমধুর। যাহা অকুকরণের অসাধ্য---অনন্থকরণীয়। यांश কথনো ভাবা যায় না---অভাৰনীয়। অপন্যুন করা কষ্টসাধ্য—তুরপনেয়। যাহা অপনয়ন করা যায় না—অনপনেয়। যাহা পূর্বে আস্বাদন করা হয় নাই—অনাস্বাদিতপূর্ব। যাহার কুলশীল জানা নাই—অজ্ঞাত-कूलमील। आभनाव तः य ल्काय--वर्गताता। भरतत खरम य जीवनधातन करत-পরান্নজীবী ৷ যাহার তলদেশ স্পর্শ করা যায় না—অতলস্পর্শ ৷ যেথানে মৃত্ জীব্দুক্ত ফেলিয়া দেওয়া হয়—উপশলা। অশ্ব-রথ-হন্তী ও পদাতিক সৈত্যের সমাহার—চতুরদ। গাছের উপর যে-গাছ জন্মে-পরগাছা। অটিমানে জিমিরাচে যে-আটাদে। সমুদ্র পর্যস্ত--আসম্দ্র। কণ্ঠ পর্যস্ত--আকণ্ঠ। জাতুপর্যস্ত লম্বিত--আজাতুলদিত। কর্ণ পর্যন্ত বিস্তৃত—আকর্ণবিস্তৃত। খুব শীতও নয় খুব গরমও নয়—নাতিশীতোঞ। পূর্বে যাহা চিন্তা করা হয় নাই— অচিন্তিতপূর্ব। যাহা পূর্বে ভন্ম ছিল না এখন ভন্ম হইয়াছে—ভস্মীভূত। যাহা চিরকাল মনে রাধার যোগ্য—চিরস্মরণীয়। যাহা সাধারণের মধ্যে দেখা যার না-অন্তদাধারণ। যাহা লাফাইয়া চলে-প্রবগ, প্রবন্ধ। যাহা মৃষ্টির দারা পরিমাপ করা যায়—মৃষ্টিমেয়। মরমর হইয়াছে যে—মুমুর্ । শক্তি অতিক্রম না

করিয়া— যথাশক্তি। যাহা পড়িয়া ঘাইবার মত হইয়াছে—পতনোনুধ। যাহার কোথাও ভয় নাই—অকুতোভয়। শিক্ষা করিতেছে যে—শিক্ষানবীস। সমুথে অগ্রসর হইয়া অভ্যর্থনা—প্রত্যুদ্গামন। পূর্বকাল সম্বন্ধীয়—প্রাক্তন। যে দব দহ করে—দর্বংসহ। কেহ জানিতে না পারে এমন ভাবে—অজ্ঞাতসারে। আয় অমুসারে যিনি ব্যয় করেন— মিতব্যরী। শত্রুকে পীড়া দেয় যে—অরিন্দম, পরস্তপ। বে-নারী কখনো সূর্য দেখে নাই—অন্ধপ্রভা। সাক্ষাৎ দ্রষ্টা—সাক্ষী। ধেনারীর বিবাহ হয় নাই—অন্চা। यে-🖊 স্ত্রীর স্বামী বিদেশে—প্রোষিতভর্তৃকা। বিদেশে থাকে যে—প্রবাসী। 🗸 যিনি দারপরিগ্রন্থ করিয়াছেন – ক্বভদার। / আতপ হইতে ত্রাণ করে যাহা—আতপত্র। পাপ দৃর করে যে —পাপত্ন। মজলিদ করিতে যে দক্ষ—মজনিদী। যাহা বিনাষত্নে উৎপন্ন হয়— অষত্মসম্ভূত। ধাহার আহারে সংযম আছে—মিতাহারী। যে বাঁচিয়া থাকিয়াও এক-প্রকার মরিয়া আছে— জীবনাত। ধে-ব্যক্তি গুণীর আদর করে—গুণগ্রাহী। ধে-নারীর ष्ट्यां नारे—षनर्या 

ा यात्री श्रियांका वर्ण—श्रियःवर्ण। ्राष्ट्रा वना रुप्र नारे— —অহক । একদিকে দৃষ্টি যাহার—একাগ্রদৃষ্টি। যে-কথার ত্ইটি অর্থ—দ্বার্থ। সাহা সহজে পরিপাক হয় না—কুপাচ্য। লোক সম্বন্ধীয়—লৌকিক। তুইয়ের মধ্যে একটি —অন্তত্তর। পাঁচ রকমের জিনিস মিশাল আছে যাহাতে—পাঁচমিশালী। যাহা উচ্চারণ করা কঠিন—তুরুচ্চার্য। / ভক্ত যাহা বাস্থা করে তাহাই যিনি দেন—ভর্ক্তবাঞ্চা-कब्रजंक । मुक्ति भारेरा रेष्ट्रक-मूम्क् । जीत वनीवृष्ठ-रेज्वन । वादत शास्त्र य-দৌবারিক। তীর ছুঁড়ে যে—তীরন্দাজ। সহজে যাহা পরিপাক হয় না— তৃপরিপাচ্য। প্রপশ্চাৎ বিবেচনা করে না যে - অবিমৃষ্যকারী। প্রতিপুত্রহীন। নারী—অবীরা। চক্ষ্র সম্মুখে-প্রত্যক্ষ। হইবে যাহা-ভাবী। হইবে না যাহা-অসম্ভব। অবশুই যাহা হইবে—অবশ্ৰস্তাবী। নদী মাতা যাহার— নদীম।তৃক। সমান পতি যাহার—সপত্নী। দশরথের পুত্র—দাশরথি। রাবণের পুত্র—রাবণি। **জ**মদন্নির পুত্র—জামদগ্রা। পুথার পুত্র-পার্থ। স্বমিত্রার পুত্র-সৌমিত্র। কুস্তীর পুত্র-কৌন্তেয়। রঘুর বংশে বাহার জন্ম—রাঘব। ক্রপদের কন্তা— দ্রৌপদী। জনকের কন্তা— জানকী। কুরুর পুত্র— কেরিব। পাণ্ডুর পুত্র-পাণ্ডব। ুগন্ধার অপত্য--গান্ধেয়। ভগিনীর পুত্র-ভাগিনেয়।/ দিভির পুত্র— দৈতা। শক্তির উপাসক—শাক্ত। বিষ্ণুর উপাসক— বৈষ্ণব। বুদ্ধের উপাদক—বৌদ্ধ। পর্বতের কন্তা—পার্বতী 🗸 পুনঃ পুনঃ রোদন করিতেছে যে – রোক্তমান। যাহারা সর্বদা স্থান হইতে স্থানাস্তরে গমন করে— যাযাবর। অন্তুকরণ করিবার ইচ্ছা—অঞ্চিকীর্যা। যাহা লোকে বিদিত নহে— অলৌকিক। ভাবিয়া চিস্তিয়া যে কাজ করে না – অবিষ্যুকারী। যাহা অন্ত যাইতেছে —অন্তারমান। যাহা বিচার দারা ঠিক করা যায় না — অপ্রতর্ক্য। যাহা প্রমাণ করা যায় না—অপ্রমেয়। যে বস্তু পাইতে ইচ্চা করা যায়—অভীন্সিত। ুযাহা মাটি ভেদ করিয়া

উঠে—উদ্ভিদ। যাহা হাতের বাহিরে—বে-হাত। যাহার সর্বস্ব চুরি গিয়াছে—হাত্রপর্বস্ব। যাহার অন্তকোনো কর্ম নাই—অনন্তক্মা। যাহার ভাতের অভাব আছে—হাত্রাতে। যাহার অন্তরগা দূর হইয়াছে—বীতরাগ। যাহার কিছুই নাই—অকিঞ্চন, নিঃস্ব। যাহার নয়ন হইতে অঞা বিগলিত হইতেছে—গলদঞ্চ। যাহার প্রাতবিধান। করা যায় না—অপ্রতিবিধেয়। যাহার এখনো বালকত্ম কাটে নাই—নাবালক। যে পরে জন্মগ্রহণ করিয়াছে—অনুজ। যে স্থপথ হইতে বিচলিত হইয়াছে—উন্মার্গগামী। যে-নারীর হাত্রভি বিবাহ হইয়াছে—নবোঢ়া। যে-নারীর হাত্রভি ভিটিমিতা। যে-জামিতে তুইবার ফদল হয়—দোফদলী। যে-বুক্লের ফুল হয় না, ফল হয়—বনম্পতি। বাহা পুনঃ পুনঃ তুলিতেছে—দোফ্ল্যমান। যাহা বিনাক্টে লাভ করা যায়—অনায়াদ—লভা। যাহা আকাশে উড়িয়া বেডায়—পেচর। যাহার বদন আলগা—অসংবৃত। যে অপরের আশ্রয় ব্যতীত অধিষ্ঠান করে—নিরালম্ব।

# প্রিশ্রন্থার্থক শব্দ ও বাক্যাংশের <u>শ্রে</u>য়াপ

আর্থচন্দ্র: [ গলাধান্কা ] আর বেশী গোলমাল করিবে তো অর্থচন্দ্র দিয়া বাড়ীর বাহির করিয়া দিব। **আক্রেল গুড়ুম:** [ ঠকিয়া উপযুক্ত শিক্ষালাভ করা ] লোকটার এহেন আচরণ দেখে আমার আকেল গুড়ুম হয়েছে। **আক্রেল সেলামী:** [ নির্দ্বিতার দণ্ড ] বোকার মত কাজ করতে গিয়ে শেষে পুলিশকে এতগুলি টাকা আকেল সেলামী দিতে হল। **অনেক জলের মাছ**: [ ক্টনীতিজ্ঞ ] হরিবাবুর স্বরূপ চেনা হুঃসাধ্য ব্যাপার, তিনি অনেক জলের মাছ। **অকালকুম্মাশু:** [ অপদার্থ, অক্র্যা] নিতাই একটি অকালকুমাও, তাকে তুমি এত বড়ো একটা কাজের ভার দিলে ? আদায়-কাঁচকলার অথবা অহিনকুল সম্পর্ক: [অর্থাং গুরুতর-শক্রভাবাপন্ন] জিতেন আর তভাষ একসময় ছিল হরিহরাত্মা, এখন তাদের অবস্থা দেখছি আদায়-কাঁচকলায়। ভুবনবাবু এথন ষত্বাব্র মুখ পর্যন্ত দেখেন না, তাঁদের পরক্ষার সক্ষাক্টা এখন অহিনকুলের। **আপন কোলে ঝোল টানা:** [ অতিরিক্ত স্বার্থপরতা ] যুদ্দের সময় চোরাকারবারীরা আপন কোলে ঝোল টানতে গিয়েই লক্ষ লক্ষ মান্তুষের এমন স্বনাশ করল। আমৃমড়া কাঠের তেঁকি: [ অপদার্থ ] এত পড়ালাম, এত শেখালাম, তবুও ছেলেটা পরীক্ষায় পাশের নম্বর পেল না – ছেলেটা দেখছি একেবারে আয়ডা কাঠের ঢেঁকি। **আখাঢ়ে-গল্প:** [অবিশ্বাস্ত ঘটনা] লাঠির ঘায়ে তুমি বাঘ মেরেছ, এ রকম আষাঢ়ে-গল্প বলার জায়গা এটা নয়। **উলুবলে মুস্তা ছড়ান**ঃ [ অস্থানে মুল্যবান বল্ত ছড়ান ] ক-অক্ষরের সঙ্গে যাদের পরিচয় নেই, তাদের ব্রাচ্ছ তুমি সাহিত্যতত্ত্ব—তুমি কেন এমন করে উলুবনে মৃক্তো ছড়াচ্ছ ? **উড়ো খই গোবিন্দা**য়

নমঃ: [আয়ত্ত বস্তু হত্তচ্যত হইলে তাহার সম্বন্ধে বির্দ্ধিপ্রদর্শন করা] বামকে বিশাস করে এতগুলি টাকা দিলাম, টাকাগুলি সে আর ফেরৎ দিলে না; যাক্, টাকাটা ওকে দান করেই দিলাম—উড়ো থই গোবিন্দায় নমঃ। একাদশ বৃহস্পতি: [ খুব ভালো সময় ] পরীক্ষায় ভালে। পাশ করলে, আর সঙ্গে সঙ্গে ভালো চাকরিও পেলে— এবার তোমার দেখছি একাদশ বৃহস্পতি। একচোখো: [পক্ষপাতিখ্যুট্ট] বছলোক আসামী, স্বতরাং হাকিমের বিচার যে একচোথো হবে, ভাতে আশ্চর্য হবার কী আছে ? **একমাতে শীত যায় না:** [বিপদের সম্ভাবনা থাকা ] নিজের কাছটা হাসিল করে তুমি আমার ফাঁকি দিলে—মনে রেখে।, একমাঘে শাত বার না। কলুর বলদ: খাধীনভাবে কাজ করার শক্তি যাহার নাই] 'মা আমার আর ঘুরাবি কত, কলুর চোগ-বাঁধা বলদের মত।'—[ রামপ্রসাদ ] কাঁচা পায়সা: [নগদ টাকা ] বড়লোক-বাপের কাঁচা প্রসা হাতে পেয়ে ছেলেটা তৃহাতে উড়াচ্ছে। কান ভারি করা: [কিছু বলে অপরের সম্পর্কে অবিশাস সৃষ্টি করা] না-হক কথা বলে ওর বিরুদ্ধে তুমি তার কান ভারি করছ কেন ? কাঁঠালের আমসতঃ [অবান্তব জিনিষ] ছভিক্ষের দেশ— তুমি বলছ, এক টাকায় পাঁচ দের চাল কিনেছ, এ দেখছি কাঁঠালের আমসত্ব। পাকা ধানে মই: [বড়ে। রকমের অনিষ্ট করা] অই ঘুযু-লোকটার পিছনে লেগেছ, দে এবাব তোমার পাকা ধানে মই দেবে, দেখো। রগ-চটা: [ যে সামান্ত কারণে রেগে ৬৫১ ] তার মতে। রগচটা মান্ত্যের সঙ্গে কথা বলাই মৃদ্ধিল। বিত্তরের খুদ: [ শ্রহ্ণার সঙ্গে প্রদত্ত সামাত্ত আহার্য ] লোকটি বড়ো গরীব ; তার মেয়ের বিয়ের নিমন্ত্রণে লোককে বেশী কিছু খাওয়াতে পারেনি বটে, কিন্তু তার আদর-আপ্যায়নে সেই বিত্রের খুদ সকলেই খুশী 'মনে গ্রহণ করল। **কেঁচে গণ্ডুম:** [ন্তন করিয়া আরম্ভ করা] অন্ধটা আগাগোডা ভুল করেছ, এখন কেঁচে গণ্ডুষ ছাড়া উপায় নেই। কেঁচো খুঁড়তে সাপ বেরুনো: [ সামান্ত জিনিষ শুরুতর হওয়া ] ছ'পয়সার মৃড়ির জত্তে কথা-কাটাকাটি শেষে গিয়ে দাঁড়াল লাঠালাঠিতে, ঘটনাটা কোটে পর্যস্ত গড়াল—দেখছি, কেঁচো খুঁড়তে সাপ বেঞ্লো। কলের ঘরের মাসী, বরের ঘরের পিসী: [ যে তু'দিকেই কথা বলে, অর্থাৎ ত্'মুথো সাপ ] নিতাই বৈরাগা সাংঘাতিক লোক; সে চোরকে বলে চুরি কর, আর গৃহস্থকে বলে সজাগ থাক—এই কনের ঘরের মাসী, বরের পিসীকে তে।মর। চিনে রেখো। কেষ্ট্রিষ্টু; [গণামান্ত ব্যক্তি] তুমি কেন্ কেইবিষ্টু হলে যে, ভোম য মাথায় তুলে ফুলচন্দন দিয়ে পূজো করতে হবে ? কেউকেটা: [ সামাল লোক ] সাজপোধাকে আড়ম্বর নেই বলে তাকে কেউকেটা লোক ভেবোনা। খয়ের খাঃ [থোসামোদকারী ] ব্রিটিশ-আমলে সরকারের খ্যের-গাঁ-জাতীয় লোকের জন্মই দেশের কত শ্বতি হয়েছে . গোবরে প্রাফুল: [ অপ্রুপ্ত স্থানে ভালে জিনিষ ] দাত জন্মে তাদের বাড়ীতে কেউ লেখাপড়া করেনি; কিন্তু ভন্ছি, তাদেরই বাড়ীর ছেলে এবার

প্রবৈশিক। পরীক্ষায় বৃত্তি পেরে পাশ করেছে—মনে হচ্ছে, গোবরে পদাযুল ফুটেছে। ্রেগাবর গণেশ: [ মুর্থ ] এই গোবর গণেশটাকে তুমি কত কী শেখাচ্ছ, সাত জন্মেও তা'র চোথ খুলবে না। গোকুলের ষাঁড়: [নিষ্কমা অপদার্থ লোক] সকালে বিকালে তু'পেট থাওয়া, আর তুপুরে নাকে তেল দিয়ে ঘুমানো তার কাজ, গোকুলের এই যাঁড়টাকে নিয়ে কী যে হবে তাই ভাবছি। **গুড়ে বালি:** [ নিরাশ হওয়া ] মনে করেছিলাম, বডো ছেলেটাও অন্তত মাতুষ হয়ে তু'পয়সা আনবে—কিন্তু আমার সে গুড়েও বালি পড়ল। **ঘরের ঢেঁকি কুমীর**ঃ [বিখাসঘাতক লোক] বদেশী-আমলে দেশের লোকের শত্রুতার জন্মই কত লোক জেলে-ফাঁসীতে গেল—ঘরের ঢেঁকি কুমীর হলে আর কি রক্ষা থাকে ! টাকার গরম: [ধনীর অর্থপ্রাচুর্বের অহংকার ] সম্প্রতি বেণীবারু যদ্ধের দৌলতে চোরাকারবার করে বহুটাকা রোজগার করেছেন, তাঁর এখন টাকার বড়ো গর্ম—দেমাকে মাটিতে আর পা পড়ে না। ভুবে ভুবে জ্বল খাওয়া: [লোকের অজানিতে কার্যসিদ্ধি করা] বাইরে তিনি ভালোমাস্থ সেজে বেড়ান, কিছ তিনি ডুবে ডুবে যে জল খান, একথা জানতে কারো বাকী নেই। **ভালকানা**: [কাণ্ডজ্ঞানহীন] যতই ভালো শিক্ষকের হাতে পদ্ধুক না কেন, তার মতো তালকানা ভেলের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হবার কোনো আশাই নেই। **তিলকে ভাল করা:** [ অতিরঞ্জিত করা] ঘটনাটা আমার জানা আছে, তা নিয়ে তুমি তিলকে তাল কোরো না —কেউ তোমার কথা বিশ্বাস করবে না। **ভেলে-বেগুনে জ্বলে ওঠা:** [ জ্ঞতিশয় ক্রন্ধ হওয়া] ছাত্রটির অভনে আচরণ দেথে বৃদ্ধ হেডপণ্ডিত-মশায় তেলেবেগুনে জলে উঠলেন। **ডান হাতের কাজ**ঃ [ভোজনক্রিয়া] ডান হাতের কাজটা আগে সেরে নিই, তারপর তোমার দ**দে** বেরিয়ে অনেক দূর ঘূরে আদনো। **কুলের ঘায়ে মূছ**ী ষাওয়া: [সামান্ত আঘাত-কষ্ট সহ্ করতে না পারা ] আধক্রোশ পথ হেঁটে এসে বলছো আর চলতে পারছ না; দেবছি, তুমি ফুর্লের খায়ে মৃছ্ বিষাবে—এমন ননীর পুতুলটি সেজে বসলে কখন থেকে ? ঘরে ছুঁচোর কীত ন বাইরে কোঁচার পত্তন: [ অর্থাৎ ঘরে অন্নের সংস্থান নেই অথচ বাইরে বডলোকের চাল দেখানো ] হাঁড়িতে তোমার ভাত চড়ে না, আর বাইরে তুমি ফুলবাব্টি সেজে বেড়াও—একেই বলে ঘরে ছুঁচোর কীর্তন বাইরে কোঁচার পত্তন। **যুঁটে পোড়ে গোবর হাসে**ঃ [ যে-তুর্দশা সকলের হতে পারে, তা দেখে আনন্দ প্রকাশ করা ] যত্বাবু হঠাৎ নিঃসম্বল হয়ে পড়াতে মেয়েকে ভালো বিয়ে দিতে পারলেন না বলে পাড়ার লোক এ নিয়ে কত হাসিঠাট্টা করল—মনে হল, খুঁটেকে পুড়তে দেখে গোবর হাসছে। **চক্ষুদান** করা: [চুরি করা] হাতঘড়িটা কাল ঘর খেকে উধাও হয়ে গেল; মনে হচ্ছে, পাশের বাড়ীর বধাটে ছেলেটা চক্ষ্ণান করেছে। ছাই কেলতে ভাঙা কুলোঃ িকোনো একজনকে দিয়ে বারবার নানা কাজ করানো ] নিমন্ত্রণে কত খাওয়াদাওয়া হল,

তথন রমেশের ভাক পড়ল না; কিন্তু এঁটো কুড়োবার বেলায় রমেশকে না হলে চলে না —সে যে ছাই ফেলতে ভাঙা কুলো। **ছুঁচো মেরে হাত গন্ধ করা**ঃ [সামাল লাভের জন্ম তুর্নাম কেনা ] বীরেন বিপ্লবী যতীনকে বললে, ডিটেক্টিভট। বড়ো পিছু লেগেছে, পিন্তল্টা দাও, একেবারে শেষ করে দিই। ষতীন বল্লে, ওই ছু চোটাকে যেরে হাত গন্ধ করে কী লাভ ? টইটবুরঃ [কানায়-কানায় পূর্ণ ] ছেলেকে বিদায় দিয়ে মায়ের চোধ অঞ্চতে টইটমূর হয়ে উঠল। ঠোটকাটাঃ [ম্পইবাদী] সে বড়ে ঠোটকাটা লোক, তার মুধে প্রিয়-অপ্রিয় কিছুই আটকায় না ঠগ বাছতে গাঁ উজাত কিংবা লোম বাছতে কম্বল উদ্লাঃ [সকলেই অসংপ্রকৃতির] পুলিশের লোক চোরাকারবারী ধরতে এসেছে, কিন্তু কা'কে ধরবে—১গ বাছতে গাঁ উজাড় হয়ে ধাবে। **ধান ভানতে শিবের গীভ ঃ [** অপ্রাসঙ্গিক বিষ্ক্রের উল্লেখ ] মাষ্টারমশায় পড়াচ্ছিলেন সাহিত্য, মাঝখানে একটি ছেলে বলে উঠলো— শুর, আজকাল এত ধ্মঘট কেন ২চ্ছে ? উত্তরে তিনি বললেন, ধান ভানতে শিবের গীত গেয়ে। না। ভক্রে খি ঢালা ঃ [অযোগ্য পাত্রে দান ] ছেলেটি একেবারেই গোল্লায় গেছে, অ্থচ ভাকে প্রতিমাদে তুমি পড়াশুনার জন্ম এতগুলি করে টাকা পাঠাচ্ছো—ভক্ষে ঘি আর চেলো না। ভূতের বেগার: [বুলা থেটে মরা] এ ব্যবসায়ে ভোমার একটি প্রসাও লাভ হবে না, অথচ দিনরাত পরিশ্রম করছো—ভূতের বেগার আর থেটো না। মাছি-মারা কেরাণাঃ [ যে-লোক অন্ধের মতো লিখিয়া চলে ] মাছিমারা একজন কেরাণীকে দিয়ে তুমি চিঠিখানা নকল করিয়েছো, তাই অজস্ত্র ভূল এতে দেখা যাচ্ছে। হাড়ে বাভাস লাগা: [ স্বন্তি পাওয়া ] ছেলের দেওয়া তঃথকষ্ট আরু সহা করতে না পেরে মা রেগে বল্লেন, 'ভোর মরণ হয় না কেন—তবে আমার হাড়ে বাভাস লাগে।' · নম্ন-ছম্ম: [নষ্ট করা] তুদিনেই এতগুলো টাকা এমন করে নয়ছয় করে ফেল্লে, ভবিস্তুতে চল্বে কী করে ? পাস্তাভারী: [অহংকারী] এই সামান্ত মাইনের চাকরী পেয়েই দেখছি তোমার পায়াভারী হয়েছে, কাউকেই চোখে দেখতে পাও না। পাথরে পাঁচ কিলঃ [যে প্রবল, কেহই দহজে তাহার ক্ষতি করিতে পারে না ] তাঁর মতো বিত্তবান মাত্র্যকে জব্দ করার চেষ্টা বুথা—তাঁর তো এখন পাথরে পাঁচকিল। বাঁ হাতের ব্যাপার: [ ঘুষ্ ] যুদ্ধের বাজারে বাঁ হাতের ব্যাপারই তো হরেনকে রাতারাতি বড়লোক করে দিল। ভাঁড়ে মা ভবানাঃ [ভাঙার শৃত ] ষে-বাড়ীতে একদিন বার মাদে তের পার্বণ লেগে ছিল, মাতাল ছেলেটির দোষেই সে বাড়ীতে আজ হাড়িতে ভাত চড়ে না—এখন ভাঁড়ে মা ভবানী অবস্থা। ভাগের মা গলা পায় না কিংবা অধিক সন্ত্যাসীতে গাজন নষ্টঃ বৃদ্ধ ভদ্র-লোকটি মরবার সময় তাঁর পাঁচটি ছেলেকেই বলে গেলেন, আখ্রিত লোকটি ফেন তুম্টো খেতে পায়। কিন্তু তাঁর মৃত্যুর পর কোনো ছেলেই হতভাগ্য লোকটাকে খেতে দিলে না

—ভাগের মা যে গদা পায় না, এ কথা কে না জানে ? **মাছের মা** : [নিষ্ঠুরপ্রাণ] তিন-তিনটি ছেলে পর্পর যারা গেল, মেয়েলোকটি এতটুকু কাঁদলে না—মাছের যা যে, তার আবার শোক! তুধের মাছিঃ [ভোগবিলাসে লালিতপালিত] দে তো দুধের মাছি, এত তুঃথকষ্ট সইতে পারবে কি ? হাতটান ঃ [ চুরিবিভার অভ্যাস } অই ছেলেটাকে ঘরে একলা রেখে যেও না, ওর হাস্টটান আছে। **জলে কুমীর ডাঙায়** বাম : [উভর্সংকট] রুদ্ধের সময় তার অবস্থা সংকটাপন্ন হয়েছিল; কলকাতায় থাকলে বোমা থেয়ে মরবার ভয়, আর দেশে গেলে নিশ্চিত উপোস করা – কোন্দিকে যাবে, জলে কুমীর ডাঙায় বাঘ। হাড়-হাভাতে: [হাড়-জালানো] মা বল্লেন, এমন হাড়-হাভাতে ছেলে যার, তার কপালে কি হ'ব আছে ? হ-য-ব-র ল: [বিশৃঙ্খল] একটি কাজও সে ভালো করে করতে পারে না—ভার সব কিছুই হ-য-ব-র-ল। নেই-আঁকড়া: [নাছোড়বান্দা] যা চাইবে তা-ই দিতে হবে; না দিলে রক্ষা নেই —এমন নেই-আঁকড়ে ছেলে থ্ব কম দেখেছি। ননীর পুতুল: [শ্রমকাতর মাস্তব] সামান্ত কাজ করেই হাঁপিয়ে পড়-এমন ননীর পুতৃল হলে সংসারে চলবে কী করে প **লখা দেওয়া:** [পলায়ন করা] সে চোরাই মাল বিক্রয় করেই বেড়ায়; সেদিন যেই দেখেছে পুলিশ আস্ছে, অমনি লম্বা দিলে। **চশক্ষোর**ঃ [চক্ষুলজ্ঞাহীন] কত টাকা তার কাছে আমি পাই, কিন্তু দেদিন দামান্ত হ'দের চাল দিয়ে আমার কাছ থেকে সে সঙ্গে স্থান আদায় করে নিলে—এমন চশমথোর লোক আর দেখিনি। কানপাতলাঃ [পরের কথা ভনে যে কাজ করে] যার-তার কথা ভনেই তৃমি বিচলিত হয়ে পড়, এমন কান্পাতলা হলে কিছুই করতে পারবে না। ভিক্লার চাল কাঁড়া আর আকাঁড়া: [ দরিদ্রের কচিজ্ঞানপ্রদর্শনের স্থােগ নাই ] রেশনের খাবার নিয়ে আন্দোলন করছ; সরকার যে দয়া করে ত্মুঠো থেতে দিচ্ছে, সে-ই ভাগ্য— ভিক্ষার চাল আবার কাঁড়া আর আকাঁড়া! বুনো ওল বাঘা তেঁতুল: [ উভয়েই তুল্যুরূপ তীব্র ] ব্রিটীশরা ভারত ছাড়বার পর একটি দেশীয় রাজ্য গোপনে অন্ত্রশস্ত্র সংগ্রহ করে একেবারে মারমুখো হরে উঠল; আর ভারতদরকার যেই গোলাবারুদ নিয়ে এমিয়ে গেলেন, তথন, তার দাপট থেমে গেল—বুনো ওলের জন্ম বাঘা তেঁতুলের প্রয়েজন। **রাঘব বোয়াল:** [ সর্বগ্রাদী ] সরকার চোরাকারবারীদের মধ্যে শান্তি দিচ্ছে কেবল চুলোপুটিদের, ষারা রাঘব বোয়াল তারা গা ঢাকা দিয়েই রয়েছে। **র্কোফবেজুরেঃ** [অতিশর অলম ] একটু নড়ে বসতে বললেও রাগ কর,—এমন গোঁফখেজুরে লোক কখনো দেখিনি। খাল কেটে কুমীর আনা: [নিজের হাতে সর্বনাশ ডাকিয়া আনা ] অত্যস্ত অসৎপ্রকৃতির লোক সে,—তাকে ঘরে স্থান দিয়ে তুমি সত্য সত্যই খাল কেটে কুমীর এনেছো। **চোখের চামড়া** : [ লক্ষাবোধ ] গুরুজনদের সামনে সে এমন অঙ্গীল কথাটি কী করে উচ্চারণ করলে ভেবে পাইনে—দেখছি, তার চোথের চামড়া নেই। টনক নড়া: [চৈত্যু হওয়া `নির্বিচারে প্রশ্রের দিয়ে মা-ই ছেলেটির মাথা থেয়েছে; কিন্তু ছেলের হাতে পুলিশের হাতকড়া ব্যন শড়ল, তথন মায়ের টনক নড়ল। ঠুঁটো-জগন্ধাথ: [অপদার্থ, অকর্মণ্য] আজ পর্যন্ত কোনো একটি কাজ তাকে দিয়ে হলো না—দে পারে ঠুঁটো জগন্নাথের মতোই কেবল বদে থাকতে। উদোর পিণ্ডি বুদোর ঘাড়ে: [একজনের দোষ অপরের উপর আরোপ করা] চুরি করল নবীন, কিন্তু অভিবৃদ্ধিমান পুলিশ ঘতীনকে পাঠাল জ্বেল—উদোর পিণ্ডি বুদোর ঘাড়ে গিয়ে পড়ল।

# কয়েকটি বিশিষ্টার্থক পদসমষ্টি

সাতসতেরো—খুঁটিনাটি ব্যাপার। দিনে ডাকাতি—প্রকাশ্যে স্বনাশ।
ধরাকে সরা জ্ঞান—অহংকারে সকলকে তুচ্চজ্ঞান করা। ননীর পুতুল—শ্রমকাতর।
আলালের ঘরের পুলাল—অত্যধিক আদর ও প্রশ্রমে নইচরিত্র ছেলে। অগান্ত্য
যাত্রা—যাত্রা করে আর ফিরে না আসা। কাঁচা হাত—অপরিপক! মুখ চূল করা
—বিমর্য বা অপ্রতিভ হওয়া। একচোখো—পক্ষপাতহুই। পোয়া বারো—খুব
ভালো সময়; বিশেষ লাভ। কথার কথা—বাজে কথা। জল করে দেওয়া
—কোধ শান্ত করে দেওয়া। রাশভারি—গন্তীর-প্রকৃতির। হালে শানি না
পাওয়া—ক্ষমতার অসাধ্য। মুখ রাখা—মানরকা করা। ভূতের বাপের শ্রাজ
বাজে কাজে অর্থবায় করা। গা করা—মনোযোগ দেওয়া। মাথায় হাত বুলানো
—হলনাচাতুরী দ্বারা কিংবা পরকে ফাঁকি দিয়া কার্যসিদ্ধি করা। কান ভারী করা
—কাহারো বিদ্ধদ্ধে গোপন পরামর্শ দেওয়া। তাল সামলানো—বিপদ রোধ করা।
নবমীর পাঁঠা—আসন্ন বিপদে ভীত। চোখে সর্থে ফুল দেখা—অত্যধিক বিপদ্ধ
হয়ে কী করবে বুঝে উঠতে না পারা। অক্কা পাওয়া—মারা যাওয়া। অক্ককারে
টিল মারা—আনাজে কাজ করা। আকাশ থেকে পড়া— আর্চর্য হওয়ার ভাব
দেখানো।

আঙুল কুলে কলাগাছ—হঠাং বড়লোক হওয়া। আঁতে যা দেওয়া—মনে বড়ো রকমের আঘাত দেওয়া। এক হাত লওয়া—অযোগ মতো প্রতিশোধ গ্রহণ করা। কাজির বিচার—থেয়ালখুনী বিচার। কালের পোকা বার করা—উচ্চৈংম্বরে চীংকারে উত্যক্ত করা। ক-অক্ষর গোমাংস—অক্ষরজ্ঞানবজিত। এঁচোড়ে পাকা—অকালপক। গদাই লক্ষরী চাল—মন্থর গতি। পিপুফিশু—অতিশয় সরলচিত্ত। গরীবের ঘোড়ারোগ—দরিন্দের বড়লোকী চালচলন। গোরচন্দ্রকা করা—ভূমিকা করা। যাম দিয়ে জ্বর হাড়া—বিপদম্কিভনিত

শ্বন্তি অন্নভব করা। **চোখ খোলা—জ্ঞান হও**য়া। **চোখ টাটানো**—হিংসা করা। ছাই কেলতে ভাঙা কুলো—একজনকে দিয়ে বারবার নানা কাজ করানো। রাবণের চিতা—মর্মঘাতী চিরতঃখবেদনা। জিলিপির প্রাচ—কুটিলবৃদ্ধি লোক। জলে ফেলা—বুথা নই করা। ঝাঁকের কই—একদলের লোক।

ভাকাবুকো—খ্ব সাহসী। তালপাতার সেপাই—অত্যন্ত কয়। ছণ্টা সরস্থতী—তৃষ্টবুদ্ধি। দাঁও মারা—প্রচুর লাভ করা। দক্ষযন্ত—লগুভণ্ড ব্যাপার। দু'কান-কাটা—নির্লিক্ত। ধামাধরা—পোসাম্দে। ধর্মপুত্রুর মুধিন্তির—ভালো মান্থবী ভাব দেখানো। পটল তোলা—মরিয়া যাওয়া। পারের কভি—পরকালের পাথেয়। পুঁটি মাছের প্রাণ—ক্ষীণপ্রাণ। বড়মুখ—বেনী আশা করা। বাড়া ভাতে ছাই—বড়ো রকমের অনিষ্ট। ভরাডুবি—সর্বনাশ। ভিটেম যুযু চরানো—সর্বনাশসাধন করা। হারমান্তার মিগের বিহন করা। মান্ধা কারা বাওয়া—অপমানিত হওয়া। মুখ তুলে চাওয়া—প্রসন্ন হওয়া। মান্ধা কারা মান্ধা কুনি মানা—কুপরামর্শদাতা। দিবরাত্রির সল্তে—একমাত্র বংশধর। সোনার পাথের বাটি – অসম্ভব বস্তা। সাত রাজার ধন—বছম্ল্য সম্পত্তি। হাটে হাঁড়ে ভাঙা —গোপন কথা প্রকাশ করিয়া দেওয়া।

# ক্তকগুলি ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রয়োগ

### [করা]

গা করা—এ কাব্দে মোটেই তুমি গা করছ না [ গরজ করা, উত্নম দেখানো ], সেইজন্তই তো কাজটি শেষ হচ্ছে না । হাত করা— পুলিশকে সে হাত করেছে [ বশে আনা \_, স্বতরাং অপরাধ করেও তার শান্তি পাওয়ার ভয় নেই । মাসুষ করা— যতই আদরে মানুষ কর-না কেন [ লালনপালন করা ], পরের ছেলে কথনো আপন হয় না । গাড়ী করা—এত দ্রের পথ হেঁটে যেও না, গাড়ী করেই [ গাড়ীতে চড়ে, গাড়ী ভাড়া করে ] যেও । মাথায় করা—তুমি দোষ করেছে, বকবো না তো কি মাথায় করে [ খুব আদর দেখানো ] নাচবো । মুখকরা—এই ছেলেটা ভারি অভদ্র, কথায় কথায় সকলকে মুখ করে [ গালাগালি করা ] ।

## [ কাটা ]

মাথা কাটা—তোমার চালচলন অতি কুৎসিত হয়ে উঠেছে, এমন করে আর আমাদের মাথা কেটো না [ অপমান ডাকিয়া আনা ]। জিভ কাটা—লোকটা জিভ কেটে [ লজ্জিত হওয়া ] বললে, আরে রাম রাম, ওকি কথা বলছেন। আঁচড় কাটা—

তুমি যতই কাঁদনা কেন, ও কালায় তাদের মনে এতটুকু আঁচড় কাটবে না
[গভীর রেধাপাত করা]। হড়া কাটা—লোকটি বেশ ছড়া কাটতে জানে [ছড়া
আর্ত্তি করা]। বই কাটা—নাজার এখন থ্ব মন্দা, বইটি একেবারেই কাটছে না
[বিক্রী হওয়া]। নাককান কাটা—ওই বজ্জাত লোকটার নাককান কেটেনিলেই
ঠিক হয় [জন্দ করা, খুব বেশী লজ্জা দেওয়া]।

#### [ ধরা ]

মনে ধরা—জিনিষটি আমাদের বেশ মনে ধরেছে [পছন্দ হওয়া]। দ্র ধরা—
একটু সন্তা করে এগুলির একটা দর ধরে দিন [মূল্যান্থির করা], তাহলে সবগুলিই
কিনে নেবো। হাতধরা—এমন হাতধরা [বাধ্য] ছেলেটিও শেষকালে বাপমায়ের
অবাধ্য হয়ে উঠলো। মদ ধরা—যেদিন শুনলাম ষে, দে মদ ধরেছে, [মগুপান
অভ্যাস করা] সেদিনই বুঝলাম তার ভবিশুং অন্ধকার। মাথা ধরা—আমাব আজ
ধ্ব বেশী মাথা ধরেছে [শিরংপীড়া হওয়া], এ কাজটা এখন শেষ করতে পারব না। ভুল
ধরা—কথায় কথায় এমন ভুল ধরলে [দোষ দেখানো] কী করে সে এ কাজটি সম্পাদন
করবে ?

## [ माना ]

মনে লাগা—তার কথাগুলি আমার বেশ মনে লেগেছে [পছন্দ হওয়া]। চমক লাগা—দে এমনভাবে কথা বললে, সবারই চমক লেগে গেল [ আশ্চর্যাহিত হওয়া]। আশুন লাগা—মাঝরাতে তার ঘরে আগুন লাগল [সংযুক্ত হওয়া]। দাগ লাগা—কাপড়খানাতে কী সব দাগ লেগেছে [ময়লা স্পর্ণ করা], পুটা পরোনা। চোখ লাগা— এত লোকের চোখ লাগলে [ নজর পড়া ] কি আর জিনিস ভালো পাকে! বিষম লাগা—ভাত থাওয়ার সময় তার বিষম লাগলো [থাওয়ার সময় থাতাদ্রত্য গলায় লাগা], আর থাওয়াই হলো না।

### [মারা]

পাখীটাকে এমন করে **ঢিল মেরো না** [ নিক্ষেপ করা ], মরে যাবে যে ! এমন করে **ঢাল মেরে** [ চালাকি করে ] কি নারাটি জীবনই কাটিয়ে দেবে ? তোমাকে হাতে নয়, ভাতেই মারবো—[ কষ্ট দেওয়া ] । পকেট মেরেছে [ চুরি করা ] বলেই, পুলিশ লোকটিকে ধরে নিয়ে গেল। রমেন গ্রাম থেকে দেই যে ভূব মারলো [ আত্মগোপন করা ], বছদিন তার আর কোনো খোজখবর পাওয়া গেল না।

## [ভোলা]

ছেলেটা ভারি ছুই, সব সময় **হাত তোলে** [ প্রহার করা ]। বে-রোগে ধরেছে, এবার সে পটল তুলবে [ মারা যাওয়া ]। এত টাকা সে থরচ করলে, কিন্তু গ্রামের লোক তবু তাকে জাতে তুললে না [সমাজভূক্ত করিয়া লওয়া]। এত হাই তুলছ কেন [হাই ছাড়া, আলভা প্রকাশ করা], ঘুম পেয়েছে নাকি? ভুয়া থেলে সব টাকা খুইয়েছে, এবার তার দোকানপাট তুলতে হবে [বাবসায় গুটানো]।

### [ উঠা ]

এত সাধহি, এত করছি, তবু কিছুতেই তার মন উঠছে না [সম্ভই হওয়া]।
তৃমি যা যা বলেছ, সব কথাই আমার কানে উঠেছে [কর্ণগোচর হওয়া]। জিনিসপত্রের দাম ক্রমেই উঠছে দেখছি [বৃদ্ধি পাওয়া]। টাকা থরচ করে জাতে ওঠার
[সামাজিক মধাদালাভ করা] প্রবৃত্তি আমার নেই। কদিন ধরে জিতেন থ্ব কই
পাচ্ছে, তার চোখ উঠেছে [চোথের একপ্রকার অন্থব]। লাভের কথা দূরে থাক,
খরচই যে উঠছে না [আদায় হওয়া]।

# কভকগুলি বিশেষ্য পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ

#### [ **काम** ]

ভার মতো কানকাটা [নির্নজ্জ] লোকের পক্ষে সংক্রিছ্ করাই সম্ভব। তুমি বেস্করা গান করছো, বড় কানে স্পাগছে [শ্রুতিকটু বোধ হওয়া]। কথাটা আমার কানে উঠেছে [শ্রুতিগোচর হওয়া]। বাজে লোকের কথায় কান দিও না [গ্রাহ্ করা]। কথাটা কানে গেল কী [শুনিতে পাওয়া]? তিনি বড়ো কান-পাতলা [তীক্ষ-শ্রবণশক্তিসম্পন্ন] লোক, খুব সাবধানে কথা বলবে।

#### [ চোখ ]

এতদিনে তার চোখ ফ টলো । ব্বিতে পারা ]—ব্বলে, 'যম-জামাই-ভাগ্না এ তিন নয় আপনা।' লোকটার উপর চোখ রেখো [ সাবধান হওয়া ], তার চ্রির অভ্যাস আছে। ছেলেটাকে চোখে চোখে রাখবে [ সতর্ক দৃষ্টি রাখা ], কথন যে কী বিপদ ঘটাবে তার ঠিক নেই। এমন করে পা'টা মাড়িয়ে দিলে, চোখের মাখা খেয়েছ [ অন্ধ হাওয়া ] নাকি ? চোখ উঠেছে [ চোখের একপ্রকার ব্যাধি ] বলে এ ক্য়দিন পড়ান্তনা মোটেই করতে পারিনি।

#### [মাথা]

আদর দিয়ে দিয়ে ছেলেটার **মাথা খেন্যেছে** [নষ্ট করা]। **মাথা খাও** [দিব্য দেওরা], কলকাতায় পৌছামাত্রই একখানা চিঠি লিখো। যত্বাবু আমাদের গ্রাম্থের মাথা (শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি]। পড়াশুনার ছেলেটির বেশ মাথা আছে িমেধাবী

অর্থে]। সব বিষয়েই তুমি মাথা ঘামাও কেন [চিস্তা করা] বল দেখি ? সবকিছুই পারবে। কিন্তু তার কাছে কিছুভেই মাথা বিক্রী করতে পারব না [বশুতাধীকার করা।]

#### [হাড]

সকলের কাছে হাত পাতা [ভিক্ষা করা] তার স্বভাবে দাঁড়িয়ে গেছে। ছেলেটার একটু হাতটান [চুরিস্বভাব। আছে, সাবধানে থেকো। এ ছুদিনে হাত না গুটালে [খরচ কমানো] সংসার চালানো ভোমার পক্ষে তুঃসাধ্য হয়ে উঠবে। শরীরের অস্ক্ষ্বভার জন্মে এ কয়দিন কোনো কাজেই হাত দিতে পারিনি [আরম্ভ করা]। আমার কাছে এসেছো, কিন্তু এ বিষয়ে আমার কোনো হাত নেই [প্রভাব অর্থে]। কত কাজ পড়ে আছে— একটু হাত চালাও [ফ্রভ কাজ করা], নতুবা খ্ব অস্ক্রবিধ্যে পড়তে হবে।

### [ गूथ ]

এমন জঘল কাজ করে মুখ দেখাতে [ সমাজে চলা ] তোমার লজাবোধ হয় না ? কারও মুখ চেমের কথা বলা [ খাতির করা ] রামবাবর স্বভাব নয়। বউটি তাদের ছেলেটাকে 'মুখপোড়া' বলে গাল দিলে। গোপাল সেদিন যে-কাজটা করলে তার জল্মে বাপমায়ের মুখে কালি [ ফুর্নাম হওয়া ] পড়লো। লেখাপড়া করে মাফুষ হও, যেন আমাদের মুখ রাখতে [ মর্যাদারক্ষা করা ] পার। একদিন তাদের দুজনার মধ্যে কত-না ভাব ছিল, কিন্তু আজ পরস্পরের মুখ-দেখা [ সাক্ষাৎকার ] পর্যন্ত বন্ধ হয়েছে।

## [ বুক ]

মায়ের বৃক্ষাটা [করুণ] কালা শুনে স্বারই চোথে জল এলো। সাহসে বুক্ বেঁধে [দৃচ্চিত্ত হওয়া] একাজে নেমে পড়ো, নিশ্চমই তুমি সফল হবে। ছেলের গৌরবকথা শুনে মায়ের বুক উঁচু [গর্ব অক্তভব করা] হয়ে উঠলো। তাকে আমি বুকে করে। পরম আদর্যতে ] মাল্ল্য করেছি। যতই প্রতিবাদ কর-না-কেন, একথা আমি বুক ঠুকে [সংসাহস প্রকাশ করিয়া] বল্বই বল্ব।

#### [ গা ]

দেখছি, আমার কথাটি তুমি গায়েই মাখছো না [ গ্রাফ্ করা ]। আর ক'দিন গা-ঢাকা দিয়ে থাকবে [ আত্মগোপন করা ] ? গা করছ না [ গরজ করা ] বলেই এ কাজটি শেষ হতে এত দেরী লাগছে। এইটুকু ছোটছোলের গায়ে হাত তুলতে [ প্রহার করা ] তোমার লজ্জাবোধ হয় না ? তাকে এত বকেও ভোমার গায়ের ঝাল মিটল না [ আক্রোশ মিটান ] ?

# কভকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ

পাকা: পাকা [ ক্রটিহীন ] কাজ, পাকা বাডী ( দালান ], পাকা কথা [ চূড়ান্ত কথা ], পাকা [ ওন্তাদ ] চোর, পাকা [ বাঁধান ] রান্তা, পাকা [ বিচক্ষণ ] লোক, ইত্যাদি।

কাঁচা: কাঁচা [অনিপুণ বিলখা, কাঁচা [ক্রাটপূর্ণ] কাজ, কাঁচা [নগদ] প্রসা; কাঁচা [অপরিণতবৃদ্ধি] লোক, কাঁচা [অপূর্ণ] ঘুম, কাঁচা [অদ্ধা]ইট, ইত্যাদি।

**(ছাট:** ছোট [ জুচ্ছ ] কথা, ছোট [ ক্মুম্র ] মন, ছোট [ আভিজাত্যধীন ] ঘর, ছোট [ অস্তাজ ] লোক, ছোট [ নিরুষ্ট ] নজর, ইত্যাদি।

## দুষ্টান্তযোগে নিমলিখিত বিষয়গুলির সংক্রিপ্ত পরিচয় লিপিবক কর

ক ] সমধাতৃত্ব বা ধাত্বৰ্থক কৰ্ম; [খ] প্ৰযোজক বা ণিজন্ত ক্ৰিয়া; [গ] প্ৰযোজক কৰ্তা; [ঘ] বিধেয় বিশেষণ; [ঙ] নামধাতৃ; [ঢ] সকৰ্মক ধাতৃর অকৰ্মকত্ব; [ছ] অকৰ্মক ধাতৃর সকৰ্মকত্ব; [জ] ব্যতিহার কৰ্তা; [ঝ] সাপেক্ষ সর্বনাম; [ঞ] কর্মপ্রবচনীয় বা অকুসর্ব; [ট] গতি; [ঠ] প্রাতিপদিক; [ড] ধক্যাত্মক ক্রিয়া; [ঢ] নিত্যসম্বদ্ধীয় অব্যয়; [ণ] পদাহ্যী অব্যয়; [৩] সম্চায়ী অব্যয়; [থ] অনহ্যী অব্যয়; [গ] সনন্তজ্ঞাত ও যঙ্ভুজ্ঞাত শব্দ; [ধ] নিপাতনে সন্ধি।

ক] সমধাতুজ বা ধাতথিক কর্মঃ ক্রিয়াপদ ও কর্মপদ একার্থক হইলে অকর্মক ধাতু সকর্মক হইয়া যায়। এইরূপ ক্রিয়ার কর্মকে সমধাতুজ কর্ম বা ধাতথিক কর্ম [ Cognate Object ] বলে। যেমন, তুমি আজ কী যুম ঘুমালে। আর মায়াকায়া কাদতে হবে না, ইত্যাদি।

খি প্রযোজক বা ণিজন্ত কিয়া: প্রযোজন, প্রবর্তন বা প্রেরণ করা অর্থে অর্থাং কোনো-একটি কার্য অপর-একজন ছারা সম্পাদন করা অর্থে, সংস্কৃতে ধাতুর উত্তর পিচে, হয় এবং এই ণিচ্-প্রত্যায়মৃক্ত ধাতুকে বলে ণিজন্ত শাতু । বাংলাতেও প্রযোজন বা প্রেরণ অর্থে ণিজন্তজাতীয় প্রত্যয়য়য়াগে কিয়ার কিছুট। রূপান্তর হয় । বাংলায় মৃল্পাতুর উত্তর 'আ' কিংবা 'ওয়া'-প্রত্যয় করিয় ণিজন্ত ধাতু বা প্রযোজক কিয়া গঠিত হয় থাকে। স্কৃতরাং 'আ' কিংবা 'ওয়'-প্রত্যয়ান্ত ধাতু হইতে ধাতু-বিভক্তিযোগে যে-সমন্ত ক্রিয়াপদ গঠিত হয়, দেগুলিরই নাম প্রযোজক কিয়া বা ণিজন্ত থোগে যে-সমন্ত ক্রিয়াপদ গঠিত হয়, দেগুলিরই নাম প্রযোজক কিয়া বা ণিজন্ত ক্রিয়া। যে-ব্যক্তি অপরকে দিয়া কোনো কাজ করায় তাহাকে প্রযোজক কর্তা, এবং

যাহাকে দিয়া কাজটি করায় তাহাকে প্রযোজ্য কর্তা বলে। ধেমন, শিক্ষকমহাশয় ছাত্রটিকে পড়াইতেছেন—এই বাক্যে 'শিক্ষকমহাশয়' প্রযোজক [কর্তা], 'ছাত্রটি' প্রযোজ্য [কর্তা] এবং 'পড়াইতেছেন' ('পড়' ধাতু+'আ' প্রত্যেয়) প্রযোজক বা ণিজন্ত ক্রিয়া।

- গি বিধেয় বিশেষণ : বাক্যের তৃইটি অংশ—উদ্দেশ্য-অংশ ও বিধেয়-অংশ। যাহাকে লক্ষ্য করিয়া কিছু বলা হয় তাহা উদ্দেশ্য, এবং ঐ উদ্দেশ্য সম্বন্ধে বাহা পরিব্যক্ত হয়, তাহা বিধেয় । বাক্যের বিধেয়-অংশে উদ্দেশ্যের যে-বিশেষণ প্রযুক্ত হইয়া থাকে, তাহাকেই বিধেয় বিশেষণ বলে। যেমন, সন্ধ্যাপ্রকৃতির এই দৃখ্যটি মনোরম—এথানে 'মনোরম' পদটি বিধেয় বিশেষণ। বিশেষণ পদ সাধারণত বিশেষ্যের পূর্বেই বনে, কিন্তু বিধেয় বিশেষণ উদ্দেশ্য পদের [বিশেষ্য] পরেই বিদ্য়া থাকে। বিধেয় বিশেষণ পদের কাজ হইল উদ্দেশ্য পদের গুণ, ধর্ম বা অবস্থা প্রভৃতি বুঝানো।
- [য] নামধাতু: নাম-শক অর্থাৎ বিশেষ, বিশেষণ, অন্যয় প্রভৃতি শক্ষ কথনো প্রভায়যোগে, কথনো প্রভায়ের সহিত যুক্ত না হইয়া ক্রিয়ারূপে ব্যবহৃত হয়—এই সকল ক্রিয়ার ধাতৃকেই নামধাতু বলে। যেমন, জুডা>জুডানো, পিছল>পিছলানো, প্রভাত>প্রভাতিল, নাদ>নাদিল, মৃকুল>মৃকুলিল, মড়মড়>মড়মড়াইয়া, ইত্যাদি।
- [ঙ] সকর্মক ধাতুর অকর্মতঃ যে-ক্রিয়ার কর্ম আছে, তাহাকে দকর্মক ক্রিয়া বলে। কথনো কথনো সকর্মক ধাতু অকর্মকের মতো ব্যবহৃত হইয়াথাকে। যেমন, ভগবান চোথ দিয়াছেন, তাই দেখি; কান দিয়াছেন, তাই শুনি; মুথ দিয়াছেন, তাই খাই।
- [চ] অকর্মক ধাতুর সকর্মকত্ব: ক্রিয়া ও কর্ম একই অর্থ ছোতিত করিলে অকর্মক ধাতু সকর্মক হয়। বেমন, আনাকে দেখে তুমি বৃঝি বিজপের হাসি হাসলে? এই বাকে) 'বিজপের হাসি' 'সমধাতুক কর্ম'। আবার, কতকগুলি ধাতু কগনো অকর্মক, কথনো সকর্মকরূপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে। আমি কিছুই ভাবছি না, তৃমি কী ভাবছো, বল। এথানে 'ভাবছো' ক্রিয়াপদটি সকর্মক।
- ছি ব্যতিহার কর্তা: ছুইটি কর্তার মধ্যে যথন ক্রিয়াবিনিময় ব্ঝায়, তথন ঐ তুইটি কর্তাকে ব্যতিহার কর্তা বলে। যেমন, রাজায়-রাজায় যুদ্ধ বাধে আর প্রজ দের হয় সর্বনাশ। বাপ-ৰেটাতে এমন ঝগড়া হতে কথনো দেখিনি।
- জি সাপেক্ষ সর্বনাম: বাক্যে কোনো একটি সর্বনাম-পদ ব্যবহার করিলে যথন তদ্ধপ অন্য একটি সর্বনাম-পদ প্রয়োগ করিতে হয়, নতুবা বাক্যটির অর্থ সম্পূর্ণ হয় না, তাহাই সাপেক্ষ সর্বনাম। থেমন, তুমি ষাহা চাহিয়াছিলে ভাহা ভোমাকে দিয়াছি, এখন তোমার কোনো অন্যযোগের কারণ থাকিতে পারে না।

[ঝ] কর্মপ্রবচনীয় বা অনুস্গ': বাংলাভাষায় কতকগুলি পদ আছে,

ইহারা বাক্যে স্বাধীনভাবে ব্যবস্থাত হইতে পারে। আবার, ইহারা বিভক্তিরপেও ব্যবস্থাত হইতে পারে, অর্থাৎ এই পদগুলি কোনো বিশেশন্তর পরে বসিয়া ঐ বিশেশকে কোনো একটা বিশেষ কারকত্ব প্রদান করিতে পারে; এই পদগুলিকেই বলা হয় কর্ম-প্রবৃচনীয় বা অনুসর্গ বা পরসর্গ। যেমন, দ্বারা, দিয়া, কর্তৃক [করণ কারকে]; লাগিয়া, জন্ম, তরে [সম্প্রদান কারকে]; থাকিয়া, হইতে [অপাদান কারকে]; মধ্যে, নিং: ট, [অধিকরণ কারকে]।

্রি । পাতি: উপদর্গ ভিন্ন যে-সমৃদর অব্যর ধাতৃর দহিত যুক্ত হইরা সমাদবদ্ধ পদ স্বাধি করে, তাহাদিগকে পাতি বলে। আবি:, পুরং, প্রাত্তং, বহিং, ভিরং, অলং, সাক্ষাৎ, এই অব্যয়গুলিই গতি-নামে পরিচিত। ইহাদের যোগে সমাদবন্ধ পদগঠনের উদাহরণ: আবির্ভাব, আবিদ্ধার, পুরোহিত, পুরস্কার, প্রাত্তবি, বহিন্ধার, তিরোধান, অলংকার, সাক্ষাৎকার, ইত্যাদি।

্ট ] প্রাভিপদিক: বিভক্তিংনীন নাম-প্রকৃতি [মৌলিক শব্দকে 'প্রকৃতি' বলে ] অথবা দাধিত শব্দকে প্রাভিপদিক বলে । ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রত্যয়যুক্ত কিন্তু বিভক্তিংন ধাতৃ-প্রকৃতি বা ধাতৃও প্রাভিপদিক-নামে অভিহিত হয়। স্বতরাং প্রাভিপদিক তৃই প্রকারের—নাম-প্রাভিপদিক ও ক্রিয়া-প্রাভিপদিক। সহজ কথায় বলা যায়, 'প্রকৃতি'-র সহিত প্রত্যয়ের যোগে যে-শব্দ বা ধাতু গঠিত হর, তাহাদেরই নাম প্রাভিপদিক। যেমন, মাঠ+উয়া = মাঠয়া > মেঠো; চল্+তি = চল্তি, হাস্+আ = হাসা, ইত্যাদি।

[ঠ] ধ্বক্সাত্মক ক্রিয়া: অমুকার-অব্যবের সহিত 'কর্'-ধাতু যোগ করিয়া যে-ক্রিয়া গঠিত হয় তাহার নাম ধ্বক্সাত্মক ক্রিয়া। ধেমন, ধপ্ ধপ্ করা, মড্মড্ করা,

বোঁ-বোঁ করা, শন্শনিয়ে, বন্বনিয়ে, ইত্যাদি।

্ডি] নিত্য-সম্বন্ধীয় অব্যয়: কোনো বাক্যে তুইটি অব্যয়কে ধর্থন একসঞ্চেই প্রয়োগ করিতে হয়, ইহাদের একটি ছাড়া অপরটী প্রায়ই এককভাবে বাবহৃত হয় না, বাক্যে প্রযুক্ত এইরূপ তুইটি অব্যয়কে নিত্য-সম্বন্ধীয় অব্যয় বলা হইয়া থাকে। যথা: যদি—তবে; বটে—কিন্তু; রবং—তব্, ইত্যাদি।

[ **ঢ** ] পদাব্দরী অব্যন্ধ: কতকগুলি অব্যয়ের দাহায্যে শব্দের পর বিশেষ বিভক্তি বদানো হইয়া থাকে। ঐ দকল বিভক্তিযুক্ত পদের দহিত ঐ অব্যয়গুলির অব্য হয় — ইহাদিগকে পদাব্দরী অব্যয় বলে। যথা, রামের চেয়ে আম বৃদ্ধিমান। পদাব্দরী অব্যয়ের উদাহরণ: নিমিভ, জন্ম, দহ, দহিত, দক্ষে, মত, বিনা, দারুণ, ধিক্, ইত্যাদি।

[ণ] সমুচ্চয়ী অব্যয়: বে-সকল অব্যয় তুইটি বাক্য বা পদের সংযোজক
বা বিষোধক-কাজ সমাধা করে তাহাদিগকে সমুচ্চয়ী অব্যয় বলা হয় ৷ যেমন,

রামবাবু স্থদয়বান **এবং** বুদ্ধিমান। বিনয় **অথবা** স্থীরকে দিয়াই এই কাজটি করাইতে হইবে।

ত আনস্বামী অব্যয়: বাক্যন্থিত পদের সহিত যে-সব অব্যয়ের ব্যাকরণ-গত কোনো সম্বন্ধ থাকে না, উহার।ই অনস্বামী অব্যয়। যেমন, ইঃ কী ভয়ানক গ্রম পড়েছে আজ! ছিঃ, ভদ্রসন্তান হয়ে তুমি এমন কান্ধটি করতে পারলে!

### থ ] সমন্তজাত ও যঙ্গুজাত শব্দ :

সমস্ত ও ষঙ্ম্ভ ধাতুর প্রয়োগ বাংলা ব্যাকরণে দৃষ্ট হয় না—সংস্কৃত সমস্ত ও ষঙ্ম্ভ ধাতুজাত বিশেষ বা বিশেষণ পদগুলিই বাংলায় সাধারণত ব্যবহৃত হইয়া থাকে। সংস্কৃতে 'ইচ্ছা' অর্থে পাতুর উত্তর 'সম্-প্রত্যর হয়, এবং ক্ষেকটি বিশেষ ধাতুর উত্তর পৌনংপ্রা ও অতিশয় মর্থে ষঙ্' প্রত্যর হয়। এই সমস্ত ও ষঙ্ম্ভ ধাতু হইতে উৎপন্ধ পদগুলির সমস্তজাত ও ষঙ্মজাত শব্দ-নামে পরিচিত। যেমনঃ

| <b>মূলধা</b> তু | সনন্তধাতু        | প্রত্যয়    | সিঙ্গপদ         | অথ                |
|-----------------|------------------|-------------|-----------------|-------------------|
| পা              | পিপাস্           | অা          | পিপাসা          | পান করিবার ইচ্ছা  |
| দৃশ্            | <b>मिनृ</b> क्ष् | উ           | দিদৃক্          | দেখিতে ইচ্ছুক     |
| <b>रुन्</b>     | <b>जिघाः</b> म्  | আ           | জিঘাংস <u>া</u> | হননের ইচ্ছা       |
| জ্ঞা            | জিজ্ঞান্         | আ           | জিজ্ঞাস।        | জানিবার ইচ্ছা     |
| জি              | জিগাষ <b>্</b>   | আ           | <b>জি</b> গায   | জ্য় করিবার ইচ্ছা |
| - ভুজ ্         | বুজুকা           | অ           | বৃভূফা ে        | ভাজন করিবার ইচ্ছা |
| <b>मी</b> श्    | (ममीभा           | শানচ [মান]  | দেনীপামান       | অতিশয় দীপ্ত      |
| ऋन्             | { द्याम्         | শান্চ [মান] | বোক্তমান        | অতিশয় রোদনশাল    |
| <b>घ्</b> ल्    | দোতুল            | শানচ [মান]  | দোত্ল্যমান      | যাহা পুনঃ পুনঃ    |
|                 |                  |             |                 | ত্ব নিতেছে        |
|                 |                  |             |                 |                   |

## [ বন্ধনীর মধ্যস্থিত তিনটি ধাতু যঙ্স্ত ]

দি ] নিপাতনে সিদ্ধ সন্ধিঃ ব্যাকরণে স্বরদন্ধি, ব্যক্তনসন্ধি, বিদর্গদন্ধিনিরয়ে নানা বিধিবিধান লিপিবন্ধ আছে। কতকগুলি শব্দ সন্ধিনিয়য় ব্যাকরণের উক্ত নিয়ম অকুসারে সিদ্ধ নয়, উহারা ঐ নিয়মের বহিভূত। এই নিয়মবহিভূতি সন্ধিকেই বলা হয় নিপাতনে সিদ্ধ সন্ধি। যেমনঃ

কুল + অটা = কুলটা ['কুলাটা' নয়], গো + অফ = গবাক্ষ ['গবক্ষ' নয় ]; প্র + উচ্ = প্রোড় ['প্রোড়' নয় ]; অফ + উছিলী = অফোহিণী ['অফোহিণী' নয় ]। তদ্ধপ্রহম্পতি, বনস্পতি, হরিন্তম্ম, গোস্পদ, পতঞ্জনি, ইত্যাদি।

# ব্যঞ্জনবর্ণ সম্পক্তিত কয়েকটি পারিতায়িক শক্রের পরিচয়

িক ] ক-বর্গ, ট-বর্গ, উ-বর্গ, ও-বর্গ ও পা-বর্গের অন্তর্ভুক্ত বর্গুলিকে অব্যাহ ক্
হহতে ম্ পর্যন্ত পচিশটি বর্গকে স্পর্শবর্গ বা বর্গীয়া বর্গ বলা হয়। য, র, ল, ব

— এই চারিটির নাম হইল অন্তঃম্ব বর্গ। শ, ষ, সং, হ— এই চারিটির নাম
উদ্ধ বর্গ। বর্গের প্রথম ও তৃতীয় বর্গকে বলে অল্প্রাণ-বর্গ এবং দিতীয় ও চতুর্থ
বর্গকে বলে মহাপ্রাণ-বর্গ। আলার, বর্গের প্রথম ও চিতীয় বর্গকে বলা হয় তাছোয়া
বর্গ; আর তৃতীয়, চতুর্থ, প্রথম বর্গ এবং য্-র্-ল্-ব্-হ কে বলা হয় ভোষবর্গ বা
মাদবর্গ।

| অশু | क-সংশোধन |
|-----|----------|
|-----|----------|

| অশুদ                 | <b>अब</b>    | অশুদ্ধ            | であ                 |
|----------------------|--------------|-------------------|--------------------|
| অহোরাত্রি            | অহোরার       | <u>खाला</u> , थ   | জ্ঞান 'থে          |
| व्यथी न ऋ            | অধীন         | দিবারা <b>ত্র</b> | দিবারা <b>ত্রি</b> |
| অজাগর [ দর্প অর্থে ] | অক্সার       | দারিপ্রত          | मातिभा             |
| অন্যাপিও             | অস্থাপি      |                   | পরিস্রতা           |
| উপরে।ক               | উপরি-উঞ্চ, } | স্থাতা            | <b>স্থ্য</b>       |
|                      | উপযু্ক্ত 🕽   | নিয়োগী           | • নীরোগ            |
| উদ্বেলিত             | উবেশ         | নিরদ              | নীরস               |
| একব্রিত              | একর          | ভূম্যাধিকারী      | ভূম্যধিকারী        |
| <b>্রক্র</b> তান     | ঐকতান        | সন্মূপ '          | সমূ্ধ              |
| জুরা গ্রন্থ          | জরা গ্রন্থ   | মন্মাহন           | মনোয়ে।হন          |
| অহনিশি               | অহনিশ        | পশাধ্য            | পশ্ধম              |
| আয়ত্ব               | আয়ত্ত       | পৈত্ৰিক           | লৈত্ৰ              |
| আকাঙ্খা              | আকাজ্ঞা      | পরিত্যজ্য         | পরিত্যাদ্রা        |
| আহিক                 | আহিক         | भूतकात 🐺          | পুরস্কার           |

| অভেদ্ধ                                  | শুদ্ধ                   | অশুদ্ধ              | 70                     |
|-----------------------------------------|-------------------------|---------------------|------------------------|
| আবশুকীয় •                              | আবশ্যক                  | দে শ্বণীয়          | <b>न्</b> यगी <b>य</b> |
| আয়ত্তাধীন                              | <b>আ</b> য়ন্ত          | নিরাপদেযু           | নিরাপৎস্থ              |
| উংকৰ্যতা                                | উৎকর্য                  | বারম্বার 🗸          | বারংবার                |
| ইতিপূৰ্বে                               | ইভঃপূৰ্বে               | বিভান               | বিদ্বান                |
| ইতিমধ্যে                                | ইতোমধ্যে                | বিহুয় <b>তালোক</b> | বিহাদা <b>লোক</b>      |
| কিম্বদন্তী                              | কিংবদন্তী               | বিহানগণ             | বিঘদ্গণ                |
| निर्दागि '                              | निर्फाय                 | বাছল্যভা            | বছলতা ১                |
| নিরপরাধী                                | নিরপরাধ                 |                     | বাহুল্য 🖠              |
| তুর1দৃষ্ট                               | ত্রদৃষ্ট                | <b>निर्धनी</b>      | নির্ধন                 |
| চিরজীবেষ্                               | চিরজীবিষ্               | ব্যাকুলিত           | ব্যাকুল                |
| ম <b>নো</b> কষ্ট                        | মনঃকষ্ট                 | বিবিধপ্রকার         | বিবিধ                  |
| <b>চ</b> শ্দুস্বয়                      | <b>চকুৰ</b> য়          | ব্যবসা              | ব্যবসায়               |
| বয়োগ্রাপ্ত                             | বয়:প্রাপ্ত             | দেবিকা              | <b>সেবকা</b>           |
| বনষ্ণতি                                 | বনস্পত্তি               | পথমধ্যে             | পথিমধ্যে               |
| বৃহষ্পতি                                | বৃহস্পতি                | অপারী               | অব্দরা                 |
| <b>মহত্পকার</b>                         | মহোপকার                 | ভদ্মপ্ত             | ভদৰ্শনে                |
| মৃগ্ময়                                 | भूत्राव                 | সশঙ্কিত             | শক্ষিত 🍞               |
| स्थाङ्ग                                 | <b>ग</b> श्रा <b>रू</b> |                     | স্শ্ৰ 🗲                |
| প্ৰাহ্                                  | পূৰ্বাহ্ন               | মহারথী              | ম্য়ারথ                |
| অপরাহ্                                  | অপরাহ্ন                 | যুবাগণ              | যুবগণ                  |
| মাতৃস্বদা •                             | <u> মাতৃদ্বা</u>        | সম্বর্ধনা           | সংবর্ধনা               |
| ,<br>স্বিনয়পূর্বক                      | সবিনয় }                | সম্বরণ              | <b>সংবরণ</b>           |
| 111111111111111111111111111111111111111 | বিনয়পূৰ্বক 🖯           | <b>হৃদক</b> ম্পূ    | <b>হ্বংকম্প</b>        |
| শিরোশোভা                                | শিরংশোভা                | আহরিত<br>-          | আহত                    |
| <u> সাহার্য</u>                         | <u> </u>                | স্জন                | সৰ্জন, স্বষ্ট          |
| <u>দৌজ্</u> যতা                         | <u>দৌজগু</u>            | <b>শ</b> ন্তব       | সন্তব <b>পর</b>        |
| মাভনীয়                                 | মান্ত, মাননীয়          | প্রস্থানিত •        | প্রফুল                 |
| विश् <i>चि</i> नी                       | বিহ <b>ঙ্গ</b> ী        | মৌন [বিশেষণে ]      | त्योनी                 |
| ভ্ৰাতাগণ .                              | ল্রা ত্গণ               | অহুত                | অঙুত                   |

| অশুদ্ধ        | <b>34</b>           | অণ্ডদ্ধ         | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
|---------------|---------------------|-----------------|----------------------------------------|
| সন্মিলন       | <u> শংখলন</u>       | হপুর            | न्श्र                                  |
| সন্থা         | <b>শন্ত</b> া       | কৌতুহল          | কৌতৃহল                                 |
| মনম্থকর       | মনমে ৷ হকর          | বিকীরণ          | বিকিরণ                                 |
| মহারাজা       | মহারাজ              | <b>म्</b> म्स्  | ম্মুষ্                                 |
| সক্ষম         | ক্ষম, সমর্থ '       | ত্বিসহ          | ছবিষহ                                  |
| লক্ষামর       | ্লজ্জাকর<br>শক্ত    | <b>সন্না</b> সী | नव्यांनी                               |
| শশীভূষণ       | শশিভূষণ             | * স্বরম্বর      | <b>স্ব</b> য়ংব <b>র</b>               |
| ন্তুকেশিনী    | স্থকেশী             | চাতকিনী         | চাতকী                                  |
| ननिषनी        | ननगी                | <u> অজানিত</u>  | অজ্ঞাত                                 |
| ভূজপিনী       | <b>ॱ</b> ङ्कको      | নিশাথ রাত্রি    | নিশাথ বা মধ্যরাত্র                     |
| নিন্দুক       | নিন্দক              | কথিতব্য         | কথয়িতব্য                              |
| স্থাজাত       | <u> সংখ্যক্ত</u>    | শ্বস্থাধিকার    | স্বত্ব বা অধিকার                       |
| উচ্ছন্ন       | উংসন্ন              | সমতুল্য         | সম বা তুল্য                            |
| দিগে <u>ল</u> | দিগি <del>শ্ৰ</del> | পরমাস্থন্দরী    | পরমস্থ-দরী                             |
| অজ্ঞানী       | অজ্ঞান              | নিজস্ব ধন       | নিজস্ব বা                              |
| বিধর্মী       | বিধৰ্মা             |                 | নি <b>জ</b> ধন                         |
| निर्दनायो     | নিৰ্দে!য            | ন্ত্ৰনরী দীলোক  | इनती खी                                |

### ব্যাকরণের প্রশ্নোত্র

—ইন্টার বাংলার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—

[ > ] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির বিপরীতার্থক শব্দ লেখ ও সেই শব্দগুলি লইয়া এক-একটি বাক্য রচনা কর ঃ

রাগ, জয়, আরোহণ, অগ্রজ, প্রসারণ, আবির্ভাব, শিক্ষক, ওন্তাদ, মরণ, হ্রাদ, আপদ, তামদিক, ক্ষিষ্ণু, তন্ত্রী, সাধু।

রাগ: বিরাগ: সংসারের প্রতি প্রবল বিরাগভাবহেতু অবশেষে তিনি সন্ন্যাসধর্ম অবলম্বন করিলেন। জয়: প্রাজয়: ক্লাইভের নিকট ন্বাব দিরাজক্দৌলার প্রাজয় যেমন শোচনীয়, তেমনি মর্মান্তিক। আরোহণঃ **অবরোহণ** অথবা **অবতরণ** ৪ বৃক্ষ হুইতে অবতরণকালে তিনি সাংঘাতিকভাবে আহত হুইলেন। অগ্রজ: অসুজ: রামান্ত্র লক্ষণের মত ভাতৃবৎসল মানব বর্তমান জগতে সত্যই তুর্লভ। প্রসারন: সংকোচন: প্রশ্নপত্রের বাক্যসংকোচন-অংশটির উত্তর করা থ্বই সহজ। আবিভাবঃ তিরোভাব অথবা তিরোধান: গান্ধীজির তিরোভাবে সমগ্র ভারত শোকে মুহামান হইয়া পড়িল। শিক্ষক: শিক্ষার্থী অথবা **ছাত্র**: সক্রিয় রাজনীতিতে ছাত্র-मर्ख्यमारयत र्यागमान कतात खेठिछ। व्यत्मोठिछ। मम्भर्क मण्टेष्ट पृष्टे इय । अञामः আনাড়ি: তুমি যে এতথানি আনাড়ি তাহা যদি পূর্বে জানিতাম, তবে তোমাকে কথনো সঙ্গে আনিতাম না। মরণ: বাঁচন কিংবা জীবন অথবা জনম: যুদ্ধেত্তির বাংলাদেশে স্বল্পবিত্ত বাঙালী আজ জীবনমরণ সমস্তার সমুখীন হইয়াছে। হ্রাসঃ বৃদ্ধি: যেভাবে পণ্যমূল্য বৃদ্ধি পাইতেছে,তাহাতে সংসার্যাত্রানির্বাহ করা ত্রংসাধ্য হইয়া উঠিতেছে। আপদ: সম্পদ: সম্পদের প্রাচুর্ষের দিনে বন্ধুর অভাব হয় না, অভাব ঘটে কেবল আপদবিপদের মৃহর্তে। তামদিক: সাঞ্জিক অথবা রাজসিক: তিনি ছিলেন নিরাসক্ত মাতুষ, তাঁহার অন্তর ছিল দাবিক ভাবে পরিপূর্ণ। ক্রিফুঃ বর্ধিষ্ণুঃ নন্দীপুর একসময়ে বর্বিষ্ণু গ্রাম ছিল, কিন্তু বর্তমানে উহা ক্ষরিষ্ণুতার মুখে ছুটিয়া চলিয়াছে। তথী: **ছুলাক্ষী**: তথী নারীর সৌন্দর্য স্থুলাক্ষী রমণীর মধ্যে দেখিতে পাওয়া যায় না। সাধু: **চৌর** অথবা ভশু: ধনিকসম্প্রদায়ের কোনো অভাব নাই, স্থতরাং তাঁহারা সাধু; কিন্তু দরিত্র ক্ষ্ধার জালায় দ্রব্য অপহরণ করিলে সমাজে তাহাকে চোরের দণ্ড পাইতে হয়।

[২] নিমূলিখিত বাক্যগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির প্রতিশব্দ লেখ:

সেনার চালনা যিনি করেন; যাহা অন্ত ঘাইতেছে; যে মমত' জ্ঞানে না; যাহ। পূর্বে শোনা যায় নাই; যাহার ছই হাত চলে; ঈশ্বরে যাহার আস্থা নাই; যে সাপ থেলাইয়া জীবিকা **অর্জন** করে; হরিণের চামড়া; হন্তীর চীৎকার; বৃহৎ অরণ্য; উপকারের ইচ্ছা; ধ্যানের যোগ্য।

দেনার চালনা যিনি করেন: সেনানী, সেনানায়ক, সেনাপতি। যাহা অস্থ যাইতেছে: অস্তায়মান, অস্তগামী, অস্তোমুখ। যে মমতা জানে না: নির্মম। যাহা পূর্বে শোনা যায় নাই: অশুভতপূর্ব। যাহার তুই হাত চলে: সব্যুসাচী। ঈথরে যাহার আস্থা নাই: নাস্তিক। যে সাপ খেলাইয়া জীবিকা অর্জন করে: সাপুড়িয়া। হরিণের চামড়া: অজিন। হস্তীর চীৎকার: বুংহণ, বুংহিত। বুহুৎ অরণ্য: অর্গ্যানী। উপকারের ইচ্ছা: উপচিকীর্যা। ধ্যানের যোগ্য: ধ্যুয়

[৩] নিমোদ্ধত বিশেষ্য পদগুলিকে বিশেষণ পদে পরিণত করিয়া উহাদের প্রত্যেকটির দ্বারা এক-একটি বাক্য রচনা কর:

যশঃ, বাক্, পুরুষ, মৃত, অধ্যয়ন, প্রার্থনা, পান, কামনা, উপলব্ধি, আঘাত, সাহিত্য, পরিচয়, বায়ু, শ্রম, আরোহণ, বিহাৎ, গান, কৌতৃহল।

যশ:—**যশন্মী** : যশন্মী ব্যক্তিরা মৃত্যুকে বরণ করিয়াও মৃত্যুঞ্জয়। বাক—বাগ্মা : ম্বর্গীয় বিপিনচন্দ্র পাল মহাশয় বাংলাদেশের একজন শ্রেষ্ঠ বাগ্মী ছিলেন। পুরুষ— পৌরুষেয়: আর্যভারতের হিন্দুর বেদগ্রন্থ পৌরুষেয় মহুয়ারচিত। শান্ত নহে। মং—মুক্মার: বাংলার শিল্পীরা মুন্ময়মূর্তিনির্মাণে স্থদক্ষ। অধ্যয়ন—অধীত: অধীত বিলা কার্যক্ষত্রে প্রয়োগ করিতে না পারিলে উচা বস্তুতই মূল্যহীন। প্রার্থনা— পোর্থিত: প্রার্থিত বস্তু লাভ করিবার জন্ম তাহাকে পরিশ্রমম্বীকার করিতে হয় নাই। পান-পানীয় : পানীয় জল যাহাতে দ্বিত না হয় দেদিকে দকলের দতর্ক দৃষ্টি রাখা কর্তবা। কামনা—কাম্য: শত চেষ্টা করিয়াও কাম্যবন্তলাতে সে আজ পর্যন্ত সফলকাম হইল না। উপলব্ধি— উপ**লব্ধ:** বৃদ্ধদেব তাঁহার উপলব্ধ সতাই জগতে উলাত্ত কঠে প্রচার করিয়া গিয়াছেন। আঘাত—আহত: যুদ্ধক্ষেত্রে আহত হইয়া সহস্র সহস্র বীব সৈনিক অবশেষে প্রাণত্যাগ করিল। সাহিত্য**—সাহিত্যিক**: বিভিন্ন সাহিত্যিক-প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে তিনি বিশেষভাবে সংশ্লিষ্ট ছিলেন। পরিচয়— পরিচিত: বছদিন পর সেই পরিচিত স্থানটি দেখিয়া গভীর আনন্দ লাভ করিলাম। বায়—বায়বীয় : বায়বীয় পদার্থকে চোখে দেখা যায় না। শ্রম—শ্রান্ত: তিনি এত তুর্বল, সামান্ত পরিশ্রমেই শ্রাস্ত হইয়া পড়েন। আরোহণ—আরক্ ঃ অখে আরক্ হইয়া তিনি ভ্রমণে গাহির হইলেন। বিদ্যাৎ—বৈষ্ণ্যাতিক: বর্তমানে বিবিধ যন্ত্র বৈদ্যাতিক শক্তির সহায়তায় চালিত হইয়া থাকে। গান—গীতঃ আজিকার সভায় **তাঁ**হার রচিত একটি সংগীত গীত হইল। কৌতৃহল—কৌতুহলী: সহস্র জনের কৌতৃহলী দৃষ্ট এডাইয়া যাওয়া তাহার পক্ষে সম্ভব ছিল না।

[8] নিমোদ্ধত বিশেষণ পদগুলিকে বিশেষ্য পদে রূপাস্তরিত করিয়া উহাদের সাহায্যে এক-একটি বাক্য রচনা কর:

বারু, প্রণীত, নিক্ষমা, মধুর, প্রপীড়িত, আহত, স্বগন্ধ, অনাদৃত, দক্ষ, বিপ্রলব্ধ, পরাক্রান্ত, অনভ্যস্ত।

বাব্—বাবুয়ানা: গরীবের ছেলের পক্ষে বাব্রানা করা অমার্জনীয় অপরাগই বলিতে ইইবে। প্রণীত—প্রণায়ন: তিনি বছ গ্রন্থ প্রণায়ন করিয়া যশদী হইমাছেন। নিক্ষমা—নৈক্ষম: আমাদের গীতার মতে নৈক্ষম অর্থে কর্মত্যাগ নহে, সকল প্রকাবের কর্মফলত্যাগ। মধুর—মাধুর্য: স্বভাবের মাযুর্যগুণেই তিনি সকলের চিও হরণ করিছে সমর্থ হইয়াছিলেন। প্রণীড়িত—প্রপীড়েন: তুঃথবেদনার শত সহস্র প্রপীছন বিভাসাগরের প্রতিভাকে মলিন করিতে পারে নাই। আহত—আহরণ: ডুব্রারা সমুদ্রের অতল জলে নিমজ্জিত ইইয়া মহামূল্য মণিমূক্তা আহরণ করে। স্পুগন্ধ—বাসকা: ফুলের সৌগন্ধাই মৌমাছিকে প্রলুক্ক করে। অনাদৃত—অনাদের: সমাজের অনাদর-উপেক্ষা-লাস্থনা সহু করিয়া তোমাকে এই মহ্থকার্মসপাদনে অবশ্রন্থই অগ্রসর হইতে ইইবে। কক্ষ—দক্ষতা: কার্যবিভাগপ্রণালী [Division of Labour] বে কর্মদক্ষতা বাড়ায়, সে-কথা অবশ্রম্বীকার্য। বিপ্রলন্ধ—বিপ্রলম্ভ: বৈষ্ণবসাহিত্যে বিপ্রলম্ভ: বিরহ ]-পর্যায়ের পদগুলি করুণ মাধুর্যে সত্যই অতুলনীয়। পরাক্রান্ত—পরাক্রম: অমিত পরাক্রমের অধিকারী বলিয়াই সিংহকে পশুরাজ বলা হয়। অনভ্যন্ত —অনভ্যাম: অনভ্যাসবশত এ কার্য সম্পাদন করা আমার পক্ষে এখন তুজর হইয়া উঠিয়াছে।

[৫] নিমোদ্ধত পদগুলিকে প্রয়োজন মতে৷ বিশেষ্য কিংবা বিশেষণে রূপান্তরিত করিয়া উহাদের প্রত্যেকের সাহায্যে এক-একটি বাক্য রুচনা করঃ

উচিত, আর্ঢ়, সংখ্যা, বস্তু, সূর্য, বিহিত, প্রসন্ত্র, দংক্ষ্ক, ধ্যান, বায়ু, আস্ন, ফেন, মূথ, অবসন্ত্র, বিধান, ইষ্ট, বৈধ।

উচিত—ঔচিত্য: শব্দপ্রয়েগে কবির ঔচিত্যবোধ না থাকিলে কাব্যস্প্তি কথনো রুসোত্তীও হয় না। আরুচ়—আরোহণ : হিমালয়ের সবোচ্চ দেশে সর্বপ্রথম আরোহণ করিলেন এডমণ্ড হিলারি ও তেনজিং। সংখ্যা—সাংখ্যা: বাঙ্লার জনমৃত্যুর সাংখ্যামান দেখিয়া মনে হয়, বাঙালী আজ ক্রত ধ্বংসের পথে অগ্রসর হইতেছে। বস্ত —বাস্তব: রুচ় বাস্তবের সংস্পর্শে আসিলে মামুমের জগং ও জীবন-সম্পর্কিত ব্রথ-বিলাস চু'দিনেই মৃছিয়া য়য়। স্থ—সৌর: সৌরমণ্ডলের জ্যোভিক্কগুলি অবিরত স্থাকে কেন্দ্র করিয়া আবর্তিত হইতেছে। বিহিত—বিধান: 'গ্যায়ের বিধান দিল

রঘুমণি চণ্ডীদাস গাহিল গান।' প্রসন্ধ—প্রসাদ: মীরজাফর ছিলেন ক্লাইভের প্রসাদপুর জীব। সংক্ষ্র—সংক্ষোভ: দিগন্তবিস্তৃত সমুদ্রে ব্যঞ্গাবাত্যার প্রভাবে ভয়ংকর তরঙ্গসংক্ষোভ আরম্ভ হইল। ধ্যান—ধ্যানী: সমাধির চরম অবস্থায় ধ্যাত বস্তু আর প্যানী যোগীর মধ্যে কোনো প্রভেদ থাকে না। বায়ু বায়বীয়: পদার্থের তিনটি অবস্থা—কঠিন, তরল ও বায়বীয়। আদন—আসীন: রাজসভায় প্রবেশ করিলে পর দেখা গেল, রাজা স্ক্রবর্ণসিংহাসনে আসীন রহিয়াছেন। ফেন—কেনিল: সমুদ্রের ফেনিল জলে সূর্থের লোহিতাভ কিরণমালা প্রতিফলিত হওয়ায় অপরূপ সৌন্দর্থের স্থি হইয়াছিল। মৃথ—মৌশ্বিক: পরীক্ষার জিতেন মৌথিক প্রশ্নগুলির তেমন ভালো উত্তর করিতে পারে নাই। অবসন্ধ—হাবসাদ: সমস্ত দিনের পরিপ্রমের পর তাহার দেহে—মনে গভীর অবসাদ নামিয়া আদিল। ব্যাহত—ব্যাঘাত: 'ব্যাঘাত আম্বন্ধ নব, আঘাত থেয়ে অটল রব।' বিধান—বিহিত: অতঃপর ঋষি বেদবিহিত মজ্জের অনুষ্ঠান করিলেন। ইই—ইচ্ছা: সমস্ত কর্মপ্রেরণার মূলে ইচ্ছাই প্রচ্ছনভাবে কাজ করে। বৈধ—বিধি: আইনের বিধি লঙ্গন করিলে রাষ্ট্রের নিকট হইতে তোমাকে সমুচিত শান্তি পাইতে হইবে।

[৬] নিম্নলিখিত শব্দগুলির বিপরীত অর্থবোধক শব্দ-ছারা বাক্য রচনা করঃ

হর্ষ, বিরত, বর্ধমান, ঐহিক, সন্ধি, সমষ্টি, শ্রম, প্রফুল্ল, বিস্তৃত, সংকোচ, স্কুর্নতি, স্থাবর, স্থির, শৃন্ম, ব্যর্থ, উপকার, আসল, স্ঠি, নীরস, চঞ্চল, সাকার, মান, মধুর, বাহির,

ইতর, শোক, গুপ্ত, কুটিল, গৌণ, গরন।

হর্ষ—বিষাদেঃ এই ভয়ংকর ফুঃসংবাদে তাহার হৃদয় বিষাদে মূহুর্তেই ভারাক্রাম্ভ হইয় উঠিল। বিরত—রতঃ সাহিত্যসেবায় রত থাকিলেও দেশের কল্যাণের প্রতি তিনি কথনো উদাসীন ছিলেন না। বর্ধমান—ক্ষীয়মানঃ কৃষ্ণপক্ষের চন্দ্রকলার তায় তাঁহার অপরিসীম শৌর্যবীর্ষ এখন ক্ষীয়মান। ঐহিক—পারক্রিকঃ পারমার্থিক এবং পারত্রিক কল্যাণচিন্তাতেই তিনি সমগ্র জীবন কাটাইয়া দিলেন। দদ্দি—বিগ্রহঃ বিভিন্ন জাতির উগ্র স্বার্থকামনাই বর্তমান কালের যুদ্ধবিগ্রহের প্রধান কারণ। সমষ্টি—বাছিঃ সমষ্টির স্বার্থের জন্ম অনেক সময় ব্যক্তিশার্থ বিসর্জন দিতে হয়, নতুবা সমাজকল্যাণ সাধিত হইতে পারে না। শ্রম—বিশ্রামঃ হাতক্ষাস্থ্য উদ্ধারের জন্ম ডাভার তাঁহাকে এক মাসের পূর্ণ বিশ্রাম লইতে উপদেশ দিয়াছেন। প্রফুল—য়ানঃ সকালের প্রস্কৃতিক কুমুম সন্ধ্যায় মান হইয়া উঠিল। বিস্তৃত—সংকীর্ণঃ এই সংকীর্ণ পরিস্বরের মধ্যে এতথানি বিস্তৃত আলোচনা সম্ভব নয়। সংকোচ—বিস্তারঃ আকবর হিমালয় হইতে কুমারিকা পর্যন্ত তাঁহার বিশাল সাম্রাজ্য বিস্তার করিয়াছিলেন। স্কুক্তি—ত্নস্কৃতিঃ

এই লজ্জাকর তুজুতির জন্মই তাহ কৈ বিশেষ শান্তিভোগ করিতে হইয়াছিল। স্থাবর— জেলম: দ্বভ্তাত্ম ভগবান পৃথিবীর স্থাবরজন্ম দকল পদার্থের মধোই দত্ত বিরাজমান। স্থির—চঞ্চল: নবফাল্পনের লীলাচঞ্চল বাতাসে সজোদ্বিয় বন্লতিকাপ্তলি আন্দোলিত হ**ইতে লাগিল। শ্ল-পূর্ণ: পূর্ণচন্দ্রে**র আলোর সমস্থ পৃথিবী উদ্ভাসিত रुटेश डिविन। वार्थ--- न्यान : তোম'त मतातामना मकन रुटेश डिर्न्क। छेपक त-অপকার: পরের অপকারচিন্তাকে কথনো মনে স্তান দিও না . আসল—নকল: 'নকল মৃক্তা' নামে ফরাসী গল্পকার মোপাসা-র একটি বিখ্যাত গল্প আছে। স্প্ট— ধ্বংসঃ বিগত মহাযুক্তে অবিশ্রান্ত বোমাবর্ষণের ফলে কয়েকটি বড়ো শহর ধ্বংস্তুপে পরিণত হইয়াছে। নীরস – সরস: যাঁহারা যথার্থ রদিক ব্যক্তি তাহারা নীরস চিত্তকেও সরস করিয়া তুলিতে পারেন। চঞ্চল—িছর: ধৈর্য হারাইলে চলিবে না, স্থির মন্তিকে এই জটিল সমস্রার সমাধান করিতে হইবে। সাকাব—**নিরাকার**: দার্শনিকদের মতে ঈশ্বর সাকার নহে, নিবাকার। মান—অপান: 'হে মোর তুর্ভাগা দেশ, যাদের করেছো অপমান—'। মধুর - ভিক্ত : মাকাল ফল দেখিতে স্বন্দর বটে, কিন্তু ইহার আস্বাদ হইতেছে অতিশয় তিক্ত। বাহির—**ভিতর** ঃ ভিতরবাড়ীতে তাহার দেই নিতাআনাগোনা চিরকালের জন্ম বন্ধ হইয়া গেল। ইতর — ভদ্র ঃ ভদ্রলোক হইয়া তুমি যে এমন ইতরের মত আচরণ করিবে তাহা আমি ভাবিতে পারি নাই। শোক—আনন্দঃ উপনিষদ বলিয়াছেন, নিখিল বিশের মর্মমৃলে অফুরস্ত আনন্দ্রোত প্রবহ্মাণ। গুপ্ত—ব্যক্তঃ পুত্রশোকের গভীর বেদনা ব্যক্ত করিবার ভাষা পর্যন্ত জননী হারাইয়া ফেলিয়াছেন। কুটিল-- সর্বল: সহজ-সরল প্রকাশভিন্নিই তাঁহার রচনার প্রধান বৈশিষ্ট্য। গৌণ-মুখ্য : কোনো কোনো বাক্যে তুইটি কর্ম থাকে—একটি মুখ্য, অপরটির নাম গৌণ। গ্রল—অমৃত: দেবাস্থ্রের দ্বিতীয়বারের সমুদ্মস্থনে সেই অমৃতের পরিবর্তে স্তীত্র গ্রুল **উ**ठिया छिल ।

ি নিমােদ্ধত শব্দগুচ্ছের প্রত্যেকটিকে এক-একটি কথায় প্রকাশ কর:

[এক] বাঘের চামডা, [ডুই] পরিব্রাজকের ভিক্ষা, [তিন] গভীর রাত্রি, [চার] নৃপুরের ধ্বনি, [পাঁচ] পিষ্ট দ্রব্যের গন্ধ, [ছয়] হন্তীর চীংকার, [সাত] অখের ধ্বনি, [আট] ময়ুরের স্বর, [নয়] পক্ষীর কলরব, [দশ] ভূষণাদির শব্দ।

্রিক ] বাঘচাল, ব্যাঘকতি [মৃগাদি পশুর চর্মমাত্রকেই 'ক্রত্তি' বলে, স্কতরাং বাঘের চামড়াকে শুধু কৃতি না বলিয়া ব্যাঘকতি বলাই সমীচীন।] [ডই] মাধুকরী, [তিন] নিশীপ, [চার] নিকণ, [পাঁচ] সৌরভ, পরিমল, [ছর] বংহণ, বংহিত, [সাত ] হ্রেমা, [আট] কেকা, [নর] কুজন, কাকলি, [দশ] শিঞ্জিত, শিঞ্জন। [৮] নিমোদ্ধত বাক্যগুলিকে শুদ্ধ করিয়া লেখ এবং সংশোধনের হেতু নির্ণয় করঃ

মৃত্ মলয়ানিল-সমীরণে বনকুস্তম আন্দোলিত হইতেছিল। শাথার উপর পক্ষীর নীরগুলি তুলিতেছিল। আমরা সামাগ্য পরিছেদ পরিয়া বেডাতে গিয়াছিলাম; স্বুতরাং আমরা যে রাজপ্রসাদে বাস করি তাহা কেইই বুঝিতে পারে নাই।

মৃত্ মলয়সমীরণে বনকুস্থম আন্দোলিত হইতেছিল। শাখার উপর পাথীর নীজ্গুলি তুলিতেছিল। আমরা দাযাগ্য পরিচ্ছদ পরিধান করিয়া বেজাইতে গিয়াছিলাম। স্বতরাং আমরা যে রাজপ্রাসাদে বাস করি তাহা কেইই ব্বিতে পারে নাই।

পরিবর্তনের কারণ: [এক] 'অনিল' এবং 'সমীরণ' তুইটি শব্দেরই অর্থ বাতাস। সমার্থক তুইটি শব্দের একত্র প্রয়োগের কোনো প্রয়োজন নাই। [তুই] 'নীর' শব্দের অর্থ জল—এখানে পাখীর বাদা বুঝাইতে 'নীড়' শব্দ প্রয়োগ করিতে হইবে। [তিন] 'পরিচ্ছেদ' কথাটির অর্থ পুস্তকের অন্তর্গত অধ্যায়। এখানে পরিধান করিবার সামগ্রী অর্থে 'পরিচ্ছদ' শব্দ প্রয়োগ করিতে হইবে। [চার] 'পরিচ্ছদ' শব্দের সঙ্গে সংগতি রক্ষার জন্য 'পরিধান করিয়া' লেখাই সমীচীন—লেখ্য এবং কথিত ভাষার সংশিশ্রণ হওয়া উচিত নয়। [পাঁচ] ঠিক একই কারণে লেখ্য ভাষার ক্রিয়াপদ 'বেডাইতে' শব্দ ব্যবহার করাই যুক্তিযুক্ত। [ছয়] 'প্রসাদ' শব্দের অর্থ অন্ত্র্গ্যহ— এখানে রাজার ভবন বুঝাইতেছে, সেজন্য 'প্রাসাদ' লিথিতে হইবে।

[৯] নিম্নলিখিত প্রত্যয়গুলির যোগে এমন কতকগুলি শব্দ তৈয়ারী কর, যাহা ব্যক্তি কিংবা জাতির অর্থ গ্রোভিত করে:

## —দার, —ওয়ালা, —কর, <del>—ই</del>

দার গেলাকানদার, থরিদার, দেনাদার, জমিদাব, ইত্যাদি। ওয়ালাঃ বাড়াওয়ালা, চ্ড়িওয়ালা, ফেরিওয়ালা, ইত্যাদি। কর শালকর, বাজিকর, হালুইকর, কারিকর, ইত্যাদি। ঈঃ ঢাকী, দরদী, মরমী, পাঞ্চাবী, বাঙালী, দোকানী, ইত্যাদি।

[১০] নিম্নলিখিত শব্দগুলি কেন অশুদ্ধ, তাহা দেখাইয়া উহাদের শুদ্ধ রূপ লেখ ঃ

পুরন্ধার, কল্যানীরেস্থ, শুট্কেশ, উজ্জল, অধ্যায়ণ, বিভান, ত্রাদৃষ্ট, শাঁপ, পৌরহিত্য, অজাগর, তেজেন্দ্র, জ্যোতিন্দ্র, সক্ষম, প্রাণীগণ, কট্কি, সায়াহ্ন।

পুরক্ষার: অ, আ ভিন্ন স্বরবর্ণ এবং ক্ ও র্ বর্ণের পর প্রভায়ের দস্ত্য 'স্' মৃর্ধন্য 'ষ' হয়। কিন্তু পুরঃ + কার = পুরুক্ষার হওয়ার উক্তরূপ কোনো কারণ এখানে নাই।

ञ्चाः 'घ' इरेटच भारत ना, 'म' रहेरत, अच्यत श्रूतकात । कलानीसाञ्चः অ, আ, ভিন্ন স্বরবর্ণের পরবর্তী প্রত্যয়ের 'ন' মূর্ধন্য 'ষ' হইরা যায়। ধর্ম-বিধানের এই নিষ্ম-অনুসারে এখানে 'দ' থাকিতে পারে ন., ফাল্রাং কল্যাণীয়েষু লিখিতে रहेरत। [मर्खा 'न' मूर्यच 'न' रहेरत, कात्रण अमिष्ठ 'कलान'—'कलान' नरह]। **উট্কেশ:** কথাটি ইংরেজী 'Suitcase' শব্দের বর্ণাস্থরিত রূপ, ইংরেজী শব্দের উচ্চারণ হইতেছে 'সুষ্টকেস'। স্বতরাং তালব্য শ-এর স্থানে 'দ' লেখাই দম'চীন। তবে 'শুটকেশ' নিখিলেও যে উচ্চারণের দিক নিয়া বিশেষ কোনো ক্ষতি আছে, তাই। মনে হয় না। কেন-না, উচ্চারণ কবিবার সময় আমর। বাঙালাবা 'স্টকেস্'-ই বলি, 'ওট্কেশ' নর। শ, ম, ম-এর সংস্কৃতাকুষায়ী উক্তারণ বাংলাভাষার নাই বলিলেই চলে। উজ্জল: উৎ । জল = উজ্জল। জল্ ধাতুর যোগে শব্দটা নিপায় বলিরা 'উজ্জ্ল' হইবে, 'উজ্জ্লল' নয়। **অধ্যায়ণ**ঃ অনি + অয়ন = **অধ্যয়ন**। সঞ্জিৱ অতি সাধারণ স্ত্রামুসারেই 'ই' 'য' হইয়া গিয়াছে এবং পরের স্বর 'অ' য-ক'রের সহিত যুক্ত হইয়াছে। স্থতরাং তাহার পর আবাব আ-কার আসিতে পারে না। তা ছাড়া মুর্ধন্য 'ল' হইবারও কোনো কারণ নাই, দন্তা 'ন' হইবে। বিভাশ: মূল শকটি হইতেছে 'বিছন'। অতএব ইহার প্রথমার একবচনে 'বিদ্বান' হইবে, 'বিভান' নয়। **প্রবাদৃষ্ঠ : ছঃ [মন্দ**] + অদৃষ্ট **= প্রদৃষ্ঠ**। সন্ধির স্ত্র-অন্থায়ী বিসগ 'র' হইয়া গিয়াছে, তারপর আ-কার আদিবার কোনো দংগত কারণ নাই। **শ**াপ: শপ্ [অভিশাপ দেওয়া] + মঞ্ = শাপ। স্তরাং শকটিতে চক্রবিনু থাকার কোনো হেতু নাই। পৌরহিত্য: পুর:+হিত=পুরোহিত [ যিনি স্বাত্রে হিত চিস্তা করেন] পুরোহিত + মৃঞ্ = পৌরোহিত্য অর্থাৎ পুরোহিতের কজ। হতরাং শব্দটিতে ও-কার আসিতে বাধ্য। আজাগর: 'সাপ' অর্থে যদি কথাটি ব্যবহৃত হয় তাহা হইলে 'অজাগর' রূপটি অশুদ্ধ, ইহার শুদ্ধ রূপ হইবে 'অজগর'। অজগর একপ্রকার বৃহৎ সাপ, ইহারা একটা ছাগল আন্ত গিলিতে পারে। গু + অচ্ = গর ; অজের 'গর' [ গ্রাসকারী ] = অজগর, ষ্ঠা তৎপুরুষ ; অথবা অজ [ নিত্য ] গর [বিষ] যাহার, বহুব্রীহি। অন্ত একটি অর্থে কি স্কু 'অজ গর' শক্টি ভুল নয়। √'জাগু' হইতে 'জাগর' ; ন + জাগর [ যাহার জাগরণ নাই] = অজাগর । স্তবাং জাগরণহানতা অর্থে 'অজাগর' কথাটিকে শুদ্ধই বলিতে হইবে। তেজেন্দ্র: তেজন্ + ইন্দ্র= তেজইন্দ্র। সন্ধির স্থান্সারে কোনো বর্ণের লোপ ঘটিলে আর সন্ধি হয় না— 'সন্ধিলোপে ন সন্ধিঃ'। আবার, কেহ কেই তেজ+ ইন্দ্র = 'তেজেন্দ্র' কথাটিকে অশুদ্ধ বলিতে রাজী নহেন। সে যাহা হোক, নাম অর্থে 'তেজেন্দ্র' কথাটি ব্যবহার কবিতে আপত্তি কী ? জ্যোতিক্স: জ্যোতিঃ [জ্যোতিম্] + ইক্স = জ্যোতিরিক্স । যদি অ, আ ভিন্ন স্বরবর্ণের পর বিদর্গ থাকে, আরু যদি স্বর্বর্ণ, বর্গের তৃতীয় চতুর্প পঞ্ম বর্ণ

কিংবা ষ্বুল্ব্হ্পরে থাকে ভাহ হইলে উক্বিদর্গের স্থানে বু হয়; যেমন গতিঃ + ইয়ম - গতিরিছম . স্বতবাং 'স্যোতিক্র' শক্ষ ভূল। **সক্ষয়:** ক্ষমতা যাহার আছে = ক্ষম। শ্বতরাং ক্ষমতার সহিত বিভাষান = 'সক্ষম' এরূপ প্রয়োগ সংস্কৃতানুসারে ভূল বলিতে হইবে। যেথানে একবার কোনো প্রত্যয় বা সমাস করার জন্ম অন্তি অর্থাৎ আছে এরূপ অর্থের প্রতীতি জনিয়াছে, সে-ক্ষেত্রে পুনরায় অন্তর্থবোধক প্রত্যয় বা সমাস কর যুক্তিসংগত নহে। কি ব 'ক্ষম' শব্দটির প্রয়োগ বাংলায় দেখা যায় ন। তাই অনেকে দক্ষম কথাটির পবিবর্তে 'সমর্থ' শব্দ ব্যবহার করেন। অথচ ইহা সম্পূর্ণ একটি পৃথক শব্দ। আরও একটি কথা। বাঁহার 'ক্ষমা'-গুণ আছে তাঁহাকে 'সক্ষম' বলিতে কোনো বাধা নাই। স্বতরাং এই অর্থে 'সক্ষম' শক্টি নিভূলি বলা চলে ৮ প্রাণীগণঃ প্রাণ যাহাদের আছে, এই অর্থে প্রাণ + ইন্ = প্রাণিন্। সংস্কৃতে ইন্-ভাগান্ত শব্দের প্রথমার একবচনে রূপ হয় ঈ-কারাস্ত। যেমন, গুণিন্ হইতে 'গুণী' প্রাণিন্ হইতে 'প্রাণী'। কিন্তু সমালের ক্ষেত্রে মুলরূপ প্রাণিন্-এর 'নৃ' লোপ পাইয়া 'প্রাণি' — রূপটি থাকিয়া যায়। সেইজন্ত 'প্রাণিগণ' হইতেছে শুদ্ধ রূপ। আধুনিক বাংল।ভাষাতে 'প্রাণী' শব্দটিকে যদি মূলরূপ ধরিয়া লওয়া হয়, তবে 'প্রাণীগণ' অশুদ্ধ নহে। আমাদের মতে, বাংলা ব্যাকরণকে সংস্কৃত্বের প্রভাব হইতে কিছুটা মুক্ত হইতে দেওয়াই ভাল। কটুক্তি— কট্ট + উক্তি = কটু জি । সন্ধির স্তাহ্মারে উ-কারের পর উ-কার থাকিলে উভরে মিলিয়া উ-কার হয়। স্থতরাং শুদ্ধরূপ হইবে 'কটুক্তি'। সায়াক্ত-ইহাতে কোনো ভুল দেখিতেছি না। এখানে দস্ত্য-'ন' ঠিকই আছে। তদ্ৰুপ 'মধ্যাহ্'। কিন্তু 'পূর্বাহ্ল' ও 'অপরাহ্ল' শব্দ মুর্ধগ্য-ণ দিয়াই লিখিতে হইবে।

[১১] নিমলিখিত বাক্যটির অন্তর্নিহিত ভাবটিকে আটটি বাক্যের সহায়তায় আটভাবে প্রকাশ কর ঃ

## 'তিনি পরলোক গমন করিয়াছেন।'

্রিক ] তিনি মৃত্যুম্থে পতিত হইরাছেন। [ ফুই ] তিনি ইহধাম ত্যাগ করিয়াছেন। [ তিন ] তাঁহার তিরোধান ঘটিরাছে। [ চার ] তিনি স্বর্গধামে গমন করিয়াছেন। [পাঁচ ] তিনি মারা গিয়াছেন। [ছয় ] তিনি মানবলীলা সংবর্গ করিয়াছেন। [ সাত ] তাঁহার জীবনদীপ নির্বাপিত হইয়াছে। [ আট ] তিনি পঞ্চত্বপ্রপ্ত হইয়াছেন।

[১২: ক ] নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদগুলির শৃত্তান পূর্ণ কর:

[/০] কোনো নদী ধে গ্রামের—— দিয়া বরাবর—— আসিয়াছে, সে ধদি

একদিন অন্তত্ত তাহার——পথ লইয়া যায়, তবে সে গ্রামের জল, স্বাস্থ্য, বাণিজ্য—— হয়, তাহার বাগান—— হইয়া পড়ে।

# মধ্য; চলিয়া কিংবা বহিয়া; গতি; বিনষ্ট; মরুভূমিবৎ।

[ ४० ] লোকটা পত্যই—মত ধৃর্ত এবং—মত খল। মহিলার গায়ের রঙ—
মত ফর্স:, চুল——মত কালো এবং চোগ—মত ক্ষর।

# শৃগালের; সর্পের: তুধের; মেঘের; হরিণের [ চোথের]।

্রিও বড়োসাহেবের দহিত আমার——নাই , স্কুতরাং তোমার জন্ম তাঁহার
——স্বপারিদ করিতে পারিব না। তুমি নিজেই গিয়া——কর। যদি তোমার
কথাবার্তায় তিনি——হন, তবে হয়তো তোমাকেই——দিতে পারেন।

# चनिर्छा ; निक्छे ; दम्था ; मख्हे ; ठाकूत्रीणे।

[ 10 ] তিনি ঈর্বানলে—হইতেছিলেন, অত্যস্ত ক্রোধে তাঁহার মৃথ রক্তিম— ধারণ করিল এবং তাঁহার—কাঁপিতে লাগিল। তথাপি তিনি ধৈর্য——না করিয়া ——ভায় নিশ্চল রহিলেন।

# नमः ; वर्षः । अर्थमञ् : जानः ; ज्ञान्तः।

[১২ : গ] নিম্নোদ্ধত বাক্যগুলির অর্থ ঠিক রাখিয়া উহাদিগকে প্রয়োজন মত নিশ্চয়ার্থক [ Affirmative ] কিংবা নিষেধবাচক [ Negative ] বাক্যে রূপান্তরিত কর :

"মাতাপিতার প্রতি তাহার ভক্তির দীমা ছিল না। তাহাকে পরান্ত না করিয়া আমি নিশ্চিন্ত হইব না। দরিদ্রদেশনাই শ্রেষ্ঠ ধর্ম। ইহা অপেক্ষা স্থানর বস্তু আর নাই। তাঁহারা দুইজনেই দুমান বলশালী। তাঁহার ক্যার কর্মবীর অতি অল্পই জন্মগ্রহণ করিয়াছেন। এই কার্যের পরিণাম অতি ভয়াবহ। গৃহকার্যে তাহার মন নাই।"

মাতাপিতার প্রতি তাহার অসীম ভব্তি ছিল। তাহাকে পরান্ত করিয়া তবেই আমি নিশ্চিন্ত হইতে পারিব। দরিদ্রদেশা অপেক্ষা আর কোনো বড়ো ধর্ম নাই। ইহা স্থানরতম কিংবা দ্র্বাপেক্ষা স্থানর বস্তু। তাহাদের তইজনের মধ্যে কেই কাহারও অপেক্ষা বলের দিক দিয়া কম নহে। তাহার গ্রায় কর্গবীর খুব বেশী জন্মগ্রহণ করেন নাই। এই কার্যের পরিণাম আদে শুভ নহে। গৃহকার্যে দে উদাদীন।

(১৩) নিমলিখিত শব্দগুলির যে-কোনে। একটিকে দ্বিতীয় উপাদান হিসাবে গ্রহণ করিয়া পাঁচটি যৌগিক শব্দ তৈয়ারী কর, এবং উহাদের সাহায্যে পাঁচটি বাক্য রচনা করঃ

অন্তর, আলয়, পরায়ণ, ভ্রষ্ট, লোক।

অন্তর: তাঁহার সদে আমার মতান্তর ঘটিলেও মনান্তর ঘটে নই। আলয় ও তিনি একটি নৃতন দেবালয় প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। পরায়ণ ঃ তাঁহার লায় ধর্ম-পরায়ণ এবং সেবাপরায়ণ লোক খুব কমই দৃষ্ট হয়। ত্রন্ত ঃ প্রীষ্টানধর্ম অবলয়ন করিয়া তিনি জাতিত্রপ্ত হইলেন। লোক: ছুইদিন হইল রামবারু পরলোক গমন করিয়াছেন। [এই রকম ভাবে বাক্যরচন। কঠিন নাহ বলিয়া আর বেশী উদাহরণ দিলাম না।]

[ ১৪ ] নিম্নলিখিত বাক্যগুলির প্রয়োগে একটি সরল বাক্য তৈয়ারী করঃ

[ক] অন্ধকার, তুরারোহ, ঘনীভূত, স্থদূরপরাহত, মহীদর। [থ] নিলাস্রাশি, উমিমালা, সৈকত, আহত, অগণিত, নকত্ররান্ধি, ফেনকণা।

[ক] রাত্রির **অন্ধানার ঘনীভূত** হইয়া আসিলে **তুরাব্যোহ মহীধরে** আরোহণ করা **অনুরপরাহত** হইয়া উঠিল। [থ] **উর্মিমালা সৈকতভাপরি** আহত হওয়ায় **নীলামুরাশির কেনকণা অগণিত নক্ষত্ররাজির** ভাগ শোভা পাইতে লাগিল।

# [১৫] নিমোদ্ধত বিচ্ছিন্ন বাক্যাবলীকে সংযোজিত কর:

[ক] "নাবিকেরা নৌকা সামলাইতে পারিল না, প্রবল জলপ্রবাহরেগে তরণী রস্থলপুর-নদীর মধ্যে ষাইতে লাগিল। একজন আরোহী কহিল, 'নবকুমার রহিল যে।' তথন একজন নাবিক কহিল, 'আঃ, তোর নধকুমার কি আছে? তাকে শিয়ালে খাইয়াছে।'"

নাবিকের। নৌকা সামলাইতে না পারায় প্রবল জলপ্রবাহবে তরণী যথন রস্থলপুরনদীর মধ্যে যাইতে লাগিল, তথন একজন আরোহার 'নবকুমার বহিল যে' কথার উত্তরে অপর একজন নাবিক কহিল, 'আঃ, তোর নবকুমার কি আছে ? তাহাকে শিয়ালে থাইয়াছে।'

[খ] "তথন সেইরপ আর-একটা ছায়া প্রথম ছায়ার পাশে আসিয়া দাঁড়াইল। তারপর একটা আসিল, তারপর একটা আসিল, কত আসিল—ধীরে ধীরে নিঃশব্দে তাহারা গৃহমধ্যে প্রবেশ করিতে লাগিল। সেই গৃহ নিশীথশ্মশানের মত ভয়ংকর হইয়া উঠিল।"

প্রথম ছায়ার পাশে তথন সেইরপ একটি ছায়া, তারপর আর-একটা, তারপর আরও কত আসিয়া ধীরে ধীরে নিঃশব্দে তাহার গৃহমধ্যে প্রবেশ করিতে থাকায় সেই গৃহ নিশাথশ্মশানের মত ভয়ংকর হইয়া উঠিল। িগ ] "আজিকালি অনেকে জনসাধারণের হীন অবস্থা দেখিয়া ভীত হইরাছেন। ঘাহাতে জনসাধারণের হীন অবস্থার উন্নতি হয় তংপকে দৃষ্টি পড়িয়াছে, জনসাধারণের শিক্ষা দিবার কথাবার্তা উট্টিয়াছে— শড় আফ্লাদের কথা।"

আজিক। লি অনেকে জনসাধারণের হীন অবস্থা দেখিয়া ভাত হওয়ার ফলে, যাহাতে জনসাধারণের অবস্থার উন্নতি হয়, তৎপক্ষে যে দৃষ্টি পড়িয়াছে এবং জনসাধারণের যে শিক্ষা দিবার কথাবাতি উঠিয়াছে, তাহা বড় আফলাদের কথা।

[১৬] নিম্নোদ্ধত অমুচ্ছেদগুলিকে বিশুদ্ধ সরল বাংলায় রূপাস্তরিত করঃ

[ক] 'একদা মধুমাদের সমগমে কমলবন বিক্ষিত হইলে, চূতকলিকা অঙ্ক্রিত হইলে, মলরমাক্ষতের মন্দ্র মন্দ্র হিল্লোলে আফ্লাদিত হইয়া কোকিল সহকার-শাখায় উপবেশনপূবক স্বস্ববে কুছরব করিলে; অশোক-কিংশুক প্রস্কৃতিত, বনমূক্ল উদলত এবং ভামরের ঝংকারে চতুদিক প্রতিশব্দিত হইলে, আমি মাতার সহিত এই অভেছাদসরোবরে স্নান করিতে আদিয়াছিল।ম।''

একদা বসস্তকালে আমি মাতার সহিত এই অচ্ছোদসরোপরে স্নান কবিতে আদিয়াছিলাম। তথন অজ্ঞ প্রফুল ফ্টিয়াছিল, আমের মৃকুল দেখা দিয়াছিল, বসস্তের মৃত্র বাতাসে আনন্দিত হইয়া কোকিল আমের শাখায় বদিয়া মধুর স্বরে গান করিতেছিল; অশোক-পলাশ প্রভৃতি ফুল ফুটিয়া উটিয়াছিল এবং ভ্রমরের গুন্ খন্দে চারিদিক প্রতিধ্বনিত হইতেছিল।

[খ] "দিবালাবণ্য-পরিশোভিত পূণ্চস্ত্র বিরাজ্মান হইয়া কখনও অপেনার পরম রমণীয় আনবচনীয় স্থাময় কিরণবিকিরণপূর্বক জগং স্থাপূর্ণ করিতেছিলেন, কথনও বা অল্প অল্প মেঘারত হইয়া স্থকীয় মন্দীভূত কিরণ বিস্তার করিতেছিলেন।"

তথন স্বর্গের দৌন্দধনাথা পূলিনার চাঁদ উঠিয়াছিল। চাঁদের অ'লোয় দেই মধুময় দৌন্দর্যকে ভাষার প্রকাশ করা গায় না। দেই আলো ছড়াইয়া চাঁদ কথনও পৃথিবীকে যেন স্থায় ভরিরা তুলিতেছিল, আন্তর কথনও-বা সামান্ত মেঘে তাকা পড়িয়া অ'পনার ক্ষীণ আলো ছড়াইতেছিল।

[গ] "আমরা যাদৃশ বর্জনাতের নিমিত্ত ব্যাক্ল হই যদিও তাদৃশ বন্ধু ধরণীমগুলে নিতান্ত তুর্লভ তথাচ বন্ধুবাতিরেকে জীবিত থাকা তুঃসহ ক্লেশের বিষয়।" আমরা ধেরূপ বন্ধু পাইবার জন্ম ব্যাক্ল দেইরূপ বন্ধু পৃথিবীতে থ্ব কমই মিলে; কিন্তু তব্ বন্ধু ছাড়া বাঁচিয়া থাকা কষ্টকর।

[ ১৭ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেনগুলিকে সাহিত্যিক ভাষায় রূপান্তরিত কর:

[ক] "দেবার মাহেশে রথ দেখতে পিয়ে এমন ক্যাসালে পড়া বিছলো যে, সে আর কহতব্য নয়। এক ব.বু তাঁর তিন ইয়ার নিজে যোদের নায়ে চড়লেন, আর নাওথানি দেই মোটাদোটা বাবুদের ভীষণ চাপে ডুব্তে ডুব্তে রয়ে গেল। তাই-না দেখে দেই ভদ্রবেশী বাবুর দল হিহি করে হাসতে স্থক করে দিলেন।''

দেইবার মাহেশে রথ দেখিতে যাইয়া এমন বিপদে পড়িলাম যে, তাহা ভাষায় প্রকাশ করা যায় না। এক বিলাসী ভদুলোক তাঁহার তিনজন বন্ধুকে সঙ্গে লইয়া আমাদের নৌকায় আরোহণ করিলেন। তথন নৌকাথানি সেই স্থূলকায় ভদুলোকদের শুক্তভারে ডুবিতে ডুবিতে কোনোপ্রকারে রক্ষা পাইল। ইহা দেখিয়া সেই ভদ্রবেশী বাবুর দল উচ্চৈঃশ্বরে হাসিতে আরম্ভ করিলেন।

[থ] "আজ কী কাণ্ড বাঁপিয়ে বদে আছ ? কারু মানা শুনবে না, ষেখানে ঘত হতভাগ্য আছে দেখলেই তার দিকে কোমর বেঁধে দাঁড়াবে। আজ বৌঠান আমাকে না-হক্ দশটা কথা শুনিয়ে দিলেন।"

আজ অনর্থক কী বিপদ বাধাইয়া বদিয়াছ ? কাহারও নিষেধ শুনিবে না, বেথানে যত হতভাগ্য বহিয়াছে দেখিবামাত্রই দূচ্পণে তাহাদের পক্ষমর্থন করিবে। বধ্ঠাকুরাণী আজ মিথ্যা আমাকে অজস্র কটুকথা শুনাইয়া দিলেন।

[গ] "ছেলেটি দলে পড়ে একেবারে বিগরে গেছে। নাই দিয়ে মাথায় তুলে । এখন গোলায় গেল বলে বুক চাপড়ালে চলবে কেন ?"

বালকটি সঙ্গলোষে একেবারে অধঃপাতে গিয়াছে। অফ্টায় প্রশ্রম দিয়াছ, এথন বিপ্যগামী হইল বলিয়া হাহাকার করিলে কী লাভ হইবে ?

[১৮] নিম্নলিখিত শব্দগুলির প্রত্যেকটিকে বিশেষ্য এবং বিশেষণ-রূপে প্রয়োগ করিয়া বাক্য রচনা কর ঃ

পাপ, পুণ্য, গুরু।

পাপ - বিশেষ: এই ভয়ংকর পাপ-এর শান্তি তোমাকে একদিন নিশ্চয়ই ভোগ
করিতে হইবে। বিশেষণ: ভাহাকে আমি এই জঘল্য পাপকার্য হইতে বিরত হইতে
বলিয়াছিলাম। পুণ্য—বিশেষ: প্রত্যেক মামুষ বিশাস করে যে, সৎকার্য করিলে,
পুণ্য করিলে স্বর্গলাভ হয়। বিশেষণ: 'হে মোর চিত্ত, পুণ্যতীর্যে জাগো রে বীরে।'
তব্ধ—বিশেষ: পিতা ও মাতার মতো শ্রেষ্ঠ গুরু আর নাই। বিশেষণ: গুরু পাপে
লঘু দণ্ড ইওয়া বাছনীয় নহে।

কড়া, কড়ি, কথা, ডাক, দণ্ড, ছাপা, গজ, পাশ, গান, বারণ, বোঝা, হার, পর, কর।

কড়াঃ কঠোরঃ বিনা অপরাধে হীরেনবাবুকে বভ্দাহেব দেইদিন ক্যটি কড়া কথা **ওনা**ইয়া দিলেন। কড়া: শিকলঃ পুলিশ হাতকড়া লাগাইয়। আলাম টিকে তৎক্ষণাৎ নিকটবতী থানায় লইয়া গেল। কড়ি: কপদক: 'কাণাকডি পিঠ তুলি কহে টাকাটিকে'। কড়ি: আড়কাঠ: এই বাছিটি নির্মাণের স্বতা অনেক টাকার মালমশলা ও কড়িবড়গার প্রোজন। কথা: প্রতিশ্রুতি: কথা দিয়। কথা না রাধা ভালো দেখায় না। কথা: বলার বিষয়: তাড়াভাড়িতে কথাটি তাহাকে বলাই হইল না। ভাক: আহ্বান: ধদি তোর ডাক গুনে কেউ না আমে—'। ভাক: গুজন: মেথের ভাকে ময়ুর নৃত্য করে। আছে: ক্রেডি: শিশুটি মাতৃ-অক্তে শুইরা আছে। 🗨 🕏 : চিহ্ন: চাঁদের গাং: শশকের চিহ্ন অঞ্চিত রহিল্লাছে বলিয়া ইহার এক নাম শৃশাস্ক। দেও : মুহূর্ণ: এখানে আমার একদণ্ড থাকিবার ইচ্ছা নাই। দেও: শান্তি: এই জমন্ত অপরাধের জন্ত তাহাকে সমৃচিত দণ্ড অবশ্রুই ভোগ করিতে হইবে ছাপা: মুরণ: পুস্তকটির ছাপা ও বাঁধাই চমংকার . ছাপা: উচ্ছলন: নদার স্রোত কুল ছাপাইয়া প্রবাহিত হইতে লাগিল। গাজ ঃ গুইহস্ত পরিমাণ ঃ সতর শ' ষাট গজে এক মাইল। গজ: হন্তী: নীরে ধীরে চলাকেই কবিরা বলেন গজগমন। পাশ: পাৰ্যদেশ: লোকটি তাহার পাশ কাটাইয়া চলিয়া গেল ৷ পাশ: ফাঁদ: সিংহটি ব্যাধপাশে আবদ্ধ হইয়া গৰ্জন করিতে লাগিল। পান: প্রাপ্ত হন: আজ যদি চিঠিটা পান তাহার হাতে দিয়া দিবেন। পান: তাম্ব : পান তামাক প্রভৃতি মাদক জবোর ব্যবহার বর্জনীয়। বারণ: নিষেধ: 'যদি বারণ কর তবে গাহিব ন।—' বারণ: হত্তী: মদমত্ত বারণ-এর গতি অভীব ভয়ংকর। বোঝা: উপলব্ধি করা: এই জটিল অষ্কটি তাহার মত বালকের পক্ষে বোঝা সম্ভব নয়। বোঝা: ভার এই বিপুল ঋণের বোঝা সে কেমন করিয়া বহন করিবে হার: পরাজয়ঃ: 'তোমার কাছে যে হার মানি এই তো মোর জয়—'। হারঃ অলংকার: অশ্রুমালার, নিকট মণিমুক্তার হারও তুচ্ছ। পর: অনাত্রীয়: 'পর কৈন্ত আপন, আপন কৈন্ত পর'। পর: পরিধান কর: যে-কাপড়টি কাল কিনিয়াছ, উহাই আজ পর। কর: থাজনা: দরকারের এই নৃতন করনীতি অন্থোদন করা যায় না। কর: হস্ত: তোমার कत्रकमत्न ध्रहे श्रष्टि छे ९ मर्ग कित्रनाम ।

[ ২০ ] নিম্নলিখিত পদগুলির সমাস্নির্গুর্থক ব্যাসবাক্য লেখ : মনোরথ, অভূতপ্ব, অলক্ষ্ণে, মভিজ্ঞা, আনাড়ী, রাজহংস, বাগদতা, আজাম্ব-লম্বিত, গাছপাকা, আগাগোড়া।

মনোরথ: মনরূপ রথ [ রূপক ক্ষণার্য , এথবা মনের রথ [ ষষ্টা তৎপুরুষ ]।
আভূতপূর্ব: পূর্বে ভূত বাহা=ভূতপূর্ব [ বহুব্রীফ্টি], নয় ভূতপূর্ব=অভূতপূর্ব

িনত তংপুক্ষ]। আলক্ষুণেঃ নর ' শুড় ] লক্ষ্য = অলক্ষ্যে [নত তংপুক্ষ].
নিতিছেয়ঃ ছয় মতি হাহার [বছবাট] আনিছৌঃ নাই নাটীজনে বাহার
[বছরাহি]। কথাটি কিন্তু সংস্কৃত 'মজানা' শকের জপনিকারে উৎপন্ন হইসাছে।
রাজহংসঃ হংসের রাজা [মধ্য তংপুক্ষ], মথবা, হংসভুলা রাজ [উপনিত
কর্মধারে ]। বাগদন্তাঃ বাক্ষারা দিছা তংপুক্ষ], মথবা, বংক্ দত্ত
হইয়াছে যাহার সহক্ষে, এরপ যে-কলা (বছবাটি)। আজাকুলম্বিতঃ জাড় পর্যন্ত
= আজাকু [অব্যয়ীভাব], আজাকুলমিত যাহাল আজাকুলমিত বিছবাহি]।
গাছপাকাঃ গাছে পাকা [সপ্রনী তংপুক্ষ] আগাগোড়াঃ আগা হইতে
গোড়া [পক্ষমী তংপুক্ষ]।

[২১] নিম্নলিখিত বাক্যাংশগুলিকে বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ করিয়া প্রত্যেকটির সহায়তায় এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

চিনির বলম: [ থেটে মরা, ফল না পাওয়া, যে ভার বহু অথচ ভোগ করিছে পায় না ] তিনি চিরটি কাল সংগারের বোঝা টানিয়া গেলেন, অথচ এডটক স্থপ-স্বাক্তন্য ভোগ করিতে পাইলেন না—6িনিব বলদের মতে। স্বীবনটা কটি।ইয়া নিলেন। কুপমশুক: [বহিজগতের অভিজ্ঞভাগন, সংকীর্ণমনা] সারাটা জীবন গ্রামের চতুঃসামার মধ্যে কাটালে—এ রক্ষ কুপ্যভুক হয়ে থাকলে কি মনের সংকাণ্ড। ঘুচনে > বকধার্মিক: [ভণ্ড প্রকৃতির লোক] কপালে ভিলক কেটে আর গেরুয়া কাপড় भारत रिकारण को इर्स, स्म आमासार रिका निकार अख्या भवीरित नुरुकत तर्क हास থায়--লোকটি বক্ধানিকট বটে ভুমুরের ফুল: [অদৃত্য বস্তু, ডত্প্রাপ্য জিনিষ ] কী হে, তু'মাস ধরে তোমার টিকিটির পর্যন্ত সন্ধান মিলছে না-একেবাবে চুমুরের খুল হয়ে গেলে দেধছি। পুকুরচুরি: [ অসম্ভব রকমের চুরি বা বঞ্চনা ] যুদ্ধের সমন্ত্রকার কন্ট্রাক্টরী তো কন্ট্রাক্টরা নয়, সে যে পুকরচরি—সরকাবকে এমন ভাবে সকিয়ে বড়লোক হতে তুদিন সময় লাগে। মণিকাঞ্চনখোগ: [ যোগ্য তমের সভিত যোগ্যতমের মিলন ] চিত্তরঞ্জনের সহিত স্থভান্চক্রেব মিলন মনিকাঞ্চনযোগ বলিয়াই ধরিতে হইবে। সাপে-নেউলে: [গুরুতর শক্তভাবাপন্ন] মেকলে-সাহেব বলিয়াচেন, সভ্যতার সঙ্গে কবিতার যে-সম্পর্ক তাহা সাপে-নেউলের—সভ্যতার আওতায় কবিতার লত। নাকি বাড়িতে পার না। অরণ্যে রোদ न: [ নিফল আবেদন বা প্রয়াস ] অশোকের শিলালিপি কতিদিন অরণো রে দন ক'রিয়াছে, কেউ উহার নিঃশব্দ আহ্বানে সাড়া দের নাই। বিড়ালতপস্থী: [ ভও; বাহিরে সাধু কিন্তু মনে মনে স্বার্থপরায়ণ ] মাধুতার ভান করিলে কী হইবে, তাহার পশুপ্রকৃতি কাহারও অগোচর নাই—সকলেই বুঝিতে পারিয়াছে, সে একজন বিভালতপস্বী : তাসের খর: [ ক্ষণস্থ্যা, ভঙ্গুর] দেখিতে দেখিতে তাহার দকল বিভ-ঐশ্বর্ধ তাদের খবের মত কে,থায় উড়িরা গেল . উত্তমমধ্যম : [প্রহার] দেকালে আইনের এত স্থল জটিনতা ছিল না-চোর ধরা পড়িলেই গ্রামবাদীরা দকলে মিলিয়া কিছুটা উত্তমমধ্যম দিয়া তাহাকে ছাড়িয়া দিত। **অন্ধের যৃষ্টি:** [একমাত্র অবলম্বন] বিধবার একটিমাত্র সস্তান— তাও দে দেইদিন মারা গেল—ভগবান অন্ধের মন্তিটি কাডিয়া নিলেন। সোনায় **সোহাগা:** [ গুইটি ভালো গুণ বা বস্তুর সংযোগ ] মেরেটির যেমন রূপ তেমনি গুণ— যেন সোনায় সোহাগা। হাতের পাঁচ: [নিশ্চিত অবলহন] জিতেন বড়ো ব্যবসাধীর ছেলে, আবার পরীক্ষায় ভালো পাশও করিয়াছে। চাকুরি জ্বটে তো ভালো—তাহা যদি না হয় তবে হাতের পাঁচ ব্যবসায়ই তো বহিলাছে। শাঁখের করাত: [উভয়সংকট] যুদ্ধের দময় স্থজিত লিথিয়াছিল, রেপুন না ছাড়িলে বোমার আঘাতে প্রাণ যাওয়ার সভাবনা, আর ছাড়িলে চাকুরি হারাইবার সভাবন:-পরিস্থিতিটি ছিল শাথের করাত-এর মত। মিছরির ছুরি: [মুখে মিষ্ট অস্তরে গবল ] মিষ্ট কথায় ভ্লাইয়া সুধীরবাব্ বন্ধুটির সর্বনাশ্যাদন করিল—দে যে এমন ভাবে মিছরির ছুরি চালাইবে ভাহা কেই কল্পনাও করিতে পারে নাই। **আকাশ-কুন্তুম:** অসন্তব বস্তু, অবাত্তব জিনিস ] বড়লোক হয়ে কলকাতায় তুমি বাড়ী করবে, গাড়ী করবে, কতই স্বপ্ন দেখছো; কিস্ত মনে রেখো, এ তোমার আকাশ-কুস্কম রচনামাত্র। ব্যাঙের আধুলি: [ তুচ্ছ সামান্ত বস্তুকে লইয়া গর্ব করা। ত্র'শটি মাত্র টাকা, এই নিয়েই এত গ্ৰ-অহংকার। এ তো ব্যাচ্ছের আধুলি। রাজযোটক: [শুভ কিংবা অশুভ সংযোগ ] সাম্রাজ্যবাদী জার্মানীর সঙ্গে শমরবাদী জাপানের মিলনে যেন রাজযোটক ঘটিয়াছিল। ু**লিরে সংক্রান্তি:** [ আদর বিপদ] মা, বাবা, ভাই সকলেরই লাংঘাতিক অন্তথ, আমার এখন শিরে সংক্রান্তি— চাকরির জন্ম এসময় আমায় উদ্বান্ত করে৷ না / বিসমিল্লায় গলদ: [গোড়ায় গলদ] বিদমিল্লায় গলদ যেথানে, সেথানে প্রথম হইতে আরম্ভ না করিলে তুমি এ বিষয়ে কিছুই শিথিতে পারিবে না : তীর্থের কাক : [ পরপ্রত্যাশী বা পরম্থাপেক্ষা ] ছভিক্ষপীড়িত ন্ধার্তের দল বাহিরে তীর্থের কাকের মতো অপেক্ষা করিতেছে, অথচ নঙ্গরখানার দার এখনও খোলা হইল না। **গাছে কাঁঠাল গোঁকে তেল:** প্রাপ্তির পূর্বেই কোনো বিষয়ে স্থিরনিশ্চয় হইয়া থাকা ] পরাক্ষায় পাশ করার পূর্বেই তুমি কোন্ চাকরিতে চুকিবে ভাহার চিন্তা করিতেছ—এযে গাছে কাঠাল গোঁফে তেল। আঠারো মাসে বছর: [অত্যন্ত আলক্তপরায়ণ] যে-মানুষ আঠার মাসে বছর গোণে তার উপরই তুমি জরুরী কাজটার ভার দিয়েছ, বেশ লোক দেখছি। দশচকে ভগবাদ ভূত: [ সমষ্টির বিক্ষণ ক্রির প্রভাবে অতি শক্তিশালী মামুষও কথনো কথনে হেম্ব প্রতিপদ্ন ইয় ] রামবাবুর মতো পরার্থপর দেশহিতেধী মামুষ্টিকেও কয়েক-জন হাঁনলোকের চক্রান্তে পড়িরা সমাজের কাছে চোর সাজিতে হইল-সভাই দশচক্রে

ভগবান ভূত হইলেন। সাপের পাঁচ পা: [বেশী রকমের বাডাবাড়ি করা অথবা, অস্বাভাবিক আচরণ ] বিবেকবৃদ্ধির সীমা লচ্ছন করে যা-খুশী-তাই করে যাচ্ছ, সাপের পাচপাদেখনে নাকি ? কালনেমির লক্ষাভাগ: [ কাজের আগেই ফলভোগের চেষ্টা ] যুদ্ধ শেষ হইবার পূর্বেই যুধ্যমান জাভিগুলির মধ্যে বিজিত রাজ্যগুলি-সম্পর্কে কালনেমির লন্ধাভাগ শুরু হইল। বোঝার উপর শাকের আঁটি: ফাহাকে অনেক বেশী কাজ করিতে হয়, সেই দঙ্গে একটি ছোট কাজ দারিয়া লইতে ভাষার তেমন কট হয় না ] রাম কারখানায় তুই 'দিফটে' দৈনিক প্রায় বার ঘণ্টা কাজ করে; সেদিন সাহেব ভাহাকে ডাকিয়া বলিল, নিদিষ্ট কাজের পর আরো কিছুক্ষণ খাটিয়া সে বেন নৃতন 'অর্ডার'-টির কাব্দে হাত দেয় ইহাতে রাম উত্তর করিল, 'করবো শুর, বোঝার উপর শাকের আঁটিকে ভয় করিনে'। স্থতেখন পায়রা: [ স্থসময়ের বন্ধু ] মুদিন যথন ছিল তথন স্থাকরের বন্ধুবান্ধবের অভাব ছিল না, কিন্তু চাকরিটি হারাইবার পুর বন্ধরা দ্ব সুধের পায়রার মতো কোথায় উধাও ইইয়া গেল। বিনামেছে জল: অপ্রত্যাশিত বস্তুলাভ ] অসহায় বিধবাটির ঘোরতর তুদিনে বিগ্রাসাগর-মহাশ্যের অ্যাচিত সাহ।যালাভ তাহার নিকট বিনামেণে জলের মতোই প্রতিভাত হইল।, বা**লির** বাঁধ: [ নিক্ষল চেষ্টা; সামাত আঘাতেই যাহা বিনষ্ট হয় ] 'বড়র পিরীতি বালির বাধ, ক্ষণে হাতে দড়ি ক্ষণেকে চাঁদ'। / **অমাবস্তার চাঁদ**: [ অসম্ভব ঘটনা, তুম্পাণ্য বস্তু ] বিবাহিত জীবনের স্থণীর্ঘ সতর বংসর পর নবজাত পুত্রের মুখ দেখিয়া পিতামাতার মনে হইল তাঁহারা যেন অমাবস্থার চাঁদ দেখিলেন। তুলসী বনের বাম: [ বাহিরে নিষ্ঠাবান অথচ অস্তবে পশুভাবাপন্ন ] সহদয়তার ভান করিয়া একাদশী বৈরাগী গুঠীব লোকটার এই সামান্ত সম্পত্তিও অকম্মাৎ আত্মসাৎ করিয়া লইল-তাহাকে তুলস্থ-यत्त्र वाघ ना विनशा की विनव ?

# [ ২২ ] নিম্মলিখিত অপপ্রয়োগগুলিকে শুদ্ধ করিয়া লেখ:

অত্যন্ত অত্যাচার, অসম্ভব শীত, অসাধ্য রোগ, পঞ্চম বর্ষীয় শিশু, ভীষণ বিভীষিকা, বিশিষ্ট শিষ্ট, বিশ্রী গন্ধ, ষথেষ্ট ক্ষতি, সমূহ সমস্তা, পুবর্ণস্পুযোগ, স্বপ্রাত্ত উন্নয়, সাংঘাতিক লোক।

আত্যন্ত আত্যাচার—বিষম অত্যাচার। ['অত্যন্ত' কথাটি বিশেষণের বিশেষণ রূপে ব্যবহৃত হয়; স্থতরাং শব্দটিকে বিশেষের (অত্যাচার) বিশেষণরূপে প্রয়োগ করা ঠিক নয়। বিশেষণরূপে শীত—দারুণ শীত। শীততাপের ক্ষেত্রে অসম্ভব বলিয়া কিছুই নাই, কিন্তু অস্বাভাবিক অর্থে 'অসম্ভব' শব্দের প্রয়োগ সমর্থনীয়। অসাধ্য রোগ—ত্বারোগ্য রোগ। ['অসাধ্য রোগ' কথাটিকে সমর্থন করা যায়। বৈগ্রক শান্তে স্ক্রাধ্য, তুংসাধ্য এবং অসাধ্য এই তিন রক্ষের রোগের উল্লেখ পাওয়া যায়।

'অসাধ্য' অর্থাং যে-রোগ সারান মান্নুষের সাধ্যাতীত]। প্রশ্ন বর্মীয় শিশু—পঞ্চ বর্মীয় শিশু। ভাষণ বিভাষিকা—লাঞ্চণ বিভাষিকা। ['ভাষণ' ও 'বিভাষিকা' শক্দৃহটি প্রায়-সমার্থক, কভরাং এরপ শক্ষ প্রয়োগ করা বাঞ্চনায় নয়।] বিশিষ্ট শিষ্ট—অতাব শিষ্ট। বিশ্রী গল্ধ—হগদ্ধ [ইহ'র প্রয়োগ সমর্থনায় ]। মথেষ্ট ক্ষতি—অনেক কভি। ['ক্ষতি' কাহারও কামনার বস্তু (ইষ্ট) নয় বলিয়া, মনে হইবে বুঝি 'ঘথেষ্ট' কথার প্রয়োগ স্থ্র্চ্ছ হয় নাই। কিন্তু 'প্রভূত' অর্থে 'ঘথেষ্ট' শক্ষের প্রয়োগ আছে.] সমূহ সমস্তা—জিল সমস্তা। ['সমূহ বিপদ' কথার অন্তকরে প্রয়োগ আছে.] সমূহ সমস্তা—জিল সমস্তা। ['সমূহ বিপদ' কথার অন্তকরে উক্তরপ প্রয়োগ]। স্বর্গস্থযোগ—অনেকে হয়তো বলিবেন, কথাটি ইংরেজা Golden opportunity কথার অন্তবাদ হইলেও কথাটি বাংলায় স্থায়ী আসন পায় নাই। স্থতরাং 'উত্তম স্থযোগ' বলাই ভালো। কিন্তু কথাটি কি অলংকারশ।পুদম্মত প্রযোগ নয় ' 'সোনার মূহুর্ভ' ধদি চলে, তাহা হইলে 'স্বর্গস্থযোগ' চলিবে নাকেন ? স্বর্গান্ত ঔষধ—স্বপ্লক ঔষধ ['স্বপ্লান্ত মাত্লী' কথাটির অন্তকরণে]। সাংঘাতিক লোক—ভয়ানক লোক।

- [২৩] 'বিশেষ্য, বিশেষণ, সর্বনাম. ক্রিয়া, ক্রিয়াবিশেষণ, এমন কি অব্যায়কেও একই বিশেষণ শব্দ বিশেষত করিতে পারে।'—এই বিধি অকুসারে 'কত' [বিশেষণ ] শব্দের সাহায্যে যে-কোনো চারিটি প্রয়োগের উদাহরণ দিয়া এক-একটি বাক্য গঠন করঃ
- ি ] সেখানে কত লোক জড় ইইয়াছিল। [২] দে যে কত বড়ো মিথ্যাবাদী তাহা তুমি জান না। [৩] কালের স্রোত তুনিবার উহার প্রবাহে কত তুমি কত আমি ভাসিয়া যাইব। [৪] মাতৃহারা শিশুটি সমগু রাত ধরিয়া কত কাঁদিল। [৫] কত সাবধানে এ কাজ করিতে হয় তাহা তেমোর ধারণার মতীত। [৬] লোকটা যে কত কী বলিল তাহার ইয়তা নাই।
- [ ২৪ ] নিম্নলিখিত শব্দযুগলসমূহের মধ্যে চারিটির প্রয়োগ ও অর্থের পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর :

ফ্রুড, উপদ্রুড; উদ্ধার, উদ্ধৃতি; প্রহার, প্রাহ্রণ; অবধান, ব্যবধান; নিবদ্ধ, নির্বন্ধ; অসার, আসার; লক্ষ্য, উপলক্ষ্য; অবশু, অ-বশু।

জ্ঞত ঃ ক্রতগতিতে পথ ইাটিয়া আদার জন্ম তিনি অতীব ক্লান্তি অন্তত্তব করিতেছেন। উপজ্রুত ঃ নোয়াথালির দাঙ্গার পর মহাত্মা গান্ধী উপজ্রুত অঞ্চলে পরিভ্রমণ করিয়াছিলেন। উদ্ধার ঃ দাংপ্রদায়িক বিরোধের সময় যে-সকল নারী অপহাতা হইয়াছে তাহ'লের উদ্ধার করা আমানের সকলেরই কতব্য। উদ্ধৃতিঃ প্রয়োজনীয় উদ্ধৃতিসহ আলোচ্য প্রশ্নটির উত্তর দাও। প্রহারঃ পাঠশালার গুক- মহাশাররা ছাত্রদিগকৈ মাবো মাবো নির্মন্তাবে প্রহাব কবিরা থাকেন, কিন্তু ৫ রীতি দবৈব বর্জনীয়। প্রহরণ: দশপ্রহরণধারিণী দেবী তুর্গাকে প্রণতি জানাইলাম। তারথান: মহারাজ, দৃতবাক্য অবধান কর্ষন। ব্যবধান: 'অজ্ঞানের অন্ধকারে আভালে ঢাকিছ যারে, তোমার মঙ্গল ঢাকি গড়িছে সে ঘোর ব্যবধান।' নিবন্ধ: 'তাহার বচিত এই নিবন্ধটি সভাই সন্দর হইয়াছে। নির্বন্ধ: মহর্ষি বরতন্ত শিশু কৌংসের গুরুদক্ষিণাদানের নির্বন্ধাতিশ্বদেশনে বিরক্ত হইয়া চতুর্দশকোটি স্বর্ণমূলা প্রার্থনা করিলেন। তাসার: মারাবাদী শংকরাচার্য এই বিচিত্রস্থান্দর সংসারকে অদার বলিয়াই জানিয়াছিলেন। আসার: 'অক্রবারিধারা আসার [রুষ্টি, ধারাস্দশত ], জীমূতমন্ত্র হাহাকার-রব'। শক্ষ্য: গাহিত্যের লক্ষ্য ও আদর্শ সম্বন্ধে একটি প্রবন্ধ রচনা কর। উপালক্ষ্য: গঙ্গান্ধান উপলক্ষ্যে এই মেলায় অজন্ম যাত্রীর সমাগম হয়। তারশ্য: পিতামাতার স্থাচন্তিত উপদেশ সন্থানদের অবশ্রপালনীয়। তানশ্য: অন্থা ইন্দির্যামকে যিনি বশে আনিতে পারেন তিনিই জিতেন্দ্রিয়।

[ ২৫ ] যে-কোনো চারিটি প্রশ্নের নির্দেশমত উত্তর দাও:

কে ] 'শিরংপীড়া' ও 'পুরস্কার'—সন্ধির নিয়মের বিভিন্নতা বিচার কর। [খ] কং ও ভদ্ধিত প্রভায়রূপে 'আ'-র প্রয়োগের উদাহরণ দাও। [গ] 'তিনি উন্মাদ হইয়াছেন'; 'শুভকার্য নির্বাহ হইয়াছে'—সংস্কৃত বাক্যগঠনের আদর্শে এই তুইটি গাক্যের শুদ্ধতা বিচার কর। [ঘ] বিদেশী ও বাংলা ভদ্ধিত প্রভায়ের এক হইয়া যাওয়ার তুইটি দৃষ্টাস্ত দাও। [ঙ] 'বিজোড়' ও 'বিষম'—এই তুইটি দৃষ্টাস্ত 'বি' উপসর্গের পার্থক্য দেখাও। [চ] সমার্থক ছন্দের তুইটি উদাহরণ দাও। [ছ] অলুক সমানের অমুরূপ প্রয়োগের তুইটি দৃষ্টাস্ত বাংলায় দেখাও।

ক ] শিরংপীড়া ও পুরস্কার : পুরং + কার — পুরস্কার। ক, প, বা ফ পরে থাকিলে সাধারণত অ-কার বা আ-কারের পরস্থিত বিদর্গস্থানে 'স' হয়, কিন্তু 'শিরংপীড়া' স্থানে এই নিয়মের ব্যতিক্রম হয়। এথানে বিদর্গ স্থানে 'স' হয় নাই। [থ] কং প্রভায়রপে 'আ'-র প্রয়োগ : চল্+আ — চলা ; য়েমন, চলা-পথ। কাচ্+আ — কাচা ; য়েমন, কাচা-কাপড়। তদ্ধিত প্রভায়রপে 'আ'-র প্রয়োগ : বাঘ + আ — বাঘা ; য়েমন, বাঘা তেতুল ; হাত + আ — হাতা [ সদৃশ অর্থে] ; তদ্রপ—কেন্টা, বামনা, গোপলা, ইত্যাদি [ আনাদরে ]। [ গ ] সংস্কৃত বাক্যগঠনের আদর্শে 'তিনি উন্মাদ ইইয়াছেন' বাক্যটির শুদ্ধরপ হইবে 'তিনি উন্মন্ত হইয়াছেন' কিংবা 'তিনি উন্মাদগ্রন্থ ইইয়াছেন' কারণ, 'উন্মাদণ কথাটি বিশেষপদ, একটি রোগের নাম। ইহাকে বিশেষণে পরিণ্ড না করিলে 'তিনি' এই পদের বিশেষণ হইতে পারে না। 'শুভকার্য নির্বাহ ইইয়াছে' না লিবিয়া 'শুভকার্য নির্বাহিত হইয়াছে' লেথাই সমীচীন। এথানেও পূর্বোক্ত কারণ প্রমাজ্য। [ ঘ ] দারোয়ান, গাড়োয়ান—এথানে বাংলা 'বান্' ও বিদেশী 'ওয়ান'

প্রাণ্ট এক হতে। বিধাতে 

इ) বিজ্ঞাত—'বি' উপস্থতি বিপরীক্ষাক ও প্রিচ্ছা 

—এলানে 'বি' উপস্থতি নিকার্ক । । ১ ) বাক্ষাব্যক্ত , বাক্ষাব্যক্ত , বাক্ষাব্যক্ত হ 

ইত্যানি : ৬ 'ঘটনাতান, বাহে হলুন ইক্যানি । সমাসের আলোচন, নচনা

[ ১৬ ] নিছ'লখিত শক্ষ্ণলসমূহের মধ্যে চারিটির প্রেয়েগ ও অবের পার্থক দেখাইছ বাক্য রচনা কর :

পরস্ক, উপরস্ক, আন্তর্য, অধাং, উচ্চত্, উদ্ধৃত, রপেন, উন্পাদন . উপালে, উপাটিপ্, আবং, সংখ্যা; পরুষ, পৌতুসা; সংখ্যার, সংগ্রন, ভাতনাতি, ভাতস্থাতি ।

পরশ্বঃ সুমি কাজটি কবিলে তিনি কৃত্ব চট্টেন না, পরস্থ নিজেকে রাণ চ মত্ন বাব্রেন উপরস্থা হ কি মহামাদ মহাসানের গুড়ে চোর করেশ কাবন গুড় रहेता, घरणीय (हादांक एकार्या नान्धि निर्मय या, हेम्पद्ध व राह्य एक प्रस्पान eraturates feats, tagain 1998 47 1 19152 1880 18 18 184 1955 1915, 1916 1 টিতে ও কথাৰ বিক্রম চৰণ কৰা আমাৰ প্রেম বিষ্কৃত্তত সকৰ এই আৰ্থাই : এত মানে हैका व दर्भी भवत करिएम , काम व माद करा नाकाक माद परत हैमाह प्राप्त छेक छ । (कारक नाव किनात घा । अब व यर्थ थायान शाहर माट छेक्का: १डे काउनि पद कि वर्णम्माप्त १०६ किनाव कविष् १९ए४ ३५ १ १९४७ । **स्थितः** भूरदर ষ্টার পর অস্তায় জিল্লালা অলাব মনোর্বনলা দিন্যাপন করিছে জালিছেন। उक्तालम: ८६ भूग वात फेल्यालम कहा वाचाएतत सकासतते करूता । छेल्छेल् : मामरीय कह माउदार माण्ड तम कह लाईटमन, हे दाद कुछ छाल हहीएह डेल हेल. कृतिहा कत मिन्द्र तालित छिम् छिम् : कात मावाधिम प्रविधा दिम हिम् वृष्टि पहिराहि कार्य : प्रमुखनामन १६म ह पाल प्राप्त मृदाव्यामाम भारताविक १४ (भारत भरण्यतः मण्ड याच , मयरम् : ०००व वजावतः ७ छकान्यामेश्वरंत स्थला प्रतिहार विका है इहें कविकारि इक्सर्पन दूरभाशीन इहेबाइह । श्रेक्स : के हाद श्रक्त [ विकृत ] মাণ্ডরাং সকলেই বাজিক হইলেন **পৌরুষ: ঈ**খবচন্দ্র বিভাগোগ্রের চরিত্তন মাগে এমন একটি বলিন পৌক্র (পুঞ্চে চিত্ত উন্নয়, সাত্রন, পরাক্রম ) ছিল, যাতা তীনবাই শাংলীডবিরে বিবল্ট সংক্ষার: সভীলাতপ্রথা বল কবিয়া বাম্মেতেন ভিন্ত সমাজসংস্কার-এর ক্ষেত্রে ডিবাছরগার হাইরা আছে»। সংক্ষরণ : পুরুকটির ছিলীয় সংশ্বণু প্ৰয় সংশ্বণ্ডৰ সনেক আংশ পৰিবন্ধিত ইউমণ্ড। ভাতটাত: ভাতটাত মোল রাম একটা ক'ও বাধিকে বদকে। ভাতকাত: আমার মন আভ একেবারেই ভালে নেই, ভাভফাত কিচুই আমি গাবো না

### िक्ती प्रान्तराना कांक्षी लाल्य 'नाध्यम प्राप्त माय :

to applying the root of the first the Grand to the second to the second the property are asset to the second famous greens to the transfer PERSON IN THE CAPTER OF THE AREA erse as an an ist and the star of a con from form start . I was a property and a stage the throng from the total the the second of the Confirme of which we are a from a can be gar, we and and and and property was self a gradient to the state of the transfer of t Crash hands " ridt, a y 2

্ঠিচ নিয়লিখন অভব্যালের [Par of Words] মধ্য লংক্তির আর্থন পর্যালয় বাকা গঠন কর :

दिलाहे दिलाब्द , याचीन्त्रम् देणान्त्रम् च वर्षः वर्षव्यकः लाव्यः स्टिबः साह्यः साह्याः, विद्यः । साहतः स्टरः, त्योष्ट्रः, वर्षदृष्टमः, त्यावः देलाः पुर्वः

্নিপাতঃ এই শক্রর যদি নিপাত না ঘটে তাহা হইলে সকলেরই সর্বনাশ অনিবার্য। **নিপাতন**ঃ অম্বনিপাতনে [প্রক্ষেপণ] তিনি সিদ্ধহন্ত ছিলেন। **ত্মভিনিবেশ:** তাঁহার উপদেশগুলি অভিনিবেশ [ মনোযোগ ]-মহকারে প্রবণ কর, ইহাতে ভবিয়াতে তোমার মঙ্গল হইবে। **উপনিবেশ**ঃ উপনিবেশ [বিদেশস্থ আবাসভূমি-- colony ] স্থাপন করিতে না পারিলে সাম্রাভ্যবাদ কথনো প্রসারলাভ করিতে পারে না। প্রতিষ্ঠা ঃ শ্রীক্লফের বিগ্রহপ্রতিষ্ঠাকল্লেই এই মন্দিরটি নিমিত হইয়াছে। প্রতিষ্ঠান ঃ আমাদের দেশের শ্রমিকসংঘপ্রতিষ্ঠানগুলি আজ পর্যন্ত তেমন উন্নত হুইতে পারে নাই। পালন: তিনি তাঁহার প্রতিজ্ঞাপালনে দৃঢ়সংকল্প। প্রতিপালন ঃ পরের সস্তান হইলেও তাহাকে তিনি আপন সস্তানের মতো প্রতিপালন করিতে কোনোদিন কুণ্ঠাপ্রকাশ করেন নাই। স্থারাম ঃ কেবল ভোগ-বিলাস-আরাম মামুষকে কর্মবিম্থ করিয়া তোলে। বিরাম : বিরাম নাই, বিশ্রাম নাই, অক্লান্তভাবেই তিনি এই কাজটা করিয়া ষাইতেছেন। আসব: আসব [মছ] পান করিলে যে মততা জন্মায়, একথা কে না জানে ? আহব ঃ 'সংগ্রামদাধ অবশ্য মিটাব মহাহবে [ যুদ্ধে ] আমি তব।' কৌতুক ঃ কৌতুকহাস্ত সম্পর্কিত ৰবীন্দ্রনাথের প্রবন্ধটি সভ্যই চমৎকার। কৌতূহল ? বিজ্ঞানের স্প্রিমৃলে রহিয়াছে মান্তুষের কৌতূহলবৃত্তি। যাচক: শোনা যায়, কর্ণ এভবডো দানদীল ছিলেন, কোনো যাচক [প্রার্থী] কোনোদিন তাঁহার দার হইতে শৃত্তহন্তে ফিরিয়া যায় নাই। উপযাচক: চিকাগো-ধর্মসভায় বিবেকানন্দ আহুত হন নাই, কিন্তু উপ্যাচক [ বিনা-আহ্বানে যে কিছু বলিতে চায় ] হইয়া তিনি যে-বক্তৃতা দিলেন, তাহাতে শ্রোভ্যওলী মুহুর্তেই বিপায়-সচকিত হইয়া উঠিল।

[২৯] নিমোদ্ধত বাগ্ধারা ও প্রবচনগুলির [Idioms and Proverbs] মধ্যে পাঁচটির অর্থ বুঝাইয়া অর্থগোতক এক-একটি বাক্য

অঠারো মাসে বছর; একে মা মনসা তাতে ধ্নার গন্ধ: গাছেরও থায় তলারও কুড়ায়; গোড়া কেটে আগায় জল দেওয়া; ছুঁচ হরে ঢোকে ফাল হয়ে বেরোন; পাথরে পাঁচ কিল; যত গর্জে তত বর্ষে না; লক্ষ্মীর মা ভিক্ষা মাগে: কাঁটা দিয়ে কাঁটা তোলা; সোনা বাহির আঁচলে গেরো।

আঠার মাসে বছর: [ দীর্ঘস্ত্রতা ] তার মতো আরা মপ্রিয় মান্নযুকে কাজটি করবার ভার দিয়েছ—সে তো আঠার মাসে বছর গোণে; দেখো, কাজটি শেষ হতে কতদিন লাগে। প্রকে মা মনসা ভাতে ধূনার গন্ধ: [ যে যাহা অপছন্দ করে তাহাই করা ] ভট্টাচার্য-মহাশ্রের মতো নীতিবাগীশ লোক আর দিতীয়টি নেই, তার কাছে গিয়েছে ছেলেরা থিয়েটারের চাঁদা চাইতে—একে মা মনসা তাতে ধূনার গন্ধ।

গাছেরও খায় তলারও কুড়ায়: [ ছই তরফা লাভ ] রমেশবাবু মোটাবেতনে দীর্ঘকাল সরকারী চাকরি করলেন; তারপর পেন্সন নিয়ে যথন বেরিয়ে এলেন তখন নিজের বড়ো ছেলেটিকে তাঁর শৃন্ত আসনে বসিয়ে এলেন, অথচ ওই পদের জন্ত যোগ্যতর প্রার্থীর অভাব ছিল না। রমেশবাবু সেই জাতেরই লোক ধাঁরা গাছেরও খান তলারও কুড়ান। গোড়া কেটে আগায় জল দেওয়াঃ [ প্রথমে অবহেলা প্রদর্শন করিয়া পরে যত্ন লওয়া ] প্রথমে চেলেটার স্তশিক্ষার দিকে একেবারেই নজর দাওনি, এখন কুসলে পড়ে ছেলেটা গোলায় গেল বলে বুক চাপড়াচছ, আর তার চরিত্রসংশোধনের জন্ম প্রাণপাত করছ—কিন্তু গোড়া কেটে আগায় জন দিয়ে কী লাভ হবে ? ছুঁচ হয়ে ঢোকে ফাল হয়ে বেরোয়: [ সামান্ত প্রযোগস্থবিধাকে আশ্রয় করিয়া কালত্রমে সর্বগ্রাসী আধিপত্য বিস্তার করা; অথবা, প্রথমে মৌখিক বন্ধত্বে লোকের বিশাস উৎপাদন করিয়া সেই স্থযোগে অনিষ্ট্রসাধন করা ] তার মতো সাংঘাতিক চরিত্রের লোক খুব কমই আছে, ওকে বাডীতে স্থান দিও না—সবই ও করতে পারে, ছুঁচ হয়ে ঢুকবে ফাল হয়ে বেরুবে। পা**থরে পাঁচ কিল**ঃ পিথেরে কিল মারিলে তাহাতে পাথরের কিছুই হয় না, সেইরূপ যে প্রবল কেহুই সহজে তাহার কোনো ক্ষতি করিতে পারে না ] তার সঙ্গে লড়তে যেওনা—তারতো এখন পাথরে পাচ কিল-অবস্থা। যত গর্জে তত বর্ষে নাঃ [ অনেক সময় দেখা যায়, কোনো কিছুতে যেথানে বেশী আড়খব তা মোটেই স্থদস্যন্ত হয় না বা সাফল্যলাভ করে না] হরিবাবু খুব তর্জনগর্জন করে বলে গেলেন, লোকটাকে একবার দেখে নেবেন; কিন্তু আসলে লোকটার সামনে গিয়ে হৃটি কথা বলবার শক্তিসামর্থ্যও তাঁর নেই— মনে রেখো, যত গর্জে তত বর্ণে না। বিশ্বমীর মা ভিক্ষা মারেগ: [ অগাধ ঐশ্বর্ষ থাকা সত্ত্তে কোনো থেয়ালবশে দরিভ্জীবনযাপন করা ] বাঁড়ুজ্যেশায় টাকার উপর শুরে আছেন, অথচ নিজের ছোট মেয়েটির বিরের সময় চাঁদার খাতা নিয়ে পরের তুয়ারে তিনি ঘুরে বেড়ালেন – তাঁকে দেখে মনে হলো, লক্ষীর মা ভিক্ষা মাগছে। কাঁটা দিয়ে কাঁটা তোলাঃ [একজন অবাস্থিত ব্যক্তিকে দিয়ে আর-একজন অধাঞ্ছিত ব্যক্তির শত্রুতাসাধ্য করা ] জার্মানী আর রাশিয়া উভয়েই ব্রিটেনের শক্রু, কিন্তু গেল যুদ্ধের সময় কেমন কৌশলে রাশিয়াকে দিয়ে ব্রিটেন জার্মানীর সর্বনাশ ঘটাল—একেই বলে কাঁটা দিয়ে কাঁটা তোলা। কোনা বাহির আঁচলে গেরো: [বছমূল্য শ্রব্যের প্রতি দৃষ্টি না রাখিয়া সামাগ্য জিনিসের জন্ম অত্যধিক সভক মনোভাব প্রদর্শন কবা] তাঁর দেশের যত সম্পত্তি সাত ভূতে লুটে নিচ্ছে, দেদিকে যতুবাবুর থেয়াল নেই; কিন্তু কলকাতার দামান্ত ত্'কাঠা জায়গার জন্ত তিনি মামলা চালাচ্ছেন হাইকোর্ট পর্যস্ত—এ দেখছি, সোনা বাহির আঁচলে গেরো দেওয়ার মতো ব্যাপার।

[৩০] নিম্নলিখিত যুগাশকগুলির [ Pair of Words ] মধ্যে চারিটির অর্থগত পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর:

অবতরণ, অবতারণা; অধাসন, অধাশন; অনুনাসিক, উন্নাসিক; প্রেরণ, প্রেরণা; প্রশন্ত, প্রশন্তি; প্রয়োজন, প্রযোজনা; প্রবাদ, পরিবাদ।

**ুঅবতরণ:** [ অবরোহণ, নামা ] বৃক্ষ হইতে অবতরণকালে হঠাং তিনি আঘাতপ্রাপ্ত হইলেন। **অবতারণা:** [ প্রস্তাবনা, ভূমিকা ] বিশেষ কোনোকিছুর অবতারণা না করিয়াই তিনি তাঁহার মূল বক্তব্যটি সরাসরি পাঠকেব কাছে তুলিয়া ধরিয়াছেন। **অর্ধাসন:** [অর্ধেক আসন] পার্বতী উপস্থিত হইরা মহেশরের পার্বে অর্ধাসনে উপবিষ্টা হইলেন। অর্ধাশন: [ আধপেটা খাওয়া ] এই দরিদ্র বাংলাদেশে অধিকাংশ লোকই অধাশন-অনশনে দিনাতিপাত করে। অনুনাসিক: [নাকী] নাসিকার সাহায্যে উচ্চার্য বর্ণগুলিকেই অমুনাসিক বর্ণ বলা হইয়া থাকে। উ**ন্নাসিক:** [ নাক সিটকান ধাহার অভ্যাস ] কোনো লেখাই স্বরেশের পছন্দ হয় না , তার মতো উল্লাসিক-মনোবৃত্তিসম্পন্ন লোকের মনস্তৃষ্টিসাধন একরূপ অসম্ভব। **প্রেরণ**ঃ [পাঠানো] তোমার কাছে যে-চিঠিখানা আজ প্রেরণ করা হইল, সহসা তাহার জবাব লিখিতে ভুলিও না। প্রেরণা: প্রবৃত্তি-শক্তি ] ভাঁহার এই কবিতাটির রচনামূলে রহিরাছে গভীর অধ্যাত্ম-অন্তভূতির প্রেরণা। প্রশন্ত: [ উদার, চওড়া, বিস্তৃত ] বিভাসাগরের মতো প্রশস্তহদর ব্যক্তি দর্বদেশেই বিরশনৃষ্ট। প্রশান্তি: [ প্রশংদা ] 'উবশী' কবিতাটির মধ্য দিয়া রবীন্দ্রনাথ সৌন্দর্যের প্রশন্তিসংগীত উচ্চারণ করিয়াছেন। **প্রয়োজন**ঃ [ দরকার ] এই গৃহটির মেরামতকার্য-সম্পাদন করিতে হইলে অনেক টাকার প্রয়োজন। প্রযোজনা: [কোনো কাজ প্রথম হইতে শেষ পর্যস্ত সম্পাদন করা অর্থে ] তিনি রঙ্গমঞ্চে এই নাটকটির প্রযোজনা করিয়াছেন। প্রাবাদঃ [চলিত কথা, জনশ্রুতি, কিংবদন্তী ] প্রবাদ আছে, এই দীঘিটা নন্দীপুরের জমিদার খনন করাইয়া-ছिल्नि । श्रीतिवामः [ अभवाम, निम्मा ] 'महे, लाटक वल काना-भितिवाम, कानाव ভরমে হাম জলদ না হেরি গো, ত্যাজিয়াছি কাজরের সাধ।'

৩১: ক ] 'বিত্ত' শব্দের যোগে গঠিত, বাংলাভাষায় সচরাচর প্রচলিত, একটি শব্দের উল্লেখ ও অর্থনির্দেশ কর।

বাংলা 'মধ্যবিত্ত' কথাটি 'বিত্ত' শব্দের যোগে গঠিত হইয়াছে। সমাজে যাহারা ঐশ্বর্থনান ধনীও নয়, আবার একেবারে নিঃস্ব নরিদ্রুও নয়, এমন যে সম্প্রদায়, ভাহা-দিগকেই বলা হয় 'মধ্যবিত্ত'। ইহারা সাধারণত বুদ্ধিজীবী, এবং প্রধানত চাকুরীই ইহাদের জীবিকাসংস্থানের প্রধান সম্বন। [৩১:খ] 'তুমি এ বিষয়ে কোনো উচ্চবাচ্য করিও না'—এই বাক্যটিতে উচ্চবাচ্য' কথাটির মূলগত অর্থের সহিত ব্যবহারগত অর্থের কী সম্বন্ধ, তাহা বুঝাইয়া বল।

'উচ্চবাচ্য' শব্দটির মূলগত অর্থ হইতেছে উচ্ কথা বলা, চড়া কথা বলা। কিন্তু ভাহার ব্যবহারগত অর্থ হইল, টু-শব্দ না করা, একেবারে চুপ করিয়া থাকা।

[ ৩২ ] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো ছুইটির বৈয়াকরণিক বিশুদ্ধি ও প্রয়োগগত বৈশিষ্ট্যের বিচার করঃ

নিশ্চুপ, নির্দোধা, সকতজ্ঞ, প্রতিযোগাতা, নিরভিশর, দৈবাং।

নিশ্চ প: 'নিঃ' দংস্কৃত উপদর্গ, আর 'চুপ' শন্ধটি এদংস্কৃত কথা ; স্কৃতরাং এরূপ দ্মাদ সংস্কৃতভাষার নিয়মবিরুদ্ধ। তবে বাংলায় কথাটি প্রয়োগসিদ্ধ। তাহাতেও শকটিতে 'ভাব-প্রতায়ে'র লোপ হ্ইয়াছে বলিতে হইবে, অর্থাৎ 'নিশ্চুপত্ব' অর্থেই 'নিশ্চ্প' . নির্দোষী: নি: [নাই] দোষ ঘাহার, এইভাবে বছবাহি স্থাস করিয়া 'নির্দোষ' পদটি হয়। তাহার উপর আবার 'ইন্'-প্রত্যয় কর। নিশ্রায়েজন ও ইহাতে দ্বিকক্রিদোষ ঘটে। এই সম্পর্কে সংস্কৃত বিধিটি এইরূপঃ 'ন কর্মধার্যা নহবীয়ো বহুরীহিশ্চেদ্ অর্থপ্রতিকর : সক্কভক্তঃ এথানে 'ক্রভ্জা' কথাটাই প্রয়োজনীয় অর্থ তোদিত করে; স্থতরাং আবার 'সহ' [ স ]-এর সঙ্গে সমাস নিস্প্রয়োজন। ইহা 'মকতজ্ঞ' কথাটির বিপরীত বিধার প্রয়োগ করা হইয়াছে, কিন্তু প্রয়োগটি অন্তন্ধ প্রতিযোগীতা: প্রতিযোগিন্ [মূল কথাটি]+তা ্রপ্রতায় ] ['ন্' কারের লোপে ] প্রতিযোগিতা। স্বতরাং 'প্রতিযোগীতা' অন্তদ্ধই বলিতে হইবে। **নিরতিশয়**ঃ প্রয়োগ**ট** শুদ্ধ। সংস্কৃতে 'অতিশয়' কথাট বিশেয়, ষদিও বাংলায় বিশেষণক্ষণে ব্যবহৃত। তাই নিঃ [নাই] অতিশয় যাহা হইতে, এই অর্থে বহুত্রীহি সমাদে 'নিরতিশয়' [বিশেষণ ] পদটি সিদ্ধ হয়। रेদ্বাৎঃ দৈবাৎ কথাটির আনল অর্থ হইতেছে 'দৈবের ইচ্ছায়', অর্থাং যেগানে মান্ত্রের কোনো হাত নাই। কিন্তু সাধারণ প্রয়োগে অব্যয় শব্দরূপে 'অকন্মাৎ' বা কারণ না থাকিলেও যে কার্য হয় হয়, সেই অর্থেই ইহা প্রযুক্ত হইয়া থাকে। কথাটি শুদ্ধ।

[ ৩৩ ] নিমলিথিত যুগানাক্যাংশগুলির মধ্যে তিনটির প্রয়োগের অর্থগত পার্থক্য বুঝাইয়া দাও:

্ ] দিনে দিনে রোগ বাড়িতে লাগিল: দিনে দিনে পৌছান চাই।

[২] আমি মরতে এধানে এসেছি; আমি মরতে মরতে এধানে এসেছি। [৩]
তোমাকে সব জিনিস হাতে হাতে দেওয়া চাই; হাতে হাতে ফল পাবে। [৪]
আমি তাকে চোখে চোখে রাখি; চোখে চোখে ইসারা চলছে।

- [ > ] 'দিনে দিনে রোগ বার্চিতে লাগিল'—এথানে 'দিনে দিনে' বাক্যাংশের অর্থ হইল—একটির পর একটি, যতই দিন যায়। 'দিনে দিনে পৌছান চাই'—এথানে 'দিনে দিনে'র অর্থ সন্ধ্যা নামিবার পূর্বেই, বেলা থাকিতে থাকিতে।
- [ > ] 'অ'মি মরতে মরতে এখানে এসেছি'—এখানে 'মরতে মরতে' বাক্যাংশের অর্থ—আসার পথে নানারকমের অবর্ণনীয় তুঃথকষ্ট ভোগ করিতে হইয়াছে; পথে এত বিপদ দেখা দিয়াছে যে, প্রতিমৃহুর্তেই মৃত্যুর সম্ভাবনা ছিল। 'আমি মরতে এখানে এসেছি'—এন্থলে 'মরতে' কথাব অর্থ মরণ্যন্ত্রণা ভোগ করিতে, স্থতরাং এখানে না-আসাই ভালো ছিল।
- ্ ত বিষয়কে সব জিনিস হাতে হাতে দেওরা চাই'—এথানে 'হাতে হাতে' বাক্যাংশের অর্থ জিনিসটি উঠিয়া লইব'র কইটুকু পর্যন্ত না দিয়া; আরো সহজ কথায়, তুমি এত অলস যে, একটু নড়িয়াচড়িয়া বসিতেও তোমার কই হয়, সেজন্তই জিনিসটি একেবারে হাতের উপর তুলিয়া দেওয়া। 'হাতে হাতে ফল পাবে'—এথানে 'হাতে হাতে' কথার অর্থ অনতিবিলম্বে, কাজ্ঞটা সম্পাদন করিবার সঙ্গে সঙ্গেই।
- [ 8 ] 'আমি তাকে চোথে চোথে রাথি'—এথানে 'চোথে চোথে' বাক্যাংশের অর্থ হইল, তাহার সম্বন্ধে আমি এত সাবদান যে, তাহাকে এক মুহুর্তের জন্মপ্ত চোথের আড়ালে ঘাইতে দিই না—পাছে তাহাকে হারাই, তাহার কোনো অনিষ্ট হয়, এই আশন্ধায়। 'চোথে চোথে ইসারা চলছে'—এথানে 'চোথে চোথে' কথার অর্থ চোথের ইংগিতমর নিঃশব্দ ভাষার মাধ্যমে, দৃষ্টির প্রচ্ছন্ন সংকেতের সহায়তায়। চোথের দৃষ্টির সাহায্যেও মামুষ ভাবের আদানপ্রদান করিতে পারে।
- [ ৩৪ ] নিমলিখিত বাগ্ধারাগুলির [ idioms ] মধ্যে চারিটির অর্থ বুঝাইয়া এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

ডালভাঙা কোশ ; কলুর বলদ ; চিনির বলদ ; বাঘের ত্ধ ; যথের ধন ; বিজুরের ফুদ ; রাবণের চুক্তা।

ভালভাঙা কোন: ভির্মঃ খুব দরের পথ বুঝাইতে এই বাগ্ধারাটির প্রবেংগ হয়। শুনা ধার, খুব আগে নাকি লোক সবৃত্ব পাতাসমেত একটি গাছের ডাল হাতে লইয়া পথ চলিতে চলিতে ওই ডাল এবং ডালটির পাতা যেথানে একেবারে শুকাইয়া যাইত, সেথান পর্যন্ত পথের দ্রুত্বের পরিমাণ ধরা হইত এক ক্রোশ অর্থাং ছই মাইল। বলা বাহুল্য, ছুই মাইল পথ অতিক্রম করিলে পাতাসহ ডালটি শুকাইয়া কাঠ হইয়া যায় না—ইহার জন্ম বহুদ্র পথ অতিক্রমণের প্রয়োজন। বাক্য রচনাঃ তারা হাঁটছে তো হাঁটছেই, পথ আর ফ্রোয় না; সেজন্ম তাদের মধ্যে একজন বিরক্ত হয়ে বল্লে, এ দেখতি ডালভাঙা কোশ, অন্ত পাওয়া ষায় না। কলুর বলদঃ

্ব্রিখ: পরাধীনভাবে, অক্লান্ত পরিশ্রমে, কেবল ক',জ করিয়া যাওয়া—যেমন করিয়া কলুর বলদ চোথে ঠুলিবাধা অবস্থায় কলুর স্বার্থেই দিনরাত ঘানি টানিয়া চলে ] বাক্য রচনাঃ 'মা আমায় ঘুরাবি কত, কলুর চোথঢাক। বলদের মত।' **চিনির বলদ**ঃ [ অর্থঃ নিজেকে বঞ্চিত করিয়া পরের স্বার্থে যে শুধু খাটিয়া মরে তাহাকেই বলা হয় চিনির বলদ; বলদের পিসে চিনির বস্তা চাপাইয়া দেওয়া হয়, সে উহা বহন করে, কিন্তু চিনির স্বাদ হইতে বলদ একেবারেহ বঞ্চিত] বাক্য রচনাঃ রামবাবু ব্যাঙ্কের ক্যাশিয়ার, দকাল হতে সন্ধ্যে প্যস্ত কত টাকা মাডাচাডা করছেন; অথচ অতি সামাত তার বেতন, ওতে মাসের পনেরে। দিনও তার চলে না--রামবাবুর ভাগ্য চিনির বলদের মতোই বটে! বাঘের স্ত্র্য: [ খুব ত্প্পাণ্য সামগ্রী বুঝাইতে এই কথাটির প্রয়োগ হয়—বাঘের ছব পাওয়া সহজ কথা নয়] বাক্য রচনাঃ টাকা থাকলে কী না হয় - এ দিয়ে জ্পাপ্য বাঘের ত্বও সহজ্প্রাপ্য হয়ে ওঠে। যথের ধন [ অতিশয় ঞুপণ তথা হাদয়হীন ব্যক্তির সম্পদ বুঝাইতে এই বাগ্ধারাটি প্রযুক্ত হয়।] যতু মুখুজ্যে তেজারতি-ব্যবসায়ে কত টাকা রেজিগার করলেন, অথচ তার বড়ো ছেলেটি তু'মাস ধরে রোগে ভূগে বিনা-ওষ্ধে মার। গেল; বাপ হয়ে যত্ ম্থুজ্জে একটি প্রসাও ছেলের জন্মে থরচ করলেন না। এ ভাবে যথের মতো বন আটকিয়ে রেথে কী লাভ- সদ্বায়েই তো টাকার সার্থকতা। **/বিত্নরের ক্ষুদ** ঃ [ শ্রদ্ধাসহকারে সামান্ত দানকেই বলা হয় বিভূরের শুদ। 📗 বাক্য রচনাঃ দয়া করে গরীবের বাড়ীতে পায়ের ধুলো দিয়েছেন, সামাশ্র আমার আয়োজন—বিহুরের ক্ষুদ গ্রহণ করলেই আমি নিজেকে কুতার্থ মনে করবো। , রাবণের চিতা: [ অনির্বাণ ছঃসহ শোক বুঝ।ইতে এই কথাটির প্রয়োগ হয় ] বাক্য রচনাঃ বিধবার একমাত্র সন্তানটি মারা গেলে পাড়াপড়শীরা তাঁকে সাখনা দিতে এলেন; তথন পুত্রশোকাত্র মাতা বললেন, 'বুকে রাবণের চিতা জলছে, এ আগুন নিভবার নয়—আমায় তোমরা আর সাস্থনা দিও না।'

[৩৫] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটিতে সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক শব্দের পুনরাবৃত্তির বিশেষ অর্থ বুঝাইয়া দাওঃ

তুলতুলে; কাঁদকাদ, রাজারাজড়া; থাঁ-খা: পূজাআচ্চা; টাকাটাকা [করিয়া পাগল হইয়াছে]; শাতশীত [করিতেছে]; গরম-গরম [থাওয়া উচিত]; সকাল-সকাল [শুইবে]; শুরে-শুয়ে [বাতে ধরা]।

তুল্তুলে: 'তুল্তুলে'—এই ধ্বন্তাত্মক শব্দটি [ অধ্বনিবাচক বিক্নত দ্বিদ্ধ ] হাইপূইতা তথা কোমলতার (তুলার মতো) ভাব ছোতিত করিতেছে . যেমন, শিশুটির
হাতপাগুলি কেমন নরম তুল্তুলে! কাঁদকাঁদ : যেমন, ছেলেটি আসিরা 'কাঁদকাঁদ'
গ্লায় বলিল—এথানে ঠিক ক্রন্দন বুঝাইতেছে না, কিন্তু কান্নার ভাব আছে, এখনই

হয় তো চোখের জল ঝরিয়া পড়িবে । খাঁ-খাঁ ঃ এই ধ্বন্থা গ্লুক শিক্ষিক শক্ষির ছারা বিরাট শৃহ্যতার ভাব বুঝাইতেছে । যেমন, লোকজন কেউ নেই, বড়ো বাড়ীটা একেবারে থাঁ-খাঁ করছে । পুজাআচ্চা ঃ যেমন, 'পৃজাআচ্চা' সেরে ভবে তিনি থেতে যাবেন—এখানে এই ভিন্ন শব্দের যুগ্ম প্রয়োগের ছারা মূল শব্দ 'পৃজা' ব্যাপকতা ও পূর্ণভালাভ করিবাছে । 'পূজাআচ্চা' বলিতে পূজা ও ইহার আহ্মধিক উপাদনা ইত্যাদি কর্ম বুঝায় । টাকাটাকা ঃ মেমন, লোকটা 'টাকাটাকা' করিয়া পাগল হইয়া গেল ; এখানে 'টাকাটাকা' কথাটির পুনরারত্তি তীত্র আকাজ্কা ভোতিত করিতেছে । শীত-শীত ঃ যেমন, আমার গা কেমন 'শীত-শীত' করছে—এখানে 'শীত-শীত' কথার অর্থ কিমং শীতের ভাব । গরম-গরমঃ যেমন, 'গরম-গরম' ভাত থাওরা ভালো—এখানে গরম বলিতে খুব গরম বুঝাইতেছে না, ষভটুকু গরম থাকিলে আরামে খাওয়া ঘায়—ততটুকু গরম ব্যাইতেছে । সকাল-সকাল ঃ যেমন, আজ ভোমার শবীর ভালোনেই, 'সকাল-সকাল' শুয়ে পড়বে—এখানে 'সকাল-সকাল' কথার অর্থ বেশী রাত না করিয়া, ভাড়াভাড়ি । শুরে-শুরে ঃ অসমাপিকা ক্রিয়ার দিয় প্রয়োগের ছারা শোয়া-কার্যটির জনবচ্চিন্নভার ভাব বুঝাইতেছে ; শুধু 'শোয়া' কথাটির মধ্যে উক্ত একটানা-ভাব নাই ।

[৩৬] -টি, -টা; -খানি, -খানা; -টুকু, -টুকুন; -গাছি, গাছ।; প্রভৃতি নির্দেশাত্মক বা খণ্ডস্টক অব্যয়ের প্রয়োগের বিভিন্ন অর্থ ও উপলক্ষ্য উদাহরণসাহায্যে পরিক্ষুট কর।

-টি, -টা, -টুকু, -টুকুন নির্দেশাত্মক প্রত্যয়। এগুলি সাধারণত বিশেষ এবং কোনো কোনো স্থলে বিশেষণ ও সর্বনামের সহিত প্রযুক্ত হইয়া থাকে। ইহাদের প্রয়োগের দারা বস্তু, বস্তুর সংখ্যা বা পরিমাণ স্থনিদিষ্ট হয়। ইহারা পদের সহিত যুক্ত হইয়া বস্তুর রূপ, গুণ প্রস্তৃতি বা উহার সম্বন্ধে বক্তার মনোভাবের ইংগিত দেয়। ওক্টর স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় এইসব প্রতারের [এবং শব্দ ও শব্দাংশের] নাম দিয়াছেন 'পদাপ্রিত নির্দেশক'। '-টি' সাধারণত স্থেহের ভাব, ভালো ধারণার ব্যঞ্জনা বহন করে। যেমন, ছেলেটি যেমন বৃদ্ধিমান, তেমনি অতিশব্দ ভদ। কিন্তু, ছেলেটা ভারি পাজী। লোকটি বড়ো শান্তশিষ্ট। কিন্তু, লোকটাকে দেখলে আমার গা জলে যায়, তার তঙ্টা দেখ না কেমন! বালিকার গায়ের রঙ্টি চাঁপাফুলের মতো। অবশ্র '-টা' প্রতার যে দব সময় মন্দের ভাব বা অবজ্ঞার ভাব গোতিত করে তাহা নয়, ইহার প্রয়োগে স্থেহের ভাবন্ত ব্যঞ্জিত হইতে পারে। যেমন, ছেলেটার জন্ত আমার মন কেমন করে। '-টি' ও '-টা' কথনো কখনো সংখ্যা বা পরিমাণবাচক বিশেষণের সহিত্রও প্রযুক্ত হয়। যেমন, একাছ একজনের নয়, এর জন্তে

তি**নটি** অথবা **তিনটা** লোকের দরকার। কোনো কোনো স্থলে ইহাদের বিশেষণীয় বিশেষণ বা ক্রিয়াবিশেষণের ভাষ প্রয়োগও দেখা যায়। যেমন, তাকে যতটা বৃদ্ধিমান মনে কর, ততটা বৃদ্ধিমান সে নয়।

'টুকু' ও '-টুকুন' পরিমাণ বুঝাইবার জল বিশেয়ের সহিত অথবা পরিমাণ-বাচক বিশেষণের সহিত প্রযুক্ত হয়। যেমন, **এইটুকু** তো পথ, হেঁটে যেতে কতক্ষণই-বা লাগবে ? শীগগির **তু**শটু**কু** থেয়ে নাও। সে এত অম্বস্থ, **এইটুকুন** জল পর্যন্ত গিলতে পারছে না। **ত্রধটুকুন** থেয়ে নাও তো বাবা, তা না হলে সারাটা দিন থাকরে কেমন করে? '-টুকু' এবং '-টুকুন'-এর মধ্যে পার্থক্য নির্ণয় করা কঠিন। ভবে সাধারণভাবে বলা যায় '-টুকুন' কোমলতার বা স্নেহের ভাব ব্যঞ্জিত করে। যেমন, এইটুকুন তুধও যদি থেতে না চাও তবে অন্তথ ভালো হবে কী করে ?

সক্ন ও লম্বা জিনিসের নির্দেশের ক্ষেত্রে যে-জিনিস একট ছোট তাহার সম্পর্কে 'গাছি', এবং যে-জিনিস একটু বড়ো তাহার সম্পর্কে 'গাছা' প্রয়োগ করা হয়। যেমন, লাঠিগাছা কোথায় গেল ? ছড়িগাছি কোথায় ফেললে ? একগাছি চুল ; এক গাছি মালা; 'ফুলের মালাগাছি বিকাতে আদিয়াছি'। 'গাছি'র প্রয়োগে ভাবের কোমলতা বা মৃত্তাও গোতিত হয়; 'গাছা'র প্রয়োগের মধ্যে অনেক সময় বিরক্তির ব্যঞ্জনা থাকে। যেমন, তোমার যেমন কাণ্ড, **একগাছি** নয়, **এ**কেবারে ছয়গাছা চড়ি কিনে বসেছ!

'থানি' ও 'থানা' অংশ বা থওবাচক প্রত্যেয়। যেমন, 'কুফপক্ষে **আধখানা চাঁদ** डिंग्रेला অনেক রাতে।' বোমা পড়ে বাড়ীটি একবারে ধূলিসাৎ হয়ে গেছে, ইটের একখানি টকরোও পাওয়া গেল না। এ তুইটি দুষ্টান্তে 'আধখানা' এবং 'একখানি' অংশকে বুঝাইতেছে। কিন্তু অনেকক্ষেত্রে এ ছটি প্রত্যায় সমগ্র জিনিসটিকেই বুঝাইবার জন্ম প্রয়ক্ত হয়। বেমন, 'একখানি ছোট ক্ষেত আমি একেলা'। "শুনি রাজা করে. 'বাপু, জান তো হে, করেছি বাগানখানা'।" এই প্রত্যয়গুলি ঠিক কী **অর্থে প্রয়ক্ত** হয়, তাহা স্থনিৰ্দিষ্টভাবে বুঝাইয়া বলা সহজ নয়। কোনো কোনো স্থলে স্থল পদাৰ্থ নয়, অন্তত্তব্যোগ্য বস্তু বুঝাইতে 'খানি'র প্রয়োগ হয়। ষেমন, 'সকলি করেছি দান, কেবল সরমখানি রেখেছি।' স্থনীতিকুমার বলেন: টা, টি, টুকু, টুকুন, খানা, খানি প্রভতির দ্বারা বস্তুর আকার বা প্রকৃতি সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ ইংগিত থাকে। টি, থানি, গাচি প্রভৃতির দ্বারা বস্তুর হ্রম্বভাব এবং ইহার প্রতি বক্তার আদর জ্ঞাপন করা চইয়া থাকে।

[৩৭] নিম্নলিখিত বাক্যগুলির মধ্যে যে-কোনো চারিটিকে পরীক্ষা করিয়া, তাহাদের ভিতরে ভাষাপ্রয়োগের বিশিষ্ট রীতিগত [idiom]

কোনো ত্রুটি লক্ষ্য করিলে, তাহার সংশোধন কর:

- ( / ॰ ) দেখে শুনে মনে করেছিলুম লোকটা থ্বই বার্মিক, এখন দেখছি একটি বাশবনের বাধ।
- ( ৮০ ) কত দেশ, কত তীর্থ ঘুরিলেন,—কিন্তু কট হলরের মান্তব তো পাইলাম না।
  - (১০) তুমি যে একেবারে ঘিয়ের পুতুল হে. এইট্রু রোনের তাপেই অভির!
  - ( া ) দেখলেই বেশ বোঝা যায়, এ অতি অপক হাতের ক'জ
  - ( 1/০ ) প্রেমগঙ্গা আজ এমন করিয়া উদ্বেল হইল কেন ?
- (। 🗸 ॰ ) এই সামায় ব্যাপারটাকে তিনি অভ্তভাবে বাড়িয়ে তুলেছেন, একেবারে যেন এই টুকু সরবেকে তাল করে তোলা।
- ( 120 ) তাঁর সব ছেলেই কৃতী; একছেলে সাহিত্যিক, একছেলে বড়ো চাকুরে, একছেলে বৈজ্ঞানিক—আকাশে যেন স্থের মেলা বদে গেছে।
  - ( /o ) দেখে শুনে মনে করেছিল্ম···একটি তুলসীবনের বাঘ।
  - ( do ) কত দেশ, কত তীর্থ··কই মনের মানুষ··না।
  - (১০) তৃমি যে···ননীর পুতৃল...অন্থির।
  - (10) দেখলেই বেশ বোঝা যায়, এ অতি কাঁচা হাতের কাজ।
  - ( 1/০ ) প্রেম্যমুনা আজ এমন করিয়া উদ্বেল হইল কেন ?
  - (।%০) এই সাম'ল ব্যাপারটাকে...এইটুকু তিলকে তাল ক'রে তোলা।
  - ( 1৩০ ) তাঁর দব ছেলই ক্নতী --- যেন **চাঁদের মেলা** [ হাট ] বদে গেছে।

[৩৮] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো তিন যুগলের অন্তর্গত প্রায়-সমোচ্চারিত শব্দদ্যের অর্থের পার্থক্য বুঝাইয়া দাওঃ

শঙ্কর, সঙ্কর : শক্ত, সক্ত ; শারদা, সারদা ; সর্গ, স্বর্গ ; চ্যুত, চূত ; আহত, আহত।

শঙ্কর — মহাদেব; সঙ্কর — মিশ্রণ। শক্ত — সমর্থ; সক্ত — অম্বরক্ত। শারদা — তুর্গা; দারদা — দরস্বতী। দর্গ — মহাকাব্যের অধ্যায়; স্বর্গ — দেবলোক। চ্যুত — ভ্রষ্ট, চূত — আয়া আহত — যাহা [অগ্নিতে] আহতি দেওয়া হুইয়াছে; উৎস্গীকৃত; আহত — আমন্তিত।

্রি৯) নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো প<sup>\*</sup> চিটির বিপরীতার্থক শব্দ লেখ ও তাহা দিয়া বাক্য রচনা কর:

জন্ম, তথা, বহা, আবোহণ, সুধা, সহযোগী, গৌরব।
জন্ম—ক্ষাবর: প্র:চ্য নমাজ ক্ষাবর, পাশ্চান্তা নমাজ জন্ম

তথী—স্থলা; স্থলাজী: স্থলা [ পুলাজী ] ফহিলাটি দীর্ঘ ভ্রমণে ক্লাস্ত হইয়া পড়িলেন।

ব্য – **গৃহপালিত : সভ্য : গৃহপালিত** পশু বনপশু অপেক্ষা তুৰ্বল , আজকাল অনেক বন্যজাতি **সভ্য হ**ইতেছে।

আন্তেত্য — আনুরোহণ: পর্যক্তি আনুরোহণ করা অভিশ্যু ক্লেকর।
স্বা—বিষঃ মগপানে অভ্যাপ ব্যক্তি নিজেদের অজ্ঞান্সারে প্রভাত বিষ্
পান করে।

নহয়োগাঁ—প্রতিযোগী: সেই পরীক্ষায় রাম আমার প্রতিযোগী চিল। গৌরব—**লাঘন ; অগৌরন :** চঃখীন ডঃগভাব হিনি **লাঘন** করেন তিনি মহামুভব। সহস্তে হলকধণে কোনো অগৌরব নাই।

দ্বিরা ও 'অন্তাবর', 'অগোরন' প্রছতি নঞ্তংপুরুষ-সমাসনিম্পন্ন পদগুলি বিপরীতার্থক শব্দ হুইলেও প্রীক্ষার এই প্রকার বিপ্নীতার্থক শব্দ না লেখাই বাস্থনীয়।

[৪০] দেখা, শোনা, পড়া, বহা, ফলা, চলা, দেওয়া—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটি হইতে প্রয়োজক ধাতু নিষ্পন্ন কর, এবং তাহা দিয়া এক একটি বাক্য রচনা কর।

দেখা—দেখান ঃ লোকটি ছবি **দেখায়**।

শোন:—শোনানঃ তিনি প্রত্যহ ভাগবত পাঠ করিয়া শোনান।

পড়া-পড়ান ঃ রামবার আমানের ইতিহাস পড়ান।

বহা — বহান ? লোকটা একেবারে রক্তগন্ধা বহাইয়। দিল

ফলা – ফলান ঃ ভালো চাষী ক্ষেতে প্রচুর ফসল ফ**লায়**।

চলা—চলান ; চালান ঃ মা থোককে হাতে ধরিয়া চালাইতেছেন। মোটরচালক ফ্রতবেগে মোটর চালাইতেছে।

দেওয়া — দেওয়ানঃ মা থোকার হাত দিয়া অসহায় ভিক্কটিকে ভিক্তা দেওয়াইতেছেন।

[৪১] থানাপুলিস, হুংখভাতে, ঘরপাল্যনো, বাটাভরা, ঘরপিছু, অতিমানব, ভ্রাতুপ্তা, ভুক্তাবশেষ—ইহাদের মধ্য হইতে যে-কোনো পাঁচিটি সমস্তপদের ব্যাসবাক্য বল এবং উহাদের লইয়া বাক্য রচনা কর।

থানাপুলিশ –থানা ও পুলিশ: পাড়াপড়শীর সঙ্গে মারামারি করে এ বরুষে 
ধানাপুলিশ করতে পারব না ৷

তুধেভাতে—তুধে ও ভাতেঃ 'আমার সস্তান যেন থাকে **তুধেভাতে**।'

ঘরপাল'নো—ঘর থেকে পালানো: **ঘরপালানো** ছেলেকে ঘরম্থো কবা সোজানয়।

বাটাভরা—বাটায় ভরা: 'বাটাভরা পান দেব, গাল পূরে থেও।' ঘরপিছু—ঘরে ঘরে: এবার পূজার ঘরপিছু পাঁচ টাক। করে চাঁদা পড়েচে।

অতিমানব—মানবকে অতিক'ন্ত: এই ভারতে কত মহামানব, কত আতমানব, কত দেবমানব জন্মগ্রহণ করিয়াছেন।

ল্রাতুপ্র—লাতুঃ পুত্রঃ **লাতুপুত্তকে** তিনি নিজ সন্তানের স্থায় প্রতিপালন করিতেছেন।

ভুক্তাবশেষ—ভুক্ত হইতে অবশেষ : দরিত্রগণ কি চিরকালই ধনীর **ভুক্তাবশেষ** গ্রহণ করিয়া জীবিত থাকিবৈ ?

[৪২] সাক্ষর, স্বাক্ষর; সার্থ, স্বার্থ; সন্থ, সন্ম; সম্প্রতি, সম্প্রীতি; বিষ, বিস; অবদান, অবধান; অবিরাম, অভিরাম—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটি শব্দযুগোর পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর।

সাক্ষর—অক্ষরজ্ঞানসম্পন্ন: ভারতবর্ষে শতকরা দশুজন মাত্র **সাক্ষর**, বাকি সকলেই নিরক্ষর।

স্বাক্ষর—সহি; দত্তথত: দলিলে তাহার নাম স্বাক্ষর হয় নাই।

শার্থ-সমূহ: প্রয়োজন হইলে কবি**সার্থ** দেশদেবায় আজুনিয়োগ করেন।

স্বার্থ—আত্মপ্রান্তন: আজকাল বিনাস্বার্থে কেন্ট কাহারো উপকার করে না।

নত্ত—তথনিঃ অধর্মের ফল **সত্তই** ফলে।

সন্ম-গৃহ: নবনির্মিত রাজ**সল্মে** তিনি আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছেন।

সম্প্রতি - অধুনা: সম্প্রতি রাজা স্বহস্তে শাসনভার গ্রহণ করিয়াছেন।

সম্প্রীতি—সমাক্ প্রীতি বা প্রণয়ঃ তাহাদের উভয়ের মধ্যে বিশেষ **সম্প্রীতি**বিশ্বমান।

বিষ—গরল: 'কী ঘাতনা বিষে বুঝিবে দে কিসে?

বিস-মূণাল: শকুন্তলার হস্ত হইতে বিস-বলঘ্ খালিত হইল।

স্বদান-শংকর্ম: মহারাজ, ইন্দ্র আপনার **অবদান**-পরস্পরায় বিশ্বেত হইয়াছেন।

অववान—मरनार्याण: तांकन्, এই मीरनत वांका **अवधान** ककन।

অবিরাম—অবিশ্রান্ত: 'নৃত্য ও গাঁত চলে অবিরাম'।

ছভিলাম---স্থন্দর; মনোহর: 'নহনের অভিরাম বালকের রূপ'।

[৪৩] নিমের যে-কোনো পাঁচটি শব্দ কী করিয়া গঠিত হইল তাহা বল: ফেনিল, মহত্ব, বাড়ন্ত, রোরুভ্তমান, বর্তমান, সর্বথা, পাশ্চান্ত্য ও বৈমাত্রেয়।

কৈনিল—( ফেন আছে যাহার ) ফেন + ইল্ ( ইলচ্ )।
মহন্ত —( মহতের ভাব ) মহৎ + ব'।

বাড়ন্ত-' বাড়িতেছে যাহা ) বাড় + অন্ত।

রোক্রজমান—( অভান্ত বা পুনংপুনং রোদন করিভেছে ) কদ্+ ষঙ, +
শানচ্ ( শান, মান )।

বর্তমান—(বাহা আছে) রুং + শানচ (শান, মান), অথবা, বর্ত + ' মান।

সर्वथा—( मर्व अकारत ) मर्व+था ( थान् )

পা**শ্চান্ত্য** — ( পশ্চাং ভব বা ছাত ) পশ্চাং + তাক্।

বৈমাত্রেয়-( বিমাভার পুত্র ) বিমাত + ঢক্ ( ফের, এর )।

[৪৪] কৃং ও তদ্ধিত প্রতায়ের পার্থক্য কী ? তিনটি কৃৎ প্রত্যয়ের গাম কর ও কৃদন্ত শব্দ প্রয়োগ করিয়া বাক্য রচনা কর।

ধাতুর উত্তর যে প্রত্যের যুক্ত হয় ভাহার নাম কুৎ, এবং শব্দের উত্তর যে প্রত্যের মুক্ত হয় তাহার নাম তদ্ধিত।

তিনটি ( সংস্কৃত কুৎ ) প্রত্যয় : ক্র, অনট, ঘঞ্।

গম + জ = গত। 'একে কৃষ্ণপক্ষ নিশি প্রহরেক গাড'।

म्म + अम्हे = मर्नम। आश्मात म्म्मनाट पण श्रेनाम।

পঠ্+ ঘঞ্ = পাঠ। বালকটির **পাঠে অ**নুরাগদ নি প্রীত হইলাম।

তিনটি ( বাংলা ) কুৎ প্রত্যয়: অস্ত, অন, আই।

চল্+ অস্ত = চলস্ত। **চলস্ত** ট্রামগাড়ী হইতে কলাপি নামিবাব চেটা কবিও না।

নাচ, + অন = নাচন। 'গুরে ভোদড় ফিরে চা, পোকার **নাচন** দেখে যা।'

লড় + আই = লড়াই। এবার জোর **লড়**।ই বেধেছে।

[১৫] নিমের যে-কোনো পঁ:১টি শব্দে কী সমাস হইয়াছে তাহা লেখ এবং শব্দগুলি দিয়া এক-একটি বাক্য রচনা করঃ জারিজুরি, ভাগবাঁটোয়ারা, ষুন্ধোত্তর, কোপবহ্নি, কানাকানি, জনগণ-মন-অধিনায়ক, শোকাকুল, স্বর্ণাক্ষর।

জারিজুরি—জারি ও জুরি (বিকার শব্দের সহিত দ্বন্দ সমাস)। আমার কাছে তোমার কোনো জারিজুরি খাটবে না।

ভাগবাঁটোয়ার।—ভাগ ও বাঁটোয়ারা ( সমার্থক ঘন্দ )। আমাদের বিষয়সম্পত্তির ভাগবাঁটোয়ারা এথনপ্র হয় নাই।

ষুদ্ধোত্তর—বৃদ্ধ হইতে উত্তর (পঞ্চমীতংপুরুষ)। **যুদ্ধোত্তর** পৃথিবীতে অন্ন-সমস্তাই প্রধান সমস্তা হইয়া দাড়াইয়াছে।

· কোপবহ্নি—কোপরূপ বহ্নি (রূপক কর্মধারয়)। দ্রৌপদীর অপমানে ভীমের কোপবহ্নি প্রজ্ঞালিত হইল।

কানাকানি—কানে কানে যে কথা ( ব্যতিহার বহুত্রীহি )। পরীক্ষাগৃহে বিসিয়াও ছেলেরা কানাকানি করিতেছে।

জনগণ-মন-অধিনায়ক—জনের গণ = জনগণ (৬টাতৎ), জনগণের মন = জনগণমন (৬টাতং), তাহার অধিনায়ক (৬টাতং) = জনগণ-মন-অধিনায়ক। 'জনগণ-মন-অধিনায়ক, জয় হে ভারত-ভাগ্য-বিধাতা।'

শোকাকুল—শোকের দারা আকুল ( তৃত্বীয়া তৎপুরুষ )। শোকাকুল পিতা করুণ স্বয়ে বিলাপ করিতেছেন।

স্বর্ণাক্ষর—স্বর্ণময় অক্ষর (মধ্যপদলোপী কর্মধারয়)। স্বাধীনভার ইতিহাসে তাঁহার নাম **স্বর্ণ ক্ষিরে** লিথিত থাকিবে।

[৪৬] চৈনিক, সার্বজনীন, শ্রীমন্ত, বিবিয়ানা, এমনতর, চালবাজী, নকলনবিশ, রোমশ—ইহাদের মধ্য হইতে যে-কোনো পাচটি শব্দের ব্যুৎপত্তি নির্ণয় কর।

চৈনিক—( চীন সম্বন্ধীয় ) চীন + ফিক ।
সার্বজনীন—( সর্বজনে সাধু ) সর্বজন + ঘঞ্ (ঈন)।
শ্রীমন্ত—( শ্রী আছে যার ) শ্রী+ মন্ত।
বিবিয়ানা—( বিবির অভ্যাস বা শাল ) বিবি + আনা।
এমনতর—( প্রকার অর্থে ) এমন+তর।
চালবাজী—( প্রসারে, বা 'শাল' অর্থে ) চাল + বাজী।
নকলনবিশ—( 'লেথক' অর্থে ) নকল + নবিশ।
রোমশ—( অন্ত্যর্থে ) রোম + শ

#### বি-এ বাংলা ব্যাকরতের প্রশ্নোতর

### [১] নিমোদ্ধত বাক্যগুলিকে একটি বাক্যে পরিণত কর:

ক্র "দেই রজনী শুলজ্যোৎসাপ্লাবিত ছিল। উহা রজনীগন্ধা, চম্পক, পারুল এবং কুন্দকুত্বমে ভূষিত ছিল। উহা বছত্বহুংসমাগমে ম্থরিত ছিল। সেই রজনী আমাদের স্থৃতিপথে চিরদিন বিরাজিত থাকার যোগ্য।"

সেই গুল্লজ্যোৎস্মাপ্নাবিত, কুন্দ-চম্পক-পাঞ্চল-রজনীগন্ধা-কুস্তমভূষিত, স্থহংসমাগমম্থবিত রজনী আমাদের চিরম্মরণীয় হইয়া থাকিবে।

[ থ ] ''সে ছেলেটি বেশী কথা বলে না। দিবারাত্র অপর ছেলেরা তাহাকে বিরক্ত করিত। এজন্ম আমার বড়ো কট্ট হইত।''

অপর ছেলেরা দিবাবাত্র সেই মিতভাষী ছেলেটিকে বিরক্ত করিত বলিয়া আমার বড়ো কষ্ট হইত।

[২] নিমোদ্ধত অংশটিকে শুদ্ধ করিয়া লেখঃ

ক। "দে ক্রমাগত লিথিয়া যাইতেছে, পত্রে পত্রে শত শত বর্ণ শুদ্ধি ঘটিতেছে; তথাপিও দে এত অসাবদান যে, তংপ্রতি তাহার দৃষ্টি নাই। তাহার মাতা নিতান্ত তুরাবস্থা ও অনাটনের মধ্যে পুর্দের ব্যয়নির্বাহ করিয়াছেন, কিছ তাহার ত্রাদৃষ্ট্রশত এতগুলি পুর্দের মধ্যে একটিও মানুষ হইল না। এই অবস্থায় তাহার সমস্ত আশাভ্রদা আকাশকুস্থমের মতো নিবিয়া গেল।"

সে ক্রমাগত লিথিয়া যাইতেছে, পৃষ্ঠায় পৃষ্ঠায় [ ছত্রে ছত্রে লিখিলেও চলিতে পারে ] শত বর্ণাশুদ্ধি ঘটিভেছে; তথাপি সে এত অসাবধান যে, তাহার প্রতি তাহার দৃষ্টি নাই। তাহাদের মাতা নিভাস্ত ত্রধহাও অনটনের মধ্যে পুত্রদের প্রতিপালনের বায়নিবাহ করিয়াছেন, কিন্তু তাহার ত্রদৃষ্ট্রশত এতগুলি পুত্রের মধ্যে একটিও মান্ত্র্য হইল না। এই অবস্থায় তাঁহার সমস্ত আশাভ্রসা আকাশকুস্থমের মতো [ শ্রে ] বিলীন হইয়া গেল।

্থ ] "একদা অমাবস্থারাত্রে বহু দস্ত্যুগণ ভাগীরথীতীরে যাইয়া এক ধনী শক্তির নৌকা প্রদর্শন করিল। তাহারা ছোট একথানি ডিঙিতে চড়িয়া ধীর কুঞ্জরের জত গতিতে দেই নৌকাটার উপরে আসিয়া পড়িল। নৌকাস্বামী সশংকিত হইয়া দামুনয়পূর্বক বলিলেন: 'ভোমরা যদি কিছু অর্থ লইয়া আমাদিগকে ছাড়িয়া দাও, তবে আমি দিতে প্রস্তুত আছি।' দস্ত্যু পরিস্কার ভাবে বলিল: 'আমরা ছাড়িব না, নৌকা লুঠন করিব'।"

এক অমাবস্থারাত্রে দস্মাগণ [ অথবা বহু দস্মা ] ভাগীরগীতীরে যাইয়া এক ধনীব্যক্তির নৌকা দর্শন করিল [ অথবা দেখিতে পাইল ] । তাহারা ছোট একখানা ডিঙিতে চড়িয়া বিহ্যতের স্থায় ক্রতগতিতে সেই নৌকাটির উপর গিয়া পড়িল। নৌকাস্বামী শক্কিত [ অথবা সশক্ষ ] হইয়া অস্কুনয়পূর্বক [অথবা সাক্ষুনয়ে] বলিলেনঃ 'তোমরা যদি কিঞ্চিং অর্থ লইয়া আমাদিগকে ছাডিয়া দাও, তবে আমি দিতে প্রস্তুত আছি।' দস্মা স্পষ্টভাবে বলিলঃ 'আমরা ছাডিব না, নৌকা লুঠ [ লুগুন ] করিব।'

[.গ ] "উদ্ধন্থে পথ চলিলে পতন অবশ্বস্ঞাবি। স'তিশার ব্যর করিয়াই উৎস্থাদি করা এথনকার অর্থশংকটের দিনে যুক্তিযুক্ত নহে। বরঞ্চ সৌজন্মতার দ্বাবা লোকের সহিত সৌহার্দ্রশ্বন করা ভাল।"

উদ্ধ [ অথবা উদ্ধ ]-মূখে [ নেত্রে া পথ চলিলে পতন অবশ্রস্তাবী। এখন এই অর্থসংকটের দিনে অতিশয় ব্যয় করিয়া উৎস্বাদি [ অন্তর্গ্তান ] করা যুক্তিযুক্ত নহে। বরং সৌজ্ঞার [ স্কুজনতার ] দারা লোকের সৃষ্ঠিত সৌহাদত পন করা ভাল।

[ ঘ ] ''কর না কেন তুমি যত পরিশ্রম, থাকুক না কেন ভোমার যত বিজাবদি, পারিবে না তুমি পরাক্ষায় প্রতিদ্বন্দিতা করিতে কিছুতেই স্থবেশের নঞ্জে।''

তুমি গতই পরিশ্রম কর-না কেন, আর তোমার হতট বিভাবৃদ্ধি থাকুক-না কেন.
তুমি পরীকায় কিছুতেই স্বরেশের দক্ষে প্রতিদ্বন্ধিত। [-য় জয়লাভ] করিতে
পারিবে না।

আমি নিদারুণ মন:কটে স্থায়শিরোমণির নিকট হাইরা আমার সংগামৃত।
['সংখ্যাজাতা' কথাটিও এখানে প্রয়োগ করা যায় ] মেয়েটির মৃত্যুসংবাদ জানাইয়া
অশৌচের ব্যবস্থা জানিতে চাহিলাম।

্চি] "তাহার যথন বয়ংক্রম পদ্দের বংসর তথন তাহার একটি ভাই জন্মে। সেই সম্মজাত শিশুর বাঁচিবার আশা ছিল না, এজন্ম তাহার মাতা অত্যস্ত মনকটে থাকিতেন। তোমাদের ব্যবহার অত্যস্ত লক্ষাস্কর, আমি তোমার জনেক দোষ ক্ষমা করিয়াছি, কিন্তু এখন তাহার এত আতিশয্যতা হইয়াছে যে, আমি স্ফু করিতে পারি না। সংসারের শান্তিরক্ষা করিতে হইলে ঐক্য ভারক্ষার দরকার। অত্ত পত্র বাড়ীর ঠিকানার পাঠাইলাম।"

যথন তাহার বয়ঃক্রম পনর বংসর তথন তাহাব একটি ভাই জন্মে। সেই সভাজাত শিশুটির বাঁচিবার আশা ছিল না। সেজগু তাহার মাতা মনঃকষ্টে থাকিতেন। তোমাদের ব্যবহার অত্যস্ত লজাকর। আমি তোমার অনেক অপরাধ ক্ষমা কবিয়াছি [দোষ উপেক্ষা করিয়াছি], কিন্তু এখন তাহার এত আতিশয় হইয়াছে যে, আমি আর সহ্য করিতে পারিতেছি না। সংসারের শান্তি অক্ষুণ্ণ রাধিতে হইলে ঐক্য [একতা] থাকা দরকার। এই পত্র বাড়ীর ঠিকানায় পাঠাইলাম।

্ ছি ] "মেয়েটির বয়ক্রম ধোল। তাহার সভজাত ভাইটিকে রক্ষণাবেক্ষণের ভার তাহার উপরে ছিল। পিতামাতার অবস্থা স্বচ্ছল ছিল না, স্থভরাং তাহাকে দর্বদা মনোকষ্টে থাকিতে হইত। কিম্বদন্তী আছে, এক সময়ে তাহাদের অবস্থা খুবই ভালো ছিল। কোনো বিপদে পড়িয়া ক্যাটির পিতামহই সর্বস্বান্ত হন, তদবিধি দারিদ্রের প্রাভ্ননে তাহারা অন্তিরভা হইয়া থাকিত। সে কুব্রাপিও বাড়ী ছাড়িয়া যাইত না। অহ্য পরিবারের কোনো কথাবার্তায় সে থাকিত না."

মেয়েটির বয়ঃক্রম যোল বংসর। তাহার সভোজাত ভাইটির রক্ষণাবেক্ষণের ভার ছিল তাহার উপর। পিতামাতার [মাতাপিতার] অবস্থা সচ্ছল ছিল না বলিয়া তাহাকে সর্বদা মনঃকটে থাকিতে হইত। কিংবদন্তী আছে, এক সময়ে তাহাদের অবস্থা খুবই ভালোছিল। কোনো বিপদে পড়িয়া মেয়েটির শিতামহের সর্বস্থান্ত হয় [পিতামহ সর্বস্থান্ত হন], তদবধি দারিদ্রোর পীড়নে তাহারা অস্থির হইয়া থাকিত। সে কদাচ বাড়ী ছাড়িয়া য়াইত না, [অথবা বাড়ী ছাড়িয়া ক্রাপিকোথাও ঘাইত না]। অস্ত পরিবারের কোনো কথাবার্তায় সে থাকিত না।

[জ] ''পরস্পর যুদ্ধমান জাতির মধ্যে বিজিগীষা এত প্রবল যে, শান্তির সন্তাবনা অতি অল্প। যাঁহার পৌরহিত্যে শান্তিসমিতির অষ্ঠান হইবে তিনি একজন অপক্ষ-শক্ষধারী সাংবাদিক। তাঁহার মনবৃত্তি কাহারও অবিদিত নাই।''

পরস্পর যুধ্যমান জাতির মধ্যে বিজিগীষা এত প্রবল যে, শান্তির সম্ভাবনা অতি অল্প। থাঁহার পৌরোহিত্যে শান্তিসমিতির অধিবেশন হইবে তিনি একজন অপক্ষ-শাশ্রুধারী সাংবাদিক। তাঁহার মনোবৃত্তি কাহারও অবিদিত নহে।

ঝ ] "মৃম্ধ্র গুশ্রষা করাই পরম ধর্ম। গান্ধারী ধৃতরাষ্ট্রের পরিনীতা স্থী। যাহারা পরাধ্রভোজী, তাহারা সকলের অধম। যাহার সলে তোমার স্থাতা হইয়াছে তাহার সঙ্গে মিশিলে তুমি উচ্ছন্ন বাইবে। আকাশে পূর্ণিমার চাঁদ উদয় হইয়াছিল।"

মৃম্ধ্র [ আর্তের বা পীড়িতের হইলে ভালো হয় ] শুশ্রমা করাই পবম ধর্ম।
গান্ধারী ধৃতরাষ্ট্রের পরিণীতা স্থা। যাহারা পরান্ধভাজী ভাহারা সকলের চেরে অধম।
যাহার সঙ্গে তোমার সধ্য হইলাছে, তাহার সঙ্গে মিশিলে তুমি উৎসন্নে যাইবে
[ অথবা উৎসন্ন হইলা যাইবে ]। আকাশে প্লিমার চাদ উদিত হইলাছিল | অথবা
চাঁদের উদ্য হইলাছিল ]।

্ [ ঞ ] "ব্যাধিগ্রন্থ লোকের সংস্পর্শ বর্জন করিবে। তাহার নির্দোষ প্রমাণ করিতে সকলেই উদগ্রিব। কৌতৃহলের বশবর্তী হইয়া তাহার বৃদ্ধিশ্রংস ঘটিল। প্রজ্ঞানিত হতাশনে কে হতার্পণ করিবে ? ব্যাধিগ্রন্ত লোকের সংস্পর্শ বর্জন করিবে। তাহাকে নিদেয়ে প্রাণ করিতে [ অথবা তাহার নিনোষিতা প্রমাণ করিতে ] সকলেই উদগ্রীব . কৌত্ইলের বশবতী হওয়াতে তাহার বুদ্ধিশ্রংশ ঘ্টিল। প্রজলিত হুতাশনে কে হন্তার্পণ করিবে ?

- [৩] এমন ছুইটি সংস্কৃত শব্দের উদাহরণ দাও, বাংলাভাষায় যাহাদের অর্থবিচ্যুতি ঘটিয়াছে।
- ্ক ] প্রীতি =প্রেম > শিরীতি [ অবৈধ পূণর ]। ব ] সন্দেশ = বার্তা > সন্দেশ [মিঠার ]। [গ] তত্ত্ব হাজথবর > তত্ত্ব [উপহারের সামগ্রী, যাহা সামাজিকতার ক্ষেত্রে অবশ্র দেয় ]। [৪] ধর্ম্বর = বড়ো যোদ্ধ > ধর্ম্বর [ অসৎ কর্মে নিপুণ ]।

[8] নিমোদ্ধত অংশটির শূতাস্থান পূর্ণ কর:

অভাকার—যিনি সভাপতির— গ্রহণ করিয়াছেন, তাঁহার – না জানে, এমন— বিরল। দেশের জভা তিনি অম্রান বলান—বরণ করিয়াছেন । অভারের— যুদ্ধথোষণা করিয়া তিনি যে পরিমাণ লাভ করিয়াছেন তা্হা ইভিহাসের—স্বৰ্ণাক্ষরে লিখিত হইবে।

অধিবেশনে কিংবা সভায়; আসন; নাম; লোক; তৃঃধ; বিরুদ্ধে; খ্যাতি বা সাফলা; পৃষ্ঠায়।

[৫] নিম্নলিখিত শব্দগুলিকে এক-এক কথায় প্রকাশ করঃ

[ক] যিনি পরিণাম দেখিয়া কার্য করেন না। [ধ] যিনি পরের মুথ চাহিয়া কাজ করেন। [গ] যে অন্তকে পোষণ করে।

অপরিণামদর্শী; পরম্থাপেক্ষী; অগ্রভৃং বা প্রভৃং।

[৬] নিম্নলিখিত শব্দগুলির প্রয়োগে অর্থোপযোগী এক-একটি বাক্য গঠন কর: ক্ষণভঙ্গুর; অপৌরুষেয়; সর্বভুক; গায়েপড়া; মনগড়া।

ক্ষণভশুর: পাথিব জগতে সুগদপদ কাচের মতে।ই ক্ষণভন্নর। অপৌরু-মেয়: আন্তিকাবাদীরা বিশ্বাদ করেন যে, বেদগ্রস্থ ঈশ্বররন্তি অভএব অপৌরুষের। সর্বভুক: সর্বগ্রাদী বনিয়া অগ্লিকে বলা হয় সর্বভুক। গায়ে-পড়া: দে যদি ভৌষার সংগে কথা বলিতে অনিচ্ছা প্রকাশ করে, তবে তুমি গায়ে পড়ির ত'হার সহিত আলাপ করিতে গেলে কেন ? মনগড়া: দেখ, কতকগুলি মনগড়া কথা বলিয়া আমাকে বিল্লান্ত করিও না; ঠিক যাহা ঘটিয়াছিল তাহাই আমাকে বল।

[৭] 'লাগা' ক্রিয়াটিকে বিভিন্ন অর্থে প্রয়োগ করিয়া পাঁচটি বাক্য রচনা কর। ্ক ] তাহার কথাটি আমার বেশ ভালো লাগিয়াছে [পছন্দ হওয়া]। [খ] তুমি এমন করিয়া অনবরত তাহার পিছু লাগিতেছ কেন ? [বিপক্ষতাচরণ করা] [গ] ঘরটিতে আগুন লাগিয়াছে [সংযুক্ত হওয়া বা ম্পর্শ করা]। [ঘ] ঘটনাটিকে যেভাবে সে বিশৃত করিল তাহাতে সকলের তাক লাগিয়া গেল ৄ আশ্চর্যায়িত হওয়া]। [ঙ] ঘুই-দশ টাকা গরীবকে দান করিলে আপনার মতো বিভ্রশালী লোকের গায়েই লাগিবে না [অস্ত্রবিধা না হওয়া অর্থে]।

[৮] প্রা, পরি, বি এবং অভি উপসর্গযোগে 'নী' ধাতুর অথ নির্ণয় কর।
প্র + নী = প্রণয়, প্রীতিঃ তাহার সঙ্গে আমার বিশেষ প্রণয়ভাব নাই। পরি +
নী = বিবাহঃ রামচন্দ্রের সঙ্গে দীভার পরিণয় হইয়াছিল। বি + নী = নম্রতাঃ ষ্ণার্থ
বিভা মানুষ্কে বিনয় দান করে। অভি + নী = রূপকামুকরণঃ কলেজের ছাত্রবৃদ্দ আজ 'গৈরিক পতাকা' অভিনয় করিবে।

#### [৯] ব্যাস্বাক্যসহ নিম্নলিখিত পদগুলির সমাস নির্ণয় কর:

েচৌম।থা; ছভিক্ষ; বাগদত্তা; তেলেবেগুনে; বিয়েপাগলা; মনগড়া;

অহোরাত্র; যুদ্ধোত্তর; ডাকমাগুল; গুল্ল-জ্যোৎস্না-পুলকিত-যামিনী।

চৌমাথা: চারিটি [রান্ডার] মাথার সমাহার [সমাহার দিও]। প্রভিক্ষঃ
ভিক্ষার অভাব [অব্যয়ীভাব]: বাগদন্তাঃ বাক্যের দারা দণ্ডা [তৃতীয়া তৎপুকষ];
অথবা বাক্য দণ্ড হইরাছে যে-নারীর জন্ম তিনি [বছত্রীহি]। তেলেবেগুনেঃ
তেলে এবং বেগুনে [অলুক]। বিষ্ণেপাললাঃ বিয়ের জন্ম পাগলা [চতুর্থী
তৎপুকষ]। মনগড়া: মনে গড়া [সপ্তমী তৎপুকষ], মনের দারা গড়া [তৃতীয়া
তৎপুকষ]। মনগড়া: মনে গড়া [মধ্যপদলোপী কর্মধারয়], মন থেকে গড়া [পঞ্চমী
তৎপুকষ]। আহোরাত্তঃ অহঃ এবং রাত্রি [দেখ]: মুন্ধোতর: যুদ্ধের উত্তর
লপর [মন্ধী তৎপুক্ষ]; যুদ্ধের পর [অন্থপদবিগ্রহ নিত্যসমাদ]। তাকমাশুল: বি
ভাকের [জন্ম দেয়] মাশুল [মন্ধী তৎপুক্ষ]; ভাকের জন্ম মাশুল [চতুর্থী
তৎপুক্ষ]। শুল-জ্যোৎস্থা-পুলকিত-যামিনীঃ শুল এমন যে জ্যোৎসা
পুলকিত এমন যামিনী [কর্মধারয়]।

# [ ১০ ] নিমলিখিত শব্দগুলিকে স্ত্রীলিকে রূপাস্তরিত কর: বিঘান, আয়ুখান, অশ্ব, স্থকণ্ঠ!

বিদ্বান্—বিদ্বমী। আয়ুগান—আয়ুগাতী। অশ্ব—আশা। স্বৰ্গ — স্বকণ্ঠী, স্বৰুণ [ বাংলাভাষায় তেমন চলিত নয় ]।

- [ ১১ ] নিম্নলিখিত প্রয়োগসমূহের মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির উদাহরণ দাও:
- ি ক বিশেষ প্রতিষ্ঠানে প্রতিষ্ঠান হিল্প আতীত ব্রাইতে বর্তমানের ক্রিয়া প্রয়োগ ি গ বিশেষ প্রতায়যোগে কর্তৃকারক নির্দেশ ি ঘ বিশেষণের দিতের প্রয়োগ ি ছ বিশেষণের দিতের দারা বিশেষের বহুবচননির্দেশ ি ছ বিশিষ্ট বিশেষণ করে।
- [ক] হা=হরণ করা>হার [হরণক'র্ম, গ্রীবালংকার বিশেষ ] ১. প্র+
  হার =প্রহার [আঘাত করা] ২। আ+হার = আহার [ভোজন করা] ৩। বি
  +হার =বিহার [বিচরণ করা, আনন্দ উপভোগ করা] ৪। সম + হার = সংহার
  [নিধন করা] ৫. পরি + হার = পরিহার [বর্জন করা] থি ] হুমায়ুন বিসয়
  আহেন,এমন সময়ে একজন দরবেশ সেধানে আনিয়া উপস্থিত হইলেন। [গ] গরুতে
  ঘাস থার। [ঘ] মধু থাইতে মিঠ [ঙ] পণটার আজ তুমি গান গাহিতে
  গাহিতে চল। [চ] এইবার কলিকাতা হইতে ফিরিবার সম্ম ভোমার জন্ম ভালো
  ভালো বই আনিব। [ছ] টাকা-টাকা করিয়াই লোকটা পাগল হইয়া গেল।

# [ ১২ ] নিমলিখিত বাক্যাংশগুলির প্রয়োগে বাক্য রচনা কর:

সোনায়-সোহাগা; স্থান্থপরাহত; বিন্দুবিসর্গ; কড়ায়-গণ্ডায়; সাপও মরে লাঠিও না ভাঙে; বজ্র আঁটুনী ফস্কা গেরো; এক মাঘে শীত যায় না; আক্রেল-সেলামী; আদায়-কাঁচকলায়; মৃথবক্ষা; হাতে মাথা কটিঃ; মৃথ চূণ; মৃথে কালি; চোথের বালি; চলাচলি; চোথে ফোটা; একচোথো; লোকপরম্পরা।

সোনায়-সোহাগা: মেয়েট দেখিতে বেমন অপরপ স্থলরী, গুণেও তেমনি অতুলনীয়া—একেবারে সোনায়-সোহাগা। স্থানুরপরাহত: বর্তমানে সরকারী অর্থকিছা তার দিনে ভারতসরকার যে ব্যয়দাধ্য কোনো শিক্ষাপরিকল্পনায় হাত দিবেন, সে আশা স্থল্বপরাহত। বিন্দুবিসর্গ ও এত যে কাও ঘটিয়া গেল, ভার বিন্দুবিসর্গ ও আমি জানি না। কড়ায়-গণ্ডায়: মহাজনের প্রাপ্য কড়ায়-গণ্ডায় চ্কাইয়া দেওয়াতে সে এখন সম্পূর্ণ বিপদমূল হইয়াছে। সাপও মরে লাঠিও না ভাঙেও দেথ, এমনভাবে কাজটি করতে হবে, যাতে আমাদেরও কার্ধসিদ্ধি হয়, আর সে-ও যেন জন হয়—অর্থাৎ, সাপও মরে, লাঠিও না ভাঙে। বজ্র আঁটুনি ফক্ষা গেরো—দারুল তোড়জোড করে নামো, কিছ গোড়ায় এমন গলদ রাগো যে, কাজটাই শেষ প্রস্ত ভেন্ডে যার। এক মাঘে শীত যায় না ও আজ আমায় তুমি তুছভাছিল্য করছ, কিন্ত মনে রেখো, এক মাঘে শীত যায় না—একদিন আমার কাছে তোমাকে অসেতেই হবে। আক্রেল-সেলামী:

কোনো কাজই হল না, মাঝধান থেকে শুধু পাঁচ-পাঁচটি টাকা আকেল-সেলামী গেল: আদায়-কাঁচকলায়: অমরের দঙ্গে বিনয়ের সম্পর্ক একেবারে আদায়-কাঁচকলায়— কেউ কারো মূথ পর্যন্ত দেথে না। **মুখরক্ষা**: গচ্ছিত হারটি হারাইয়া গিয়াছিল, উহা খুঁজিয়া পাইয়া যদুবাৰু বলিলেন, 'ভগবান এবার মুখ-রক্ষা করেছেন; নইলে আমাকে থামোকা চোর বন্তে হত। **হাতে মাথা কাটা**ঃ পান্নবাবুর মতো অহংকারী লোক যদি প্রধানমন্ত্রীর পদ পেতেন, তাহলে তো হাতে মাথা কাটিতেন। মুখ চূপ ঃ কোনো সাহায্য পাওয়া যাবে না গুনে দেই গরীব ছেলেটি মুখ চূণ করে সেখান থেকে চলে গেল। মুখে কালি: এরপ হুদর্ম করিয়া দে যে আখ্রীয়স্বজন · সকলের মুখে এমনভাবে কালি দেবে তাহা কেই ভাবিতে পারে নাই। **চোখের** বালি: সপত্নী-পুরটি হইল গৃহিণীর চোথের বালি, তিনি তাহাকে ছচকে দেখিতে পারেন না। ঢলাতলি ঃ নতুন জামাইটি মাতাল-অবস্থায় শ্বশুরবাড়ী আদিয়া যে ঢলাতলি কাপ্তটা করিল, সেজল তাহার আমে মৃথ দেখানো ভার হইয়া পড়িয়াছে। চোখ ফোটা: এতদিনে মাতুলের চোথ ফ্টিল; স্পষ্টই তিনি বুঝিলেন যে, যম-জামাই-ভাগনা, এ তিন নয় আপনা। একচোখোঃ কল্যাণীর খাওড়ী বড়ে একচোখো; কল্যাণীর জায়ের কোনো দোষ তিনি দেখেন না, আর বেচারা কল্যাণীর বেলায় পান থেকে চুণ থসলেই সবনাশ। **লোকপরম্পরা:** লোকপরম্পারায় শুনিলাম যে, তুমি নাকি চাকরিটা ছাড়িয়া দিয় ছ—কথাটা কি পত্যি ?

[ ১৩ ] নিম্নলিখিত বাক্যাংশগুলির মধ্যে পাঁচটির অর্থ ব্যাখ্যা করিয়া অর্থোপযোগী এক-একটি বাক্য.গঠন করঃ

কৈঁচে গণ্ডুষ করা: অর্থাৎ একেবারে গোড়া ইইতে পুনরায় আরম্ভ করা। একই কার্যের অসাফল্যজনিত পুনরার্ত্তি করাই ইইল এই বাক্যাংশের অর্থ। উদাহরণ: এতদিন ধরে যে কাজটা শিথলাম, দেখলাম তাতে কোনো ফল হয়নি; নতুন কারখানায় চুকে আবার কেঁচে গণ্ডুষ করতে হল। খুড়িয়ে বড়ো হওয়া: হীন অবস্থার লোক উচ্চাবস্থ লোকের সমকক্ষতা লাভ করিবার প্রচেটা পাইলে এই বাক্যাংশটি ব্যবহৃত হয়। উদাহরণ: নরেন জমিদারের ছেলে, নবাবি করা তাহাকে সাজে। তার সঙ্গে পালা দিয়ে থুড়িয়ে বড়ো হতে যাওয়া তোমার মতো কেরাণীর ছেলের পক্ষে একেবারেই সাজে না। নিজের কোলে ঝোল টোনাঃ বিবেকহীন স্বার্থপরতা বুঝাইতে এই বাক্যাংশটি ব্যবহৃত হয়। উদাহরণ: দিয়াজদৌলার পাত্রমিত্রসভাসদ্ সকলেই তথন নিজের কোলে ঝোল টানিতে ব্যস্ত ছিল, দেশের বৃহত্তর কল্যাণের প্রতি কাহারও তথন দৃষ্টি ছিল না। শিয়ালের যুক্তি: ইহার অর্থ নিজিয় বা অসার পরামর্শ। উদাহরণ: তোমাদের তো রোজই শিয়ালের যুক্তি হচ্ছে—এই যুক্তিপরামর্শ অমুযায়ী কাজ করলে স্বকিছুই পণ্ড হয়ে যাবে। বৌকে মেরে নিকের শিয়াকো: কথাটি

কিন্তু আদলে 'ঝিকে মেরে বৌকে শেখানো'। বিশেষ কোনো ইন্দিত প্রচন্ধ রাখিয়া কাহাকেও কোনো বিদ্রুপ বা সমালোচনা করা অর্থেই বাক্যাংশটি প্রযুক্ত হয়। উদাহরণ: এটা যে তিনি ঝিকে মেরে বৌকে শেখালেন, তা আমি বুঝি—তিরস্কারটা তিনি মধুকে করেননি, মধুকে উপলক্ষ্য করে আমাকেই করলেন। সাপ হয়ে কামড়ানো রোজা হয়ে ঝাড়া: অত্যন্ত ধড়িবাজির সহিত শক্রতাসাধন করা, এবং একই সঙ্গে মিত্রতার তান করা। 'Cf. Hunting with the hounds and running with the hare'। উদাহরণ: উনিলের মুহুরিটি একটি সাংঘাতিক ধড়িবাজ লোক; একদিকে তিনি সাপ হয়ে কামড়াবেন, অক্যদিকে আবার রোজা হয়ে ঝাড়বেন—মামলাটা বাবিয়ে দিয়ে এখন আবার আপোষে মেটাকে এফেছেন। সাপের ছুটো গোলা: কোনো কাজ ঠিকমতো সম্পন্ন করিতে না পারা, আবার চেড়ে দিতেও অপারণ হওয়া। উদাহরণ: এ হয়েছে আমার সাপের ছুটো গোলা—না পারি ছাড়তে না পারি বেড়তে। ভেড়ার গোয়ালে আগুন লাগা: বিপদের প্রতিকার না করিয়া কেবল মাত্র কেলাহল করা। উদাহরণ: সামান্ত একটা সাপ দেখে ভোমরা ভেডার গোয়ালে আগুন লাগিরেছ দেখছি—সাপটিকে কেউ মারতেও পারনি, শুরুই চীংকার করছো।

## [১৪] উদাহরণসহ যে-কোনো ছইটির ব্যাখ্যা কর:

ব্যাজস্তুতি, উৎপ্রেক্ষা, শ্লেষ, রূপক।

ব্যাজস্তুতিঃ নিন্দাচ্চলে স্থতি কিংবা স্থতিক্তলে যথন নিন্দা করা হয়. ভাহাকেই বলে ব্যাজস্তুতি অলংকার। যেমন :

'অতি বড় বৃদ্ধ পতি সিদিতে নিপুণ। কোন গুণ নাই তার কপালে আগুন।'

'অয়দামল্ল' কাবোর এই পঙ্কিগুলি নিলাছেলে স্থৃতি। দেবী অয়পূর্ণা ঈশ্বীপাটনীকৈ মহাদেবের পরিচয় দিতে যাইয়া বলিতেছেন, তাঁহার স্বামী বার্ধক্যের
প্রান্তদেশে আদিয়া পৌছিয়াছেন, তিনি গাঁজাভাং-চাং-দিদ্ধি প্রভৃতি মাদকদ্রব্য দেবনে
অতিশার পট্ট, কোনো গুণই তাঁহার ম'ই—এরপ স্বামীর মরণ হই লই ভালো কিন্তু
ইহার আসল অর্থ হইতেছে, অয়পূর্ণার স্বামী শিব হইলেন দেবানিদেব, মাগিবাজ
বলিয়া তাঁহার পরিপূর্ণ যোগসিদ্ধি ঘটিয়াছে, তিনি সকল গুণের আধার, ওাঁহার ললাটে
একটি নেত্র রহিয়াছে—ইহাই মহাদেবের যথার্থ পরিচয়।

প্রশংসার ছলে নিন্দার চমংকার নিদর্শন হইতেছে রাবণের এই কথাগুলিঃ 'কী স্থল্বর মালা আজি পরিরাছ গলে, প্রচেতঃ!' —মেঘনাদবধকাব্য রামচন্দ্র সম্ভের উপর দেতু নির্মাণ করিয়াছেন, বন্ধনহীন সমূত দেতুর শৃঙ্খলে আজি
শৃঙ্খলিত হইয়াছে। এথানে দেতুকে 'সন্দর ম'লা' বলাতে স্ততি বাক্ত হইয়াছে বটে,
কিন্তু ইহার ব্যঞ্জনায় বহিয়াছে মহাসমুদের বন্ধনদশার প্রতি নিন্দা। 'প্রচেত' কথাটির
অর্থ হইতেছে 'সমুদ্র'।

উৎপ্রেক্ষা: উপমেয়কে উপমান বলিয়া যদি সংশয় জন্মে। অত্যধিক সাদৃশ্যবশত। তবে সেগানে উৎপ্রেক্ষ: অলংকার হয় । উৎপ্রেক্ষা জ্ঞাপন করিতে সাধারণত
'যেন', 'বৃঝি' প্রাকৃতি শব্দ ব্যবস্থাত হয়। বেগানে এই স্বাটি শব্দের স্পাঠ উল্লেখ থাকে
তাহাকে বলা হয় 'বাচ্যোংপ্রেক্ষা', এবং যেথ নে এই জাতায় শব্দের কোনো উল্লেখ
থাকে না, অথচ এই ভাবের প্রাটিতি জন্মে, তাহাকে বলা হয় 'প্রতীধমানে, ংপ্রেক্ষা' ।
উলাহরণ:

'ধরণী এগিয়ে এসে দেয় উপহার, ও ষেন কনিষ্ঠা মেয়ে তুলালী আমার।'

এগানে ধরণকৈ [উপমেয় ] কবির তুলালী মেয়ে [উপমান ] বলিয়াই মনে হুইতেছে।

শ্রেষ ঃ যে হলে একটিমাত্র শব্দ ছাই বা একাধিক অর্থে ব্যবস্থাত হয়, সেথানে শ্রেষালংকার হইয়া থাকে : উদাহরণ ঃ

> 'কে বলে ঈশর গুপু, ব্যাপ্ত চরাচর, যাহার প্রভায় প্রভা পায় প্রভাকর'।

কবি ঈশর গুপ এই ছব্ওলির মধ্য দিয়া গুইটি উদ্দেশ্য প্রকাশ করিতেছেন প্রথম, ঈশর অথে ভগবান। ভগবান বিশ্ববাপা, ত'হার দাপিতেই তো স্থচন্দ্র প্রভৃতি সকল বস্তু প্রোজ্জন হইয়া উঠিয়াছে। দ্বিভায়, কবি ঈশরচন্দ্র গুপ এখন খুব প্রসিদ্ধিলাভ করিয়াছেন। 'প্রভাকর' পরিকায় তাঁহায় প্রতিভ্র নাঁপ্রি উজ্জ্জাভাবে প্রকাশ পাইতেছে। প্রভাকর ভএক অর্থে স্থ্য, অনুজর্থে কবি ঈশ্বর গুপ্ত-সম্পাদিত প্রিকার নাম।

রূপক: উপমেয় এবং উপমানকে যেখানে অভিন্ন কর্মনা করা হয়, দেখানে রূপক অলংকার হইনা থাকে। [উপমেন্ন = যাহার তুলনা দেওয়া হয়; উপমান = যাহার সহিত তুলনা করা হয়] এই অলংকারে সাধারণত 'রূপ' শক্টি ব্যবহৃত হয়, আবার কথনো উহা লুপ্ত থাকে। উদাহরণ: 'যখন হদন-আকাশ বিষম বিপত্তিরূপ মেঘ দারা ঘোরতর আচ্ছন্ন হয়, তথল কেবল আশাবায়ু প্রবাহিত হইনা ভাহাকে পরিষ্কৃত রাখে।'

্১৫ বিমলিখিত প্রয়োগসমূহের মধ্যে পাচটির উদাহরণ দাও:

[ ১ ] বিশেশ্য বা বিশেষণের দ্বিসম্পাদন করিয়া উহার ক্রিয়াবিশেষণরূপে ব্যবহার [ ২ ] পুরা বাক্য বা বাক্যাংশের পরিবর্তে সর্বনামের প্রয়োগ [৩] বিশেশ্যের

বিশেষণ বা ক্রিয়াবিশেষণকপে ব্যবহার [8] অব্যয়ের নিরপেক বিদেশ অল অংশের উপর নির্ভরশীল নর ] প্রয়োগ [৫] ভবিলুৎ বুবাটেতে বর্ণমানের ক্রিয়ের প্রয়োগ [৬] অনুজ্ঞা বুঝাইতে ভবিশ্বতের প্রয়োগ [৭] বিশেষ্যরূপে কাবহাত বিশেষণের ব্রুবচনগ্রহণ [৮] বিপরীত'র্থক ভাব বুঝাইতে প্রশাস্থাক বাকেয়ব প্রযোগ।

[ ১ ] বায়ু মানদ মানদ বহিতেছে। কালে কালে আৱন্ত কত দেখব। দিনে
দিনে হোল কি ? [ ১ ] রামের দকে শ্রামের যে ব্যবহার তাই। আমি কোনোকপে
মানিয়া লইতে পারি না। যতু শ্রামের নিকট কাল একটা ঘটনা বিত্ত করিয়াছে, উহা
কিন্তু আমি মোটেই বিশ্বাস করি না। [৩] লচ্জায় দোহার মৃথটা যেন জবাফুল
হইয়া গেল [ক্রিয়াবিশেষণ]। গভীর রাজিতে ডাকাত একথানি রাম-দা দিয়
গৃহস্বামীকে হত্যা করিল [বিশেষণ]। [৪] আহা, তুমি এত রাগ কর্চ কেন দ
তুমি না এই কথাটা ভাকে বলেছিলে ? [৫] শ্রামল, তুমি আছাকের পাতীতেই
বাড়ী চলে যাও, আমি কাল যাক্তি। [৬] মাধব, তুমি এ কাজটা নিশ্বয় করবে
[৭] ধনীর কথা আর বলবেন না, গরীবের প্রতি ভারা মোটেই সহাত্ত ভূতিশীল
নয়। [৮] ফোটে কি কমল কভু সমল সলিলে গ্'—অর্থাৎ ফোটে না

[ ১৬ ] নিয়লিথিত বাক্যসমূহের মধ্যে মোটা-হরফে-মুদ্রিত পাঁচটি পদের ব্যাকরণঘটিত বৈশিষ্ট্য নির্দেশ ও আলোচনা করঃ

আমার অবর্তমানে ছেলেদের কী হইবে ? হে পথিকবর । জন্ম যদি তব বঙ্গে, তিষ্ঠ ক্ষণকাল। কাঁদিয়া কাঁদিয়া চক্ষ্ অন্ধ হইয়া গেল। [এখানে অসমাপিকা ক্রিয়ার দিবের অর্থ কী ?] এ চিত্রের ওষ্ঠাধরে যদি ভাষা থাকিত ! তীর্থস্থানে পাপ প্রায়শ্চিন্তেও খণ্ডায় না। চাতকিনী কুতুকিনী মেঘদরশনে। তাহাকে সন্দেশ দেওয়া হইয়াছিল। [কারক নির্ণয় কর]। প্রসাদে যেন বঞ্চিত না হই। [কারক নির্ণয় কর]। গুরু বলিয়া কেহ আজ্বকাল ভক্তি করে না।

অবর্তমানেঃ এথানে 'আমি বর্তমান না থাকিলে' এই অর্থ বৃঝাইতে 'অবর্তমানে' শব্দতি প্রযুক্ত ইইয়াছে। এস্কলে অধিকরণ কারকটি বাক্যাংশরূপে ব্যবহৃত ইইয়াছে। দংস্কতে যেথানে 'ভাবে সপ্তমী' হয়, এবং ইংরেজীতে Nominative Absolute হয়, এখানেও সেইরক্ম ব্যবহার ইইয়াছে। ভিষ্ঠঃ শব্দতি বাংলা নয়। ইহা সংস্কৃতে 'য়া' বাতুর [য়া+লোট হি] মধ্যমপুক্ষ এক বচনে অমুজ্ঞা বৃঝাইতে ব্যবহার হয়। এখানে বাংলাতেও সেই অর্থে ইহার ব্যবহার ইইয়াছে। কাঁদিয়া কাঁদিয়াঃ পুনঃ পুনঃ কাঁদা বা অভ্যধিক কাঁদা অর্থে অস্মাপিকা কিয়ার ছিয়প্রয়োগ ইইয়াছে। য়ির প্রস্কাতে — Optative Mood —

দ্যাবনা-অর্থে ইচ্চাস্চক অব্যয়রূপে ব্যবহৃত। খণ্ডায়: নামধাতু, অর্থাৎ খণ্ডিত হয়। 'থণ্ড' এই নামপদটিকে নামধাতুরূপে প্রয়োগ করা হইয়াছে। চাতকিনী কুতুকিনী: চাতকী ও কুতুকা হওয়া উচিত। 'ইনী' প্রত্যয়যুক্ত কয়েকটি শব্দের সাদৃশ্যে 'চাতকী' এবং 'কুতুকী' না হইয়া 'চাতকিনী'-কুতুকিনী' ইইয়াছে। তুলনীয়: নাপিত-স্থানে নাপিতানী, রজক-স্থলে রজকিনী, গোপী-স্থলে গোপিনী, ইত্যাদি। তাহাকে: সম্প্রদান কারক। বাংলায় চতুথীর জন্ম কোনো পৃথক শব্দবিভক্তি নাই। এই জন্ম দিতীয়ার বিভক্তিই চতুথীর স্থলে প্রযুক্ত হয়। প্রসাদে: অপাদান কারক। সপ্রমা বিভক্তির প্রয়োগ। তুলনীয়: বিনামেঘে বজ্রপাত হইল। খনিতে সোনা পাওয়া য়'য়। বিলয়া: অসমাপিকা ক্রিয়ার অব্যয়রূপে প্রয়োগ।

[ ১৭ ] নিম্নলিখিত শব্দগুলির যে-কোনো চারিটির অর্থ-প্রকাশ-পূর্বক এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

যায়াবর, উপচিকীর্বা, পরিপন্থী, বেপথু, ভঙ্গুর, বহিত্র, পুষ্পধন্ধ।

যাযাবর-মনোর্তির জন্মই বাংলাদেশের শিল্পপ্রমিকরা কোনো একটা কারখানায় বেশাদিন টিকির। থাকিতে পারে না। উপচিকীর্যাঃ [উপকার করিবার ইচ্ছা] তিনি ছিলেন একান্ত উদারহদ্য মান্ত্রয—দানশীলতা এবং উপচিকীর্বারুত্তি চিরদিনই তাহার চিত্তে প্রবল ছিল। পরিপন্থীঃ [প্রতিকৃল] আলস্থ্য এবং মানদিক জড়ভার ভাব মানবজীবনের সর্বপ্রকার উন্নতিরই পরিপন্থী! বেপথুঃ [কম্পা, কম্পান] ওকদিকে বসত্বপুশাভরা শিরীমপেলবা বেপথুমতী উমা, অন্সদিকে যোগাসীন মহাদেবের অন্যানস্ভত্তিত সমুদ্রবিশাল হৃদয়—লোকালয়ের নিয়মপ্রাচীরের মধ্যে বিশ্বকরী পেমের এমন মহান ংযোগ মিলিত কোথায় ?' ভঙ্গুরঃ [ভঙ্গপ্রবণ, নশ্বর] যাহাবা মারাবাদী তাহারা বনেন, ক্ষণভঙ্গুর জীবনের প্রতি আসক্তিই মানবের সকল তৃঃথবেদনার আকর। বহিত্তাঃ [নোকা] বাঙালী একদিন নৌশিল্প এবং বহিত্রচালনায় আম্বর্গরকমের পারলশিতা অর্জন করিয়াছিল। পুপ্রপথ্যান উমা পুস্পধ্যাকে সহচর করিয়া যোগমাহিত মহানেবের সমূব্যে উপন্থিত হইলেন।

[১৮] নিম্নলিখিত ব্যাকরণের বিধিগুলির মধ্যে যে-কোনো তিনটির প্রয়োগের ছুইটি করিয়া উদাহরণ দাওঃ

[ক ৷ বহুত্বের আভাস বুঝাইতে কর্তৃকারকে 'এ' বিভক্তি [খ] ক্রিয়া সম্পূর্ণ হয় নাই, ইহা বুঝাইতে অসমাপিকা ক্রিয়াপদের দ্বিত্ব [গ] উদ্দেশ্যবাচক চতুথী-তংপুরুষ [ঘ] বিশেষণ-সহন্ধ বুঝাইতে ষষ্ঠা বিভক্তির প্রয়োগ [৬] পরম্পর- দাপেক্ষ [ Correlative ] শব্দযোগে গঠিত কিন্তাবিংশ্যা চি ] পুরাঘটিত বর্ণনান [ছ ] প্রতিষেধক অব্যয়।

িক বিলাকে বলে, এই মত্বড়ো লীবিটা মন্দ্রীগ্রের এক বিশ্বন জনিদাবের কীতি। [থ] 'বৃহিয়া বৃহিয়া ঝাব বিবিদার ধাবা : িগ ] প্রপদে চতুথীর বিভক্তিফি লোপ ইইয়া যে তংপুক্ষ দমাদ হয়, তাহাকে চতুনীতংপুরুষ দমাদ বলে। উদ্বেখবাচক চতুথী-তংপুক্ষ দম দের উদাহবণ : দেবকে দতু—দেবদন্ত, আদ্ধানক প্রদেশত প্রাক্ষাপথদিত। [ঘ] সোনার বোতাম, সভুজের সমাবোহ ইত্যাদি। [৬] তাহার বাড়ীতে তুমি যখন-তখন ষাইও না, সেইই তে বিরক্তিবোধ করে। [চ] তুমি যে এখন কলকতার আছে, দে-পবর আমি অ,জ তাহাকে প্রযোগে জানাইয়াছি। [চ] গল্লিটি থুবই ক্ষুক্রায় অথচ শিল্পনৌন্যে অনব্য।

[১৯] নিম্নলিখিত বাক্যাংশগুলির যে-কোনো চারিটিকে সমাসবদ্ধ পদে পরিণত করিয়া স্বচরিত বাকো প্রয়োগ দেখাওঃ

[ক] শুনিবামাত্র ষাহার মৃথস্থ হইয়া যায়: [খ] পূর্বজন্মের কথা যে প্রবন্ধ করিছে পারে; [গ] বিধি অতিক্রম না করিছ়; [ঘ] যাহার সহিত গোল সমাম; [ঙ] বর্ণমালার ক্রম বা পরপারা রক্ষা করিলা; [চ] কিছুই যাহার নাই; [ছ] নদীই মাতা যাইার [যে দেশের]; [জ] কোথাও হইতে যাহার তম্ব নাই।

কি বামাত্র ধাহার মৃণস্থ হইয় যায় = শ্রুভিধর। বিবেলানন অন্বিতীয়
শ্রুভিধর-বাক্তি ছিলেন; যাহাই তিনি শুনিতেন কিংল: পড়িতেন তাহা তিনি কদাপি
বিশ্বত হইতেন না। [ধ] প্রজন্মের কথা যে শ্ররণ করিতে পারে - জাক্তিশ্মর।
মহাখেতার অভিসম্পাতে শুকপক্ষীতে পরিণত হইয়াও বৈশ্পায়ন তাহার প্রজাবনের
কথা শ্রেণ করিতে পারিতেন; শুক্ষোনিপ্রাপ্ত জ তিশ্মর বৈশ্পায়ন কারা শূল্লক
একদিন তাহার বিগত জীবনের ঘটনা বলিতে অ দেশ করিলেন। [গ] বিধি
অতিক্রম না করিয়া — যথাবিধি। বারবাহর শোকে কাতর রক্ষোরাজ রাবণ নানা
আক্রেণাক্তির পর বারপুত্র মেঘনাদের সেনাপত্যে অভিমেক্তিয়া যথাবিধি সম্পন্ন
করিলেন। [য়] যাহার সহিত গোল সমান — স্বোত্র করলা এবং হীরক, উভয়েরই
জন্ম থনিতে; এই হিনাবে কয়লা হীরকের সগোর বটে, কিন্তু সম্পর্ন নয়। [ঙ] বর্ণন্মালার ক্রম বা পরম্পরারক্ষা করিয়া — বর্ণক্রমানুসারের। অভিনানে শক্ষগুলি বর্ণক্রমান
স্বারে লিপিবদ্ধ থাকে বলিয়া উহাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতে কোনোই অস্ক্রিধা
হয় না। [চ] কিছুই যাহার নাই – আকিঞ্চন। তিনি প্রস্কৃতই ধনা; কিন্তু
চারিত্রিক বিনয়বশত সর্বদাই বলিতেন যে, তাঁহার মতো নিঃম্ব অকিঞ্চন আর কেহ
নহে। [ছ] নদাই মাতা যাহার [যে দেশের] নদ।মাতৃক। বস্কুমি নদী-

মাতৃক দেশ বলিয়াই স্মজলা স্মাণা শস্তামলা। [জ] কোণাও হইতে যাহার ভয় নাই = অকুতোভয়। গান্ধীজী চিরজীবন মৈত্রীর কাণী প্রচার করিয়াছিলেন, তাই তিনি ছিলেন শক্রাহীন—স্মৃতরাং অকুতোভয়।

[২০] নিম্নলিখিত ব্যাকরণ-সম্বন্ধীয় সংজ্ঞা ও বিধিগুলির যে-কোনো তিনটির দৃষ্টান্তসহিত বিশদ পরিচয় দাও:

িক ] উপমাত্মক বহুত্রীহি, [খ] নিপাতনে দক্ষি, [গ] ধন্যাত্মক বিশেষণ, [ছ] বিশেষণপদ হইতে গঠিত নামধাত্ম পদ, [ঙ] দ্র্বনাম হইতে গঠিত তদ্ধিত পদ, [চ] স্মীকরণ।

ক বিষ সমাদে সমশ্রমান পদগুলি কেবল নিজ অর্থ না ব্যাইয়া অন্য একটি পদের অর্থ প্রকাশ করে, তাহাকে বহুব্রীহি সমাস বলে—'অন্য পদার্থপ্রধানো বছরাহি'। এই সমাদে ব্যাস্বাক্যের শেষে যে, যাহার, যাহাতে, যদারা প্রভৃতি পদ ব্যবহার করিতে হয়। যেমন, পীত অম্বর যাহার = পীতাম্বর; এই 'পীতাম্বর' শব্দ 'পীত'-কে ব্যাইতেছে না, কিংবা 'অম্বর'-কেও [বস্তু ] ব্যাইতেছে না; ইহা দারা অন্য একটি পদ, অর্থাং পীতবন্ত্রপরিধানকারী 'কৃষ্ণ'-র অর্থ ই প্রধানভাবে ছোতিত হইতেছে। বছরীহি সমাদের প্রকারভেদ আছে, তম্মধ্যে উপমাত্মক অর্থাং উপমান্যর্ভ বহুরীহি একটি। যে বছরীহি সমাদে একটি উপমান পদ থাকিয়া ত্লনা ব্যায়, তাহার নাম উপমাত্মক বহুরীহি। যেমন, চাদের মত মুথ যাহার = চাদমুথ; কমলের ক্লায় অক্ষি [চোধ] যাহার = কমলাক্ষ, ইত্যাদি।

থ পরম্পর অতি-নিকটবর্তী হুইট বর্ণের মিলনের নামই সঞ্জি। 'সন্ধি
শব্দের প্রকৃত অর্থ সন্ধান বা মিলন। কিন্তু ব্যাকরণের সন্ধি বলিতে ব্যায় বর্ণের বিকার্থ
অর্থাৎ পরিবর্তিত রূপ। পাশাপাশি তুইটি বর্ণের ক্রন্ত উচ্চারণের ফলেই সন্ধির
উৎপত্তি।' ব্যাকরণে স্বরুদ্ধি, ব্যঞ্জনসন্ধি ও বিসর্গসন্ধির বিচিত্র বিধি লিপিবন্ধ
রহিয়াছে। কতকগুলি বিশেষ বিধি, নিয়ম বা ক্রাফুসারেই সন্ধি হয়। কিন্তু করেকটি
স্থলে সন্ধির সাধারণ নিয়ম থাটে না। এরূপ স্থলে যে সন্ধি, তাহাই 'নিপাতনে সন্ধি'
বিশিয়া অভিহিত হইয়া থাকে। 'নিপাতন' কথাটির অর্থ হইতেছে [ ব্যাকরণে ]
ক্রোক্ত নিয়মের ব্যতিক্রম। যেমন, সন্ধির ক্রাফুসারে অ + অ = 'আ' হওয়া উচিত;
যথা, দিন + অন্ত = দিনান্ত; ক্র্য + অন্ত = ক্র্যান্ত । কিন্তু কুল + অটা = 'কুলাটা' নয়,
'কুলটা'। তেমনি, মার্ত + অণ্ড = মার্তণ্ড, 'মার্তাণ্ড' নয়। তদ্রপ স্বৈরণী, অক্ষোহিণী,
প্রোচ, প্রেষণ, শুন্ধোনন প্রভৃতি শব্দ 'নিপাতনে সন্ধি'-র উদাহরণ।

্রগ বা সকল শব্দের ধ্বনির ভিতর দিয়া উহাদের অস্তর্নিহিত ভাবটি স্থুম্পাই-ক্লপে গ্রোভিত হয়, তাহাদিগকেই বলা হয় **ধ্বস্তাত্মক শব্দ**। এই শব্দগুলির মধ্যে বান্তব-ধ্বনির অন্তর্কৃতিও দেখা যায়। যে দব ধর্যাত্মক পদ বাক্যে বিশেষণরপে ব্যবস্ত হয়, ওইগুলিই ধ্বস্থাত্মক বিশেষণ। যেমন, মেঘের 'গুরুগুরুগ' গর্জন, নদার 'কুলুকুলু' ধ্বনি; 'তুপ্ দাপ' শব্দ। 'কতকগুলি ধর্যাত্মক শব্দ আবার ধ্বনির ভাব ব্যতীত, অভ ইন্দ্রিগ্রাহ্ম ভাবেরও প্রকাশ করিয়া থাকে; যেমন, ব্যথায় 'টন্টন্' করে; লাল 'টুক্টুক্' করছে; 'টক্টকে লাল'। কতকগুলি ধ্বভাগ্রক বিশেষণের দারা বিশেষ গুণ বণিত হয়, যে-গুণ বস্তুতে বহুক্ষণ ব্যাপিয়া থাকে।' যেমন 'গু-ধৃ' মাঠ, 'থা-খা' রোদ রুর, ইত্যাদি।

ি [ ঘ ] ক্রিয়াপদের মূল অংশ, অর্থাং যাহা হইতে প্রত্যের বা বিভক্তিযোগে ক্রিয়াপদ নিশার হয়, তাহার নাম ধাতু। 'নাম' অর্থাং বিশেষ্য [ কথনো কথনো বিশেষণ, অব্যয় প্রভৃতিও ] সময়-বিশেষে ক্রিয়ারপে ব্যবহাত হইয়া থাকে—ইহাদিগকে বলা হয় 'নায়ধাতু'। যেমন, নীরব [বিশেষণ]>নীরবিলা; প্রফুল্ল>প্রফুল্লিল, ইত্যাদি। মধুস্দনের কাব্যে এইরপ নামধাতুর প্রচুর প্রয়োগ দেখা যায়।

- [ ঙ ] শব্দের পর যে-সকল প্রত্যের যুক্ত হইরা অন্য শব্দ গঠিত করে, তাহার নাম **তদ্ধিত**। তদ্ধিত প্রত্যের বারা নিশার শব্দের নাম তদ্ধিতান্ত শব্দ, এবং উহাতে বিভক্তি যুক্ত হইলো বলা হয় **তদ্ধিতান্ত পদে।** সর্বনাম হইতে তদ্ধিত পদগঠনের উদাহরণ: মং + ঈয় = মদীয়; অসমং + ঈয় = অস্মদীয়; যুস্মং + ঈয় = য়ৢয়দীয়; ভবং + ঈয় = ভবদীয়।
- [ চ ] কোনো শব্দ উচ্চারণকালে তৃইটি বিভিন্ন বর্গের ব্যঞ্জনধ্বনি পরম্পর অথবা একে অন্তার প্রভাবে পড়িয়া যথন একই বর্গের ব্যঞ্জনধ্বনিতে রূপান্তরিত হয়, কিংবা অল্পবিস্তর সমতা লাভ করে, তাহাকেই বলা হয় বর্ণস্মীকরণ বা স্মীভবন—ইংরেজীতে 'assimilation'। যেমন কর্তা>কতা; মূর্থ > মূথ্যু; ধর্তে>ধতে, ইত্যাদি।
- , [২১] নিমলিথিত শব্দগুলির মধ্য হইতে ছয়টি শব্দ নির্বাচন করিয়া উহাদের দ্বারা তিনটি 'সমস্ত'-পদ রচনা করঃ

পদা, মাতা, পূপা, সমাজ, পতি, জায়া, গন্ধ, নদী, ধন্ন, বিদ্বান্।
পদা + গন্ধ = পদাগন্ধী। জায়া + পতি = দম্পতি, জায়াপতি, ['জম্পতি'
কথাটি কিন্তু বাংলায় চলে না]। পূপা + ধনুঃ = পূপাধন্ধা, পূপাধনুঃ [ কামদেবতা
মদনের এক নাম]। নদী + মাতা = নদীমাতৃক [ বহুব্রীহি সমাস]। বিদ্বান + সমাজ
= বিদ্বৎসমাজ।

- [২২] মোটা-হরফে-মুদ্রিত পদগুলির মধ্যে যে-কোনো তিনটির প্রয়োগ ব্যাকরণসম্মত কিনা, তদ্বিষয়ে বিচার করঃ
- [১] আইল গো কালভুজন্ধিনীরূপে দংশিতে আমারে। [২] বসত্তে যেমতি কুহরে বসন্তস্থা। [৩]কী কাজে তুফিব তেঃমায় **ভর্তিনী, ভতে**। [৪]

নেবদত্ত অন্ত্ৰপুঞ্জ শোভে পিঠোপরি। [৫] সে রক্ষেন্ত্রে, রাঘবেন্দ্র রাথে পদতলে। [৬] ক্ষণ্ড্রারটা ধনী, ধ্বজদণ্ড করে হৈমময়।

ভুজজিনী: শুদ্ধ পদ হইল ভুজজী; কিন্তু বাংলায় 'ভুজজিনী' অশুদ্ধ-প্রচলিত। কথাটা 'ভূজক্ব' শব্দেরই স্ত্রীলিকে 'ঈ'-প্রত্যয় করিয়া—'ভূজিদিন্' শব্দের নয়। কুহুরে: 'কুহুর' শব্দের অর্থ গর্ত, তাহা হইতে কানের বিবর বা গর্ত; তাহা হইতেই নামধাত গঠিত হইয়াছে 'কুহরে'—অর্থ হইল 'শব্দ করা'। কাজেই পদটি ন্যাকরণসমত ; অর্থ—শব্দ করে, কুজন করে। বসন্তস্থা: সংস্কৃত-ব্যাকরণের বিধি জত্মারে 'বসন্তস্থ' হওয়া উচিত [ বসন্তের স্থা, এই ষ্ঠাতংপুরুষ স্মাস করিয়া।] 'কিন্তু 'বদন্ত দথা যাহার' এই বছত্রীহি দমাদ করিলে পদটি শুদ্ধ। তবে, যেহেতু কবি এম্বলে কথাটি 'কোকিল' অর্থে ব্যবহার কবিয়াছেন, সেহেতু বছরীহি সমাস চলিবে না,—তৎপুরুষ সমাদে 'বসস্তদথ' হইবে। 'বসস্তদথা' বাংলায় অশুদ্ধ-প্রচলিত। ভর্ত্তিণী: ভর্তা [ভর্তৃ]+ত্তীলিঙ্গে 'ঈ'=ভর্ত্তী। স্বতরাং সম্বতব্যাকরণ অনুসারে 'ভব্রিণী' পদটি ভূল। ছন্দোম্পন্দ স্পির জন্মই মধুস্দন এইরূপ পদ প্রয়োগ করিয়াছেন। 'পিঠোপরি': 'পিঠ' বাংলা তদ্ভব শব্দ, 'উপরি' কথাটি সংস্কৃত বা তংসম শব্দ। কাজেই এই তুই জাতীয় শব্দের সমাস ব্যাকরণবিক্ষ-শুদ্ধ পদ হইল **প্রক্তাপরি'।** এখানেও ছন্দের বিশেষ একটি প্রয়োজনেই কবি উক্ত রূপটি প্রয়োগ করিয়াছেন। রক্ষেক্তে মূল শব্দটি 'রক্ষং' [রক্ষ্শ]; হতরাং রক্ষঃ + ইক্ত বক্ষইন্দ্র হওয়া উচিত ছিল। কিন্তু এরপ প্রয়োগ বাংলায় চলে না বলিয়া মধুসুদন 'রক্ষেম্র' পদটি প্রয়োগ করিয়াছেন। তবে এইরপ প্রয়োগকে অশুদ্ধ-প্রচলিত বলিতে হইবে। '**হৈমময়'**—হেম + অণ্ ফি ] প্রতায় করিয়া 'হৈম'—অর্থ হইল স্থবর্ণ-নির্মিত। স্বতরাং আবার 'ময়ট'-প্রতায় [বিকার অর্থে] করিলে দ্বিরুক্তিদোষ ঘটে। তাই পদটি অশুদ্ধ—ইহা 'হৈম' বা 'হেমময়' হওয়া উচিত।

[ ২০ ] দৃষ্টান্ত-বাকোর দারা 'কি' ও 'কী'-এর পার্থক্য বুঝাইয়া দাও।

অব্যয় অর্থে সাধারণত 'কি' এবং বিশেষ বা বিশেষণ অর্থে সাধারণত 'কী' প্রয়োগ করা হয়। সে কি এসেছে? [অব্যয়]; সে কী করছে? [বিশেষ]; কী কাজ কচ্ছিলে? [বিশেষণ]। কথনো ভাবের আতিশয়্য বুঝাইতে অব্যয় অর্থে 'কী' প্রযুক্ত হয়। যেমন—কী, এত বড়ো স্পর্ধা!

[ ২৪ ] নিম্নলিখিত ব্যাকরণ-সম্বন্ধীয় সংজ্ঞা ও বিধিগুলির যে-কোনো পাঁচটির দৃষ্টান্তসহ সংক্ষিপ্ত পরিচয় দাওঃ

পূরণবাচক বিশেষণ, বিষেষ কর্ম, একনেশী সদাস, ব্যতিহার বহুৱীহি, ভগ্নতৎদম শব্দ, বিপ্রকর্ম, শীলার্থে তদ্ধিত, বীগনা।

পুরণবাচক বিশেষণ: যে বিশেষণ অভা শক্ষের ক্রম প্রকাশ করে, তাহার নাম ক্রমবাচক বা প্রণবাচক বিশেষণ। সংখ্যাবাচক শব্দের উত্তর 'তীয়', 'ম' ইত্যাদি প্রতায় করিয়া প্রণবাচক বিশেষণ হয়। যেমন, প্রথম, দিতীয়, তৃতীয়, সপ্তম, নবম, ইত্যাদি। বিধেয় কর্ম: "কোনো কোনো স্থলে সমার্থক ক্রিয়ার তুইটি কর্ম থাকে, উহাদের মধ্যে একটিকে উদ্দেশ্য করিয়া অপরটির ছারা কিছু বলা হয়, অথবা অপরটিকে প্রথমটির উপর আরোপ করা হয়। এইরূপ স্থলে প্রথম কর্মটিকে 'উদ্দেশ্য কর্ম' এবং আরোপিত অপরটিকে 'বিধেয় কর্ম' বলা হয় । যথা, মাতাপিত'কে সাক্ষা২ 'দেবতা' ভাবিয়া পূজা করিবে। এথানে 'দেবভা' কথাটি বিধেয় কর্ম।'' **একদেশী সমাস**ঃ একদেশবাচক শব্দের সহিত কালবাচক শব্দের যে সমাস হয়, তাহাকে একদেশী সমাস বলে। যেমন, অহন্-এর মধ্যভাগ=মধ্যাহ্ন, অহন্-এর প্রভাগ=প্রাহ্ন, ইত্যাদি। ব্যতিহার বছত্রীহি: 'পরস্পরসাপেক্ষ ক্রিয়া ব্ঝাইলে একই শব্দেব পুনক্তি দারা ষে-বছরাহি হয়, ভাহাকে ব্যভিহার বছরাহি বলে।' যথা, দগুদিও [ = मट७ मट७ यूष व्यथात ]; नाठानाठि [ = नाठित् न ठित् यूष व्यथात ]; कानाकानि [कात्न कात्न कथा दिशाता]; जन्मभ, नथानिथ, औकार्सांकि, हेन्सामि। শীলাথে তদ্ধিত: নিপান্ন। [ অ-ক্রিয়া ] পদের উত্তর যে-প্রভায় হয় তাহাকে তদ্ধিত প্রতায় বলে। স্বভাব বুঝাইতে ষে-প্রতায় হয় তাহাই 'শালার্থে তদ্ধিত'। যেমন, জাগ + ইনি = তাগী; ভোগ + ইনি = ভোগী, ইত্যাদি। বীঞ্চাং 'বীপা' কথাটির অর্থ হইল পৌন:পুশু, কোনোকিছু বারবার করা বা হওয়া, যেমন, দিনে দিনে -প্রতিদিন; ইহা বীপ্সার্থে অব্যয়ীভাব সমাসের দৃষ্টান্ত। আবার, কখনো কখনো **দিত্ব** করিয়া বাঙ্গান পান:পুত্ত অর্থ প্রকাশিত হয়; যথা, পিছুপিছু, চলিতে চলিতে, দেখিতে দেখিতে, ঘর-ঘর ইত্যাদি। **ভগ্নতৎসম**ঃ সংস্কৃতভাষা হইতে গৃহীত যে সকল শব্দ বাংলা উচ্চারণে বিকৃত হইয়া একটা নৃতন রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে উহারাই ভগ্নতৎসম বা অর্ধতৎসম নামে পরিচিত . যেমন, রুফ্>কেই, প্রণাম > পেরাম, নিমন্ত্র->নেমন্তর, ইত্যাদি। বিপ্রাকর্ষ: উচ্চারণের স্থবিধার জন্ম কিংবা ছন্দের অফ্রোধে সংযুক্ত ব্যঞ্জনবর্ণের মধ্যে স্বরধ্বনির আনয়নকে বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তি বলা হয়। বেমন, প্রীতি > পিরীতি; গ্রাম > গের<sup>ন</sup>ম; ভক্তি > ভকতি; মর্ম > মরম; মূকা >মুকুতা, ইত্যাদি i

- [২৫] নিমূলিখিত বাক্যগুলির প্রয়োগের বিশুদ্ধি বিচার কর:
  - (/e) তিনি মস্তকের ঘর্ম চরণে পাতিত করিয়া জীবিক। অর্জন করেন।
  - (১০) পল্লীগ্রামে ঝির্কিরে মাঠের হাওয়া খুবই উপভোগ্য।

- (Jo) তরুণসম্প্রদায় দেশের মুখোজ্বল করিবে।
- (।॰) দরিদ্র আত্মীয়ের প্রতি হঙগ্রদ্ধা দেখান অকর্তব্য।
- ( 1/ ) ध्वः मथाय ममास्क्रत शूनर्गर्यन थाराङन ।
- (০০) তিনি মাথার ঘাম পায়ে ফেলিয়া জীবিকা অর্জন করেন। 'মাথার ঘাম পায়ে ফেলা' একটি বাংলা বাগ্ধারা [idiom]; সাধুভাষায় পরিবর্তিত করিলে ইহার ভাববাঞ্জনা অনেকখানি ক্ষুপ্ল হয়, এই কারণে ইহাকে রূপাস্তরিত করা সমর্থনযোগ্য নয়।

(ে/০) পল্লীগ্রামে মাঠের ঝির্ঝিরে হাওয়া ধুবই উপভোগ্য। 'ঝিরঝিরে' বিশেষণটি 'হাওয়া'-র আগেই বসান উচিত।

- (১০) তরুণসম্প্রাদায় দেশের মৃথ উজ্জ্বল করিবে। 'উজ্জ্বল' কথাটি 'উৎ' উপদর্গ ও 'জ্বল্' ধাতু হইতে উৎপদ্ধ; অতএব উৎ + জ্বল = 'উজ্বল' হইবে, 'উজ্জ্বল' নয়। 'মৃধোজ্জ্বল' কথাটির সমাদে ব্যাকরণঘটিত দোষ আছে।
- (:• ) দরিত্র আত্মীয়ের প্রতি 'অশ্রদ্ধা' বা 'হতশ্রদ্ধভাব' দেখানো অকর্তব্য।
- (1/0) श्वराधार वा श्वरमात्र्य ममास्त्रत भूनर्ग र्ठन প্রয়োজন।
- [২৬] যে-কোনো পাঁচটির অর্থ ও প্রয়োগ বুঝাইয়া বাক্য গঠন কর:
- (/০) ভবিশ্বৎ বুঝাইতে বর্তমানের প্রয়োগ; ( do ) সংষ্কৃত
  বিধিলিঙ্-নির্দেশক বাংলা বিভক্তি; (১০) পঙ্গু ক্রিয়া; (।০) বিশেষণ ও
  ক্রিয়াবিশেষণ-রূপে 'ইতে'-র ব্যবহার; (।০) 'আবার'- এর বিভিন্ন পদরূপে
  প্রয়োগ; (।১০) 'আরি'-র ভদ্ধিভ ও কৃদন্তরূপে প্রয়োগ; (।১০) 'ইলে'-র
  দ্বারা ক্রিয়ার পূর্ববর্তিতা-ছোতনা।
  - (/o) আমি কাল বাড়ী **যাচ্ছি** [ 'যাব' অর্থে ]।
- (প০) সংস্কৃত বিধিলিঙ ব্ঝাইবার জন্ত সাধারণত ভবিশ্বং বা অমুরোধাত্মক অমুজ্ঞা হয়। উদাহরণ: সদা সত্য কথা বিদিও [বলিবে]। চুরি করিও কিরবে]না।
- (১০) কতকগুলি ধাতৃর সম্পূর্ণ রূপ পাওয়া যায় না, এগুলিকে অন্ত ধাতৃর রূপ দারা নিজ অভাব বা অপূর্ণতা পূর্ণ করিতে হয়—এই জাতীয় ধাতৃকে অসম্পূর্ণ বা পঙ্গু ধাতৃ বলে। এই ধাতৃ হইতে নিম্পন্ন ক্রিয়াকে পঙ্গু ক্রিয়া বলা যায়। 'য়া', 'আচ', 'বট' প্রভৃতি পঙ্গু ধাতৃ। 'য়া' ধাতৃ [বর্তমানে]—য়াই, য়াচ্ছি; কিস্কু [অতীত কালে]—গেলুম, গেছলুম।

- (।॰ ) ঘর **থাকিতে** বাবুই ভিজে—বিশেষণক্রপে 'ইতে'-র ব্যবহার। দে নাচিতে নাচিতে আসিল—ক্রিয়াবিশেষণক্রপে 'ইতে'-র ব্যবহার।
- (।/০) ছেলেটা **আবার** এসেছে [ক্রিয়াবিশেষণ]। রাম ভালো ছেলে, আবার সে পরীক্ষায় প্রথম হয়েছে [সংযোজক অব্যয়]। আবার, আবার সেই কামানগর্জন [বিশ্বয়স্চক অব্যয়]। আবার আগমন কিসের জন্ম [বিশেষণ)। তুমি মন দিয়ে পডাশুনা করতে পার, আমি আবার বই ছুঁতে পারিনে প্রিভিষেধক বা প্রতিপক্ষিক অব্যয়]।
- (।%°) কাদা + আরি = ক**াসারি** কাদা লইর যাহার ব্যবদায় [ ভদ্ধিতরূপে প্রযোগ ]। তুব্ + আরি = তুবারি—যে তুবে, কর্ত্বাচ্যে [ রুৎরূপে গ্রোগ্ ]।

(10°) আমি ফিরিয়া **আসিলে** তুমি যাইবে।

[২৭] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে পাঁচটির সঙ্গে সমার্থ ক শব্দ যোজনা করিয়া উহাদের সম্পূর্ণ দ্বৈতর্রপটি উদ্ধার কর ও এই যুগাশব্দসমূহের প্রয়োগ বুঝাইবার জন্ম পাঁচটি বাক্য রচনা কর ঃ

দর—; বন—; কুটুস—: লোক—; সৈন্য—; আদর—; লোহা— বিবাদ—; রাত—; ছল—।

দরদাম—জিনিস কিনতে হলে পাঁচ জায়গায় দরদাম করতে হয়।
বনজদল—ছেলেটা সারাদিন বনজদল ঢুঁছে বেড়াচ্ছে।
কুটুমম্বজন—বিরেবাড়ীতে অনেক কুটুমম্বজন এসেছেন।
লোকজন—লোকজন কারখানার কাজ শেষ করে চলে গেছে।
সৈশুসামন্ত—রাজকুমার সৈশুসামন্ত নিয়ে শিকারে বেরিয়েছেন।
আদরসোহাগ—বেশি আদরসোহাগ দিয়েই ছেলেটার মাথা খেয়েছ।
লোহালকড়—লোহালকড়ের দাম প্রতিদিনই বেড়ে চলেছে।
বিবাদবিসংবাদ—তার সঙ্গে তো আমার কোনো বিবাদবিসংবাদ নেই।
রাতদিন—ছেলেটা রাতদিন টো টো করে ঘুরে বেড়াচ্ছে।
হলচাতুরী—তৃমি ভো দেখছি এই বয়সেই বেশ ছলচাতুরী শিখে ফেলেছ।
২৮] 'টা', 'টি', 'খানা', 'খানি' 'গাল', 'গালি'

[২৮] 'টা', 'টি', 'খানা', 'খানি', 'গাছা', 'গাছি' প্রভৃতি নির্দেশ বা পরিমাণস্চক প্রত্যয়গুলির বিভিন্নরূপ প্রয়োগ উদাহরণসহযোগে বুঝাইয়া দাও।

টা – সাধারণত তৃচ্ছার্থে বা অবজ্ঞার্থে বাবহৃত হর। যেমন, ছেলেটা ভারি পাজি। ওই মোটা লোকটা ধেন একটা হ'তী।

6-একটু আদর বা কোমলভালোতক। রাম-ছেলেটি খুব ভালো।

খানা—ঈষং অবজ্ঞার্থে, কথনো-বা অপেক্ষাকৃত বৃহৎ বস্ত বৃঝাইবার জন্ম।
যেমন, বাড়ীখানা একেবারে থাঁথা করছে।

খানি—একটু স্নেহ বা আদর বুঝাইতে। বেখন, আহা, মুখখানি কেমন ভুকিয়ে গেছে!

টুকু—সাধারণত অল্পতা ব্ঝাইবার জন্ম বাবহৃত হয়। যেমন, জনটুকু
ধেয়ে ফেন।

টুকুন—অত্যল্পতা ব্ঝাইতে। যেমন, দুধটুকুন থেয়ে নাও। এখানে অত্যল্পতার সঙ্গে একটা আদরের ভাবও যেন মিশ্রিত রহিয়াছে।

গাছ।—সাধারণত আকারে বড়ো জিনিস ব্ঞাইবার জন্ম ব্যবহাত। যেমন, লাঠিগাছা বাগিয়ে ধর।

গাছি--সাধারণত আকারে ছোট জিনিস ব্বাইবার জন্য ব্যবহৃত হয়। যেমন, ছড়িগাছি তুলে রাধ।

[২৯] তিনকড়ি [মামুষের নাম]; বিড়ালচোখী; ঘনশ্যাম; চুলোচুলি; তেমোহানী; অমুমধুর; গাছপাকা; ঢেকিছাটা; বিয়েপাগলা; পুপধন্বা—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটির ব্যাসবাক্যসহ সমাস লেখ।

তিনকড়িঃ তিনটি কড়ির বিনিময়ে ক্রীত [ যমের নিকট হসতে]—
তদ্ধিতার্থে দ্বিগু।

বিজ্ঞালটোখী: বিভালের চোথের মতে। চোথ যে-খ্রীলোকের—মধ্যপদ-লোপী বছরীহি।

ঘনশাম: ঘন-এর মতো খ্যান—উপমান কর্মধারয়।

**पूरमापूर्णः** पूरल पूरल गिनिश स-ल्फारे - गुडिशत रह्वीरि।

ভৈমোহানীঃ তে [ তিন ] মোহানার সমাহার—সমাহারদ্বিগু।

অস্ত্রমধুর: যাহা অম তাহাই মধুর—কর্মধারয়।

গাছপাকা: গাছে পাকা—সপ্তমী তৎপুরুষ।

বিয়েপাগলা: বিয়ের জন্ম পাগলা—চতুর্থী তংপুরুষ।

পুত্পধন্ধ। পুত্প ধন্ম যাহার—বহুত্রীহি। এখানে তুই বিশেষ পদের সমানাধিকরণ বহুত্রীহি হইয়াছে।

[৩০] অপাদানে সপ্তমী; অব্যয়বোগে প্রথমা; বিশেষণ সম্বন্ধে মন্ত্রী; অভেদে ষণ্ঠী; ক্রিয়ার বিশেষণরূপে অসমাপিকা ক্রিয়া; নামধাতু; সমধাতুরু কর্ম—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটির উদাহরণ দাও।

**অপাদানে সপ্তমী—८मटप** दृष्टि इर ।

**অব্যয়বোগে প্রথম।—রাম-নামে** [ বলিয়া ] একটি বালক ছিল। বিশেষণ সম্বন্ধে ষষ্ঠী—স্তুধের ছেলে। সোনার বোতাম। **অভেনে যন্ত্রী—জ্ঞানের** আলো। শোকের সাগর। ক্রিয়ার বিশেষণরতে অসমাপিকা ক্রিয়া—বিছানাটিকে ক্ষিয়া বাঁধ। ছেলেটিকে চাপিয়া ধর।

নামধাতু—'জুতিয়ে, যুষিয়ে, চড়িয়ে, ঠেঙিয়ে লোকটার হাড় গুঁড়িয়ে ফেললে রে !' এখানে জুতান, ঘুষান, চড়ান, ইত্যাদি নামধাতু। সমধাতুজ কর্ম—আমি থ্ব যুম ঘুমিয়েছি। শিশুটি কেমন মিষ্টি হাসি হাসছে ! [৩১] (/০) তদ্ধিত ও কৃদস্তের, অথবা সন্ধি ও সমাসের উদাহরণ-সহ পার্থক্য দেখাও। (১০) 'পাইলটে কালি ধরে বেশি, শেফারে লেখা হয় ভালো'--এই বাক্যে 'পাইলটে' ও 'শেফারে' কী কারক 🤊 (১০) পটল-ভাজা, হরিণনয়না, চুলোচুলি—্যে-কোনো তুইটির ব্যাসবাক্যসহ সমাস লেখ। (Io) এমন একটি বাক্য রচনা, কর যাহাতে 'বিধেয়'-অংশটি 'উদ্দেশ্য'-অংশের পরে থাকিবে। (।/০) সকর্মক ক্রিয়ার অকর্মক, অথবা অকর্মক ক্রিয়ার সকর্মক প্রয়োগ দেখাইয়া একটি বাক্য রচনা কর।

(৴০) শব্দের উত্তর যে প্রত্যয় হয় তাহাকে তদ্ধিত প্রত্যয় বলে। এই প্রত্যর্ষোগে যে-শব্দ গঠিত হয় তাহার নাম তদ্ধিতান্ত শব্দ। দৃষ্টান্ত: দিতি 🕂 ফা = দৈত্য [ দিতির অপত্য ]।

ধাতুর উত্তর যে প্রত্যয় যুক্ত হয় তাহাকে ক্লুপ্রত্যন্ন বলে। এই প্রত্যন্নযোগে যে-শব্দ গঠিত হয় তাহার নাম ক্লন্ত শব্দ। দৃষ্টান্ত-গম্+অন্ট্=গমন; পঠ্+ হঞ = পঠ।

পরস্পার সন্নিহিত ছুই বর্ণের মিলনকে সন্ধি বলে। ছুই বা ভতোধিক পদেব এক পদে পরিণতির নাম সমাস।

मिक-हिम + व्यानम = हिमानम । ( 岡十페 )=( 페 ) त्या + जेग = त्यम । (আ+ঈ)= (এ) সমাস--গন্ধার জল = গন্ধাজল। শাখা হইতে চ্যুত = শাখাচ্যুত। 'পাইলটে'—কর্তৃকারক [ কর্তায় সপ্তমী ]। (%)

'শেফারে'—করণকারক [ করণে সপ্তমী ]।

(১০) পটলভাজা—ভাজা যে পটল [কর্মধারয়]। এখানে বিশেষণের পরনিপাত হইয়াছে।

হরিণনয়ন!—হরিণের নয়নের মতো নয়ন যাহার—( যে দ্বীলোকের )
—[ মধ্যপদলোপী বছবীহি ]।

চুলোচুলি—চুলে চুলে টানিয়া যে লড়াই [ ব্যতিহার বছবীহি ]।

(10) কী স্থানর এই ফুলটি! বেশ ভালো কথা বলেছ তো তুমি। প্রথম ও দিতীয় বাক্যটিতে 'কী স্থানর' ও 'বেশ ভালো কথা বলেছ' 'বিধেয়'-অংশ, এবং 'এই ফুলটি' ও 'তুমি' 'উদ্দেশ্য'-অংশ। এই তুই বাক্যেই বিধেয় পূর্বে আর উদ্দেশ্য পর্বের রহিয়াছে।

(।/০) আমরা কান দিয়া ভানি, চোগ দিয়া দেখি--সকর্মক ক্রিয়ার অকর্মক

প্রয়োগ।

সে আমাকে দেখিয়া উচ্চহাসি হাসিজ—অকর্মক ক্রিয়ার সকর্মক

- প্রয়োগ [ সমধাতুজ বা ধাত্বর্থক কর্মযোগে ]।

[৩২] 'মাথা' শব্দটির পাঁচরকম অর্থ ব্ঝাইতে পাঁচটি বাক্য রচনা কর। অথবা—ব্যস্টি, হ্রাস, সূকৃতি, জঙ্গম, সরল—ইহাদের প্রত্যেকটির বিপরীতার্থ ক শব্দ প্রয়োগ করিয়া বাক্য নির্মাণ কর।

['মাথা' শব্দের বিভিন্নার্থে প্রয়োগ ]

- (১) মাথা থাওয়া [নষ্ট করা] আদর দিয়ে বাপ ছেলেটার মাথা থেয়েছে।
- (২) মাথা হেঁট হওয় [লজ্জায় মাথা তুলতে না পারা] তোমার আচরণে আমার মাথা হেঁট হয়েছে।
- (৩) মাধায় ঢোকা [বোধগম্য হওয়া] সোজা কথাটা কিছুতেই তোমার মাথায় চুকছে না।

(৪) মাথায় ওঠা [প্রপ্রেয় পাওয়া] গোম্থকে নাই দিলে মাথায় উঠে।

(৫) 'মাথা' [শ্রেষ্ঠ ] রামবাবু হলেন এই গ্রামের মাথা।
 ব্যক্তি—সমষ্টি: ব্যক্তিকে লইয়াই সমষ্টি।

হ্রাস**—বৃদ্ধি** : রুফপক্ষে চন্দ্রকলার হাস ও শুরুপক্ষে **বৃদ্ধি** হয়।

স্কৃতি— তুষ্কৃতি: স্কৃতি ও তুষ্কৃতি উভয়েরই ফল মানবকে ভোগ করিতে হয়।

জন্ধ—ছাবর: ছাবর-জন্ম সকল পদার্থেরই বিনাশ একদিন অনিবার্ষ। সরল—কুটিল: সরল পথ ছাড়িয়া কুটিল পথে গেলে অবশাই বিপদে পড়িবে।

#### বাংলা কবিভাৱ ছন্দ

#### ছন্দ বলিতে কী বুঝায়:

ভাবাবেগম্পন্তিত ছন্দে বিশ্বত বাণীরচনাকে কবিতা বলা যাইতে পারে।
কবিতার প্রাণসতার সঙ্গে ছন্দের একটা নিগৃঢ় সম্পর্ক বা গোগাযোগ রহিয়াছে।
মান্নযের হৃদয় যখন প্রকৃতির সংসার ও মানবসংসারের সালিপ্যে আসিয়া রসাভিষিক্ত হইয়া উঠে, তথন প্রতিদিনের সাধারণ গছের ভাষায় তাহার সেই রস্পিক্ত
অমুভূতির প্রকাশ সম্ভবপর হয় না—ইহার জন্ম চাই একটা বিশেষ রকমের ভাষা,
একটা বিশেষ বাণীবিন্যাসকৌশল, অর্থাং চাই পদ্ম বা কবিতার ভাষা। কবিতার
ভাষা ছন্দিত, স্বধমাস্থলর, ধ্বনিতরঙ্গে ম্পন্দিত, গতিমাধুর্যে বিলসিত, শ্রুতিমধুর
তালভলীতে নিয়য়িত। ছন্দে কথাটির ব্যাপক অর্থ হইতেছে 'গতিসৌন্দর্য', আর,
সাহিত্যের ক্ষেত্রে তাহার সংকীর্ণ অর্থ হইল 'ভাষাগত ধ্বনিসৌন্দর্য'—'একটি পূর্ণ
ধ্বনিপ্রবাহের স্ক্ষমঞ্জস ও তরঙ্গায়িত ভঙ্গি'। সহজ কথায়, ছন্দ হইল পরিমিত
পদবিন্যাস, যাহার গুণে বাক্যের সাজে বাক্যের বন্ধন সংগীতমধুর ও তরঙ্গবাংকত হইয়া
উঠে। কার্যাশল্পীর এই বিশেষ পদবিন্যাসকৌশলেই ভাষার মধ্যে একটা তরঙ্গভঙ্গি বাধ্বনিম্পন্দনের সৃষ্টি হয়—যাহার নাম ছেন্তাম্পুক্স বা Rhythm, এবং এই
ধ্বনিগত স্পান্দটিই ছন্দের প্রাণবস্তা।

মনে রাথিতে হইবে, 'ছন্দোম্পন্দ' [rhythm] আর 'ছন্দ' [metre] এক কথা নয়। "'Metre' বা পত্যের ছন্দ 'rhythm' অর্থাৎ সাধারণ ছন্দোম্পান্দের একটি বিশেষ ক্ষেত্র প্রকাশ মাত্র।" ছন্দোম্পন্দ যথন বাক্যের অন্তর্গত পরিমিত পদবিভাসের মধ্য দিয়া আত্মপ্রকাশ করে তথনই উহা ছন্দ হইয়া উঠে। গত্যের সঙ্গেছ ছন্দের সম্পর্ক আছেছ নয়—গত্যে ছন্দ থাকিতেও পারে, না-ও থাকিতে পারে। কিন্তু পত্যের সঙ্গেছন্দ অচ্ছেতভাবে জড়িত, পত্যে ছন্দ থাকিবেই। এই ক্ষেত্রটিতেই প্রতিদিনের ভাব-বিনিময়ের বাহন গত্যের সঙ্গে রসায়ভূতির প্রকাশক পত্য বা কবিতার বড়ো পার্থক্য। বর্তমান আলোচনায় 'ছন্দ' বলিতে আম্মা 'metre' বা পত্যক্ষনকেই ব্রিবা।

কোনো বিশেষ ভাষার স্বাভাবিক উচ্চারণপদ্ধতিকে অবিকৃত রাথিয়া বিভিন্ন বাক্যাংশ যদি কোনো বিশেষ রূপকল্প বা আদর্শ [ pattern ]-অন্থসারে বিশুস্ত হয়, তবেই বাক্যে ছন্দের আত্মপ্রকাশ ঘটে। একটি স্থস্পট্ট রূপকল্পের পুনরার্ত্তি অর্থাৎ পৌনঃপুনিকতা ছন্দ্রস্তির পক্ষে অপরিহার্য। কেন না, এই 'আদর্শের পৌনঃপুনিকতা হইতেই ছন্দের উপকরণগুলির মধ্যে একপ্রকার ঐক্য অন্থভ্ত হয়, এবং সেজন্ত তাহাদের ছন্দোবদ্ধ বলা হয়—এই ঐক্যবোধ ছন্দোবোধের ভিত্তিস্থানীয়। বাংলা পত্তে পরিমিত কালানন্তরে সমধ্যী বাক্যাংশের ঘোজনা হইতেই ছন্দবোধ জন্ম।'

ছন্দ তার তরঙ্কিত ধ্বনিম্পন্দনের সহায়তায় কবিতার পাঠক বা শ্রোতার অন্তরে একটা স্বপ্লাচ্চন্ন অন্তভূতি বা আবেশের স্পষ্ট করে। এইজন্য সংস্কৃতে বলা হইয়াছে 'ছান্ততে ইতি ছন্দঃ'—'যাহাতে পূর্বে অস্তব্নগণ আচ্ছন্ন [মন্ত্রমুগ্ধ ও অভিভূত] হুইয়াছিল' তাহাই ছন্দ।

প্রত্যেক স্থন্দর বস্তুর সৌন্দর্যের প্রকাশ দ্বিবিধ—আকৃতিগত ও প্রকৃতিগত। 'আকৃতিসৌন্দর্যের লাক্ষণ হইতেছে [ এক ] অঙ্গবছত্ব, [ তুই ] অঙ্গসংহতি এবং [তিন] অঙ্গগতি কিংবা সম্মিতি।' পূর্বে আমরা বলিয়াছি, ছন্দের তাৎপর্য হইল ভাষাগত ধ্বনিসৌন্দর্য। এই 'সৌন্দর্যলক্ষণের দিক দিয়া, ধ্বনিসৌন্দর্যের অঙ্গগত তরন্ধের একাধিকতা; ঐক্য বা অঙ্গসংহতি হইতেছে ধ্বনিপ্রবাহের নির্দিষ্ট দৈর্য; এবং অঙ্গসঙ্গতি হইতেছে ধ্বনিপ্রক্রণমূহের পরম্পারের দৈর্যামাঞ্জস্ত।' ষে-কোনো কবিতার ছন্দ্রসৌন্দর্য বিশ্লেষ করিলে দেখা যাইবে, চরণকে আশ্রয় করিয়া একটি পূর্ব ধ্বনিপ্রবাহ আত্মপ্রকাশ করে। এই ধ্বনিপ্রবাহকে তরঙ্গায়িত করিয়া তোলে কয়েকটি 'পর্ব', এবং এই পর্বগুলির সামঞ্জস্পবিধারক হইতেছে নির্দিষ্ট পরিমাণের মাত্রা। পরিমিত মাত্রার পর্বসময়িত চরণই বাংলা ছন্দের একটি বড়ো আশ্রয়। এইগুলিকে লইয়াই পত্যছন্দের গতি ও স্থিতি, বৈচিত্রা ও ঐক্য—উভয়ের মিলনেই ছন্দের সৌন্দর্য। ছন্দের আলোচনা মুখ্যত কবিতার চরণ-অন্তর্গত বিভিন্ন বাক্যাংশের ঐক্যস্ত্রেরই আলোচনা। কী কৌশলে কবি কাঝ্যের ছন্দে বৈচিত্র্যসম্পাদন করিবেন, সে-সম্বন্ধে বাধাধর। কোনো নিয়ম লিপিবন্ধ করা সম্ভব নয়।

আমরা বলিয়াছি গতেও ছন্দ থাকিতে পারে; কিন্তু তথাপি গত ও পতের ছন্দের
মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য আছে। পতে নির্দিষ্ট দৈর্ঘের পদের অর্থাৎ পর্বের যেরূপ বারংবার
আবর্তন ঘটে, গতে সেরূপ ঘটে না। গতে পর্বহুত্ব আছে, পর্বসংহতি আছে,
পর্বসংগতিও আছে—এগুলি পতছন্দেরও স্বরূপগত লক্ষণ। কিন্তু পর্বের যেমাত্রাসমকত্ব বাংলা কবিতার ছন্দের প্রধানতম বৈশিষ্ট্য, গতের অন্তর্গত পর্বে তাহা
ততথানি স্থনির্দিষ্ট নয়।

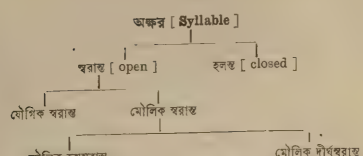
### ছন্দ-সম্পর্কিত কতকগুলি পারিভাষিক শব্দের পরিচয়

বাংলা ছন্দের বিভিন্ন রূপপ্রকাশ এবং স্বরূপলক্ষণকে বৃঝিয়া লইতে হইলে কতকগুলি পারিভাষিক শব্দের সঙ্গে মোটাম্টি একটা পরিচিতির প্রয়োজন। নিম্নে অতিসংক্ষেপে ইহাদের পরিচয় লিপিবদ্ধ করিতেচিঃ

[১] আক্ষর: Syllable: বাগ্যস্তের স্বল্পতম প্রয়াসে যে-ধ্বনি উৎপন্ন হয়, তাহারই নাম অক্ষর। অক্ষর হইতেছে 'উচ্চারণদাধ্য হুস্বতম ধ্বনি'। স্বল্পতম প্রয়াদে যে-ধ্বনি উচ্চারিত হয়, আদলে তাহা এক-একটি শ্বরধ্বনি। যেমন, অ, আ, ই, উ, ইত্যাদি। স্বরের চেরে ব্রস্বতম উচ্চার্য ধ্বনি আব-কিছু হয় না। ব্যঞ্জনধ্বনিও ধ্বনি বটে, কিন্তু স্বরধ্বনির সহায়তা ভিন্ন ব্যঞ্জনধ্বনির উচ্চারণ সন্তবপর নয়। স্থতরাং শ্বরহীন ব্যঞ্জনধ্বনিকে 'অক্ষর' বলিতে পারা যায় না। কিন্তু ব্যঞ্জনযুক্ত হোক বা না হোক, সকল স্বর্ধনেই 'অক্ষর'। এখানে 'অক্ষর' বলিতে আমরা ইংরেজী 'Syllable'-কেই ব্ঝিতেছি, 'বর্ণ' বা 'হ্রফ'কে নয়। ধেমন, 'টাক্-ডু-মা-ডুম্' কথাগুলি—ইহাব প্রতিটি ধানিই 'অক্ষর'—ইহাতে প্রত্যেকটি ধানি ব্যঙ্কন্ত্র। আবার, ই, ও, উ— ইহারাও 'অক্ষর', অথচ ইহাদের মধ্যে কোনো ব্যঞ্জনধ্বনি নাই। 'অক্ষর' এবং 'বর্ণ' বা 'হরফ' যে পৃথক বস্তু, একটি উদাহরণ দিলেই ভাহা সহজে বুঝা ঘাইবে। যেমন, সা, গা, রে—এথানে প্রতিটি ধ্বনিতে বর্ণও [ letter ] একটি, অক্ষরও [ syllable ] একটি। কিন্তু উপারের 'টাক্-ড্-মা-ডুম্' কথাগুলির মধ্যে 'টাক্' ও 'ডুম্' শকে বর্ণ আছে তুইটি করিয়া---অথচ 'টাক্' এক 'অক্ষর', 'ডুম্'-ও এক 'অক্ষর'। 'কাকলী' শব্দে বর্ণ তিনটি—কা + ক + লী এবং অক্ষরও তিনটি; কিন্তু 'কৃজন' শব্দে বর্ণ তিনটি <u>—কৃ + জ + নৃ, অথচ অক্ষর হুইটি—কু + জন।</u>

আক্ষর তুই প্রকারের ঃ স্থরাস্ত ও হলস্ত । স্বরাস্ত অক্ষরকে বলা হয় 'বিবৃত' অক্ষর বা Open Syllable, আর হলস্ত অর্থাং ব্যঞ্জনাস্ত অক্ষরকে বলা হয় 'সংবৃত' অক্ষর বা Closed Syllable। পা, গা, ধা, না, সে, কে প্রভৃতি অক্ষর স্বরাস্ত; আজ, কাল্, জল্, ফুল্, প্রভৃতি অক্ষর হলস্ত।

হি মাত্রা: Mora বা Instant: 'মাত্রা কথাটির মূল তাৎপর্য হইতেচে কালপরিমাণ অর্থাৎ 'duration'। এক-একটি অক্ষর [syllable] উচ্চারণ করিতে কিছুপরিমাণ সময় লাগে—এই সময় বা কালপরিমাণ অন্থসারেই প্রতিটি অক্ষরের মাত্রা স্থির করা হয়। সাধারণত একটি হল্ব শ্বর বা হল্বস্থবাস্ত অক্ষর উচ্চাবণ করিতে যে-সময়টুকু লাগে, তাহাকে এক মাত্রা বলে। হল্বস্ত ও যৌগিক স্থরাস্ত অক্ষরকে কথনো এক মাত্রার, কথনো তুই মাত্রার ধরা হয়। সংস্কৃত, গ্রীক, আরবী, ফারসী প্রভৃতি ভাষায় কোন্ অক্ষর কত মাত্রাব হইবে, সে-সম্থান্ধ পূর্বনির্দিষ্ট নিয়ম আছে। কিন্তু বাংলা উচ্চারণে কোন্ অক্ষরে কত মাত্রাব হইবে, সে সম্পর্কে পূর্বনির্দিষ্ট কোনো ধরাবাধা নিয়ম নাই। বাংলা কবিভায় ছন্দের প্রকৃতি বা 'চঙ্ড' অনুসারেই সেম পর্যন্ত অক্ষরের মাত্রা স্থির করিতে হয়। পর্যের মাত্রাবিচারের জল্প বাংলা অক্ষরকে নিম্ননিথিতরপে শ্রেণীবিশ্বস্ত করা যায়:



মোলিক ব্রস্থরান্ত
অ, আ, ই, উ, ইত্যাদি মোলিক স্বরান্ত অক্ষর; ঐ, ঔ, ইত্যাদি যোগিক
স্বরান্ত অক্ষর। বাংলা উচ্চারণে সমন্ত মৌলিক স্বরান্ত অক্ষর হয় বলিয়া পরিগণিত,
স্থতরাং বাংলা কবিতার ছন্দে মৌলিক স্বরান্ত অক্ষরকে এক মাত্রার ধরা হয়।
যেমন, 'ঝিকিমিকি করে পাতা ঝিলিমিলি আলো'—এই চরণের অন্তর্গত প্রতিটি
অক্ষর মৌলিক স্বরান্ত এবং প্রত্যেকটি এক মাত্রার। 'ঐ আসে ঐ অতি তৈরব
হর্ষে'—এই চরণের অন্তর্গত ঐ' এবং 'হে' অক্ষর তুইটি যোগিক স্বরান্ত এবং
ইহারা স্থিমাত্রিক। কিন্তু ছন্দের প্রকৃতিভেদে মৌলিক স্বরান্ত অক্ষর যেমন
দীর্ঘ অথাৎ তুই মাত্রার হইতে পারে, তেমনি আবার যোগিক স্বরান্ত অক্ষরও
[পূর্বোক্ত 'ঐ আসে ঐ' চরণিটর দৃষ্টান্তে যাহা দার্ঘ অর্থাৎ তুই মাত্রার ] হুস্ম অর্থাৎ
এক মাত্রার হইতে পারে। যেমন, 'আসিল যত | বীরকুন্দ | আসন তব | যেরি'—
এই চরণে 'আ', 'বী', 'ঘে', প্রভৃতি অক্ষর মৌলিক স্বরান্ত, কিন্তু ইহারা প্রত্যেকেই
হিমাত্রিক। পক্ষান্তরে, 'ফেরে দ্রে, মত্ত সবে | উৎসব-কৌতুকে'—এই দৃষ্টান্তে 'কৌ'
যৌগিক স্বরান্ত অক্ষর, কিন্তু 'কৌ' এথানে এক মাত্রার।

হলন্ত অর্থাৎ ব্যঞ্জনান্ত অক্ষর শব্দের শেষে থ কিলে তুইমাত্রার, শব্দের মধ্যে থাকিলে এক মাত্রার ধরা হয়। যেমন 'গুল্লন্ পাধারণত তুই মাত্রার ধরা হয়। যেমন, গল্প, ছলন, রক্ত, চন্দ্র শক্ষণ্ডলির গ, ছ, র, চ অক্ষরকে তুইমাত্রার ধরিতে হইবে। কিন্তু এই নিয়মটিও সর্বক্ষেত্রে প্রযোজ্য নর; কেন-না, তানপ্রধান বা প্রারজাতীয় ছলে এইলব অক্ষরকে এক মাত্রারই ধরা হইয়া থাকে। আবার, স্বরাঘাতপ্রধান বা স্বর্গত ছলে শব্দের শেষের হলন্ত অক্ষর যাহা সাধারণত তুই মাত্রার ] এক মাত্রায় পর্যবৃদ্ধিত হইতে পারে এইজন্তই আম্বর বিলয়েছি, বাংলা কবিতার ছলে মাত্রার ক্ষেত্রে পূর্বনিদিষ্ট কোনো নিয়ম নাই—প্রযোজনমতো দীর্ঘ অক্ষরকে হস্ম অক্ষর এবং হ্রম্ম অক্ষরকে দীর্ঘ অক্ষরকেপ ধরিয়া লওয়া যাইতে পারে এই ব্যাপারকে বলা হয় অক্ষরের হ্রম্থীকরণ ও দীঘীকরণ।

কিন্তু এই ব্রমীকরণপদ্ধতি সম্পর্কে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে। যদি কোনো পরে পরপর তিনটি হলন্ত অক্ষর থাকে তাহ। হইলে ইহাদের মধ্যে তুইটিকে ব্রম্ব ধরিয়া একটিকে তুই মাত্রার ধরিতেই হইবে। যেমন, 'চঞ্চল মন' = চন + চল্ + মন্ = > + > + > + হ = চার মাত্রার। বাংলা কবিতার ছন্দে মাত্রার হিসাব খুবই গুরুত্বপূর্ণ; কারণ, বাংলা কবিতার চরণ-অন্তর্গত পর্বগুলি নির্দিষ্ট মাত্রার উপাদানেই গঠিত। পরিমিত মাত্রা দিয়া পর্বগঠিত না হইলে ছন্দপতন অনিবার্য যেমন, 'স্থার জলে । দিনান করি | সজল এলো | চুলে'— এই চরণের প্রথম তিনটি পর্ব পঞ্চমাত্রিক; প্রথম পর্বটির 'সাগর' কথার পরিবর্তে যদি 'সমূল' কথাটি বসানে: হ্র্য, তাহা হইলে অমনি ছন্দপতন ঘটিবে। কেননা, 'সাগর-জনে' পাচ মাত্রার, কিন্তু 'সমূল-জনে' হয় মাত্রার।

#### [৩] যতি ও ছেদ : Metrical Pause ও Sense Pause

যতি বা ছেদ কথার অর্থ হইল, উচ্চারণবিরতি। কোনো বাক্য বা চরণ পাঠ করিবার কালে ঐ বাক্য বা চরণস্থিত কথাগুলিকে অর্থাৎ ধ্বনিপ্রবাহকে আমরা অনর্গল উচ্চারণ করিয়া যাইতে পারি না। বাক্য বা চরণের অন্তর্নিহিত অর্থাটকে ম্ববোধ্য ও স্থচাকরপে প্রকাশ করিবার জন্ম এবং শ্বাসপ্রখাদের প্রয়োজনে মাঝে মাঝে থামিবার আবেশকতা দেখা দেয়। কথোপকখনে কিংবা গ্রন্থপাঠকালে এই যে মাঝে মাঝে থামিয়া যাওয়া অর্থাৎ উচ্চারণের বিরতি, ইহাকেই বলে ছেদে বা অর্থ-যতি বা ভাব-যতি —ইংরেজীতে বলে Sense-Pause। অর কথায়, 'ধ্বনিগত সমগ্র অংশ বা অর্থাংশ প্রকাশের প্রয়োজনে ধ্বনিপ্রবাহে যে-উচ্চারণবিরতি আবশ্যক হয়, তাহার নাম অর্থাতি—ইহার প্রচলিত নাম ছেদ।' কবিতার চরণে ছেদ পড়ে অর্থপ্রকাশের আবশ্যকতাবোধে; এইরূপ উচ্চারণবিরতিহেতু কবিতার চরণ অর্থান্থ্যায়ী কতকগুলি বিশ্লিষ্ট বাক্যাংশে বিভক্ত হইয়া যায়। যেমন:

'ঝিকিমিকি করে পাতা, \* | ঝিলিমিলি আলো, ॥\*\* আমি ভাবিতেছি কার | আঁথি তৃটি কালো।'॥\*\*

ছেদ দুই প্রকারের: পূর্ণভেছেদ ও উপচ্ছেদ। উপরি-উদ্ধৃত চরণে একটি তারকা
[\*\*] উপচ্ছেদ ও দুইটি তারকা [\*\*] পূর্ণছেদের চিহুস্বরূপ ব্যবহৃত হইয়াছে।
কবিতার চরণে যেখানে বিশিষ্ট অর্থবাচক শব্দমান্তি অর্থাৎ বাক্যাৎশের শেষ
হয়, সেখানে স্বলক্ষণের জন্ম উচ্চার্রণের বিরতি ঘটে—এরপ বিরামস্থলকেই বলে
উপচ্ছেদ; আর, বাক্যের শেষে বদে পূর্ণছেদ। পূর্ণছেদের সমন্ন উচ্চারণের
বিরতি অপেক্ষাকৃত দীর্ঘতর। ছেদের অবস্থামনিদেশের জন্ম কবিতার চরণে কমা,
সেমিকোলন, দাঁড়ি ইত্যাদি চিহ্ন ব্যবহৃত হয়। নিম্নোদ্ধত চরণগুলির দিকে তাকাইলে
উপচ্ছেদ ও পূর্ণছেদের অবস্থান স্কুম্পন্ট হইয়া উঠিবে:

চেদ থেমন বিরামস্থল, যতিও তেমনি বিরামস্থল। কিন্তু বিশেষভাবে বৃঝিয়া লইতে হইবে যে, ছেদ ও যতি কথা-তুইটি সমার্থক নয়। কবিতার চরণে ছেদ পড়ে অর্থায়যায়ী, কিন্তু যতি পড়ে এক-একবারের কোঁকে [impulse] চরণের ঘতথানি অংশ উচ্চারিত হয়, তদমুযায়ী। কবিতার অন্তর্গত বাক্ষ্যের অর্থপ্রকাশের দঙ্গে যতির তেমন নিগৃঢ় কোনো সম্পক নাই। কবিতার ধ্বনিপ্রবাহ এক-একবারের বোঁকে কিছুটা উচ্চারিত হয়, তারপর জিহ্বার ক্ষণিক বিরামগ্রহণ আবশ্রক; আবার, আর-এক ঝোঁকে এই ধ্বনিপ্রবাহের আর-কিছুটা অংশ উচ্চারিত হয়—এইভাবেই কবিতার আবৃত্তি চলে। স্কতরাং বলা যাইতে পারে, একঝোঁকে কতকগুলি ধ্বনি উচ্চারণ করিলে যেখানে দেই ঝোঁকের শেষ হয় ও জিহ্বা ক্ষণকালের জন্ত বিরামগ্রহণ করে, সেই বিরামস্থানের নামই যতি। একটা দৃষ্টান্ত দিলে উপরের কথাওলির অর্থ স্ক্রপন্ট হইয়া উঠিবেঃ

'শুধু অকারণ । পুলকে

নদী জলে-পড়া । আলোর মতন । ছুটে যা ঝলকে । ঝলকে ।

ধরণীর পরে । শিথিল-বাঁধন

ঝলমল প্রাণ । করিস্ যাপন,

ছু খ্রে থেকে তুলে । শিশির যেমন । শিরীষ-ফুলের । অলকে,

মর্মর তানে । ভরে ওঠ্ গানে । শুধু অকারণ। পুলকে।

উপরের চরণগুলিতে লম্বা দাড়ি [|]-চিহ্নগুলি যতির অবস্থান নির্দেশ করিতেছে। নির্দিষ্ট একটি কালের পর কবিতার চরণে ছন্দের কোনো-একটি বিশেষ পরিপাটি [pattern] অহুসারে যতি নিশ্চয়ই পড়িবে, এবং বাংলা ছন্দে ঐক্যবোধ জন্মে এই যতির অবস্থান হইতে। বাংলা ছন্দের পর্ববিভাগ যতির উপর একান্তভাবে নির্ভরশীল। কেননা, যতির অবস্থানের জন্মই কবিতার চরণগুলি কয়েকটি পর্বে বিভক্ত ইয়া য়য়য়য়, এবং পরিমিত মাত্রার পর্বই বাংলা ছন্দের ভিত্তি। প্রতিটি পর্বে ব্যবহৃতে নাত্রার হিসাবটিও এই যতির অবস্থান হইতে সমাক্রপে ব্রিতে পারা য়য়য়।

ছেদের মতো যতিও দ্বিবিধ—অর্থযতি এবং পূর্ণযতি। কতকগুলি ধ্বনিসমষ্টি উচ্চারণের পর ঝোঁকের অবসানহেতু **চরণের মধ্যে** জিহ্বার যে বিরামস্থান, তাহার নাম **অর্ধযতি** বা হুস্বযতি; আর প্রতিটি **চরণের শেষে** উচ্চারণের এইরূপ বিরতি- স্থলের নাম পূর্ণ-যতি। যেখানে পূর্ণবিতির অবস্থান, সেখানে জিহ্বার ক্রিয়ার পূর্ণ বিরতি ঘটে। দৃষ্টান্ত দিতেছিঃ

> 'চঞ্চল। মৌমাছি। গুঞ্জরি। গায়॥ বেণুবনে। মর্মরে। দক্ষিশ। বায়।'॥

—এই ছইটি চরণে এক দাঁড়ি [|] অধ্যতির, আর ত্রু দাঁড়ি [||] পূর্ণযতির নির্দেশ করিতেছে ৷

#### [8] প্ৰ ও প্ৰাঞ্চ : Bar ও Beat

কবিতার চরণে অর্ধয়তি বা ব্রুম্বয়তি দারা নিয়ন্ত্রিত ধ্বনিস্মণ্টির নাম পর্ব। কেহ কেহ পদ [ Caesuric Foot ] অর্থেও পর্ব ক্রার্টার ব্যুবহার করিয়া থাকেন। মতির দারা কবিতার চরণ কতকগুলি ধ্বনিসমণ্টিতে বিভক্ত হইয়া য়ায়, এই খণ্ডিত ধ্বনিপ্রবাহই পর্ব। অর্থাৎ 'এক মতি [ অর্ধয়তি ] হইতে [ কিংবা চরণের প্রারম্ভ হইতে ] পরবর্তী যতি পর্যন্ত চরণাংশকে বলা হয় পর্ব।' আরো সহজ্ঞ কথায়, কবিতা পাঠকালে এক-একবারের ঝোঁকে, অর্থাৎ এক নিয়াসে আমরা চরণের যত্তুকু অংশ উচ্চারণ করি, উহাই পর্ব। নিম্নোদ্ধত দৃষ্টান্ত হইতে চরণের পর্ববিভাগ সহজ্ঞে বুবিতে পারা ঘাইবেঃ

'মকরচূড় | মুকুটখানি | কবরী তব | বিরে || পরায়ে দিল্ল ! শিরে, || জালায়ে বাতি | মাতিল স্থী- | দল, || তোমার দেহে | রতন-সাজ | করিল ঝল- | মল। । ।

এই উদাহরণে প্রথম চরণে চারিটি, দ্বিভীয় চরণে তুইটি, তৃতীয় চরণে তিনটি ও চতুর্থ চরণে চারিটি পর্ব রহিয়াছে। 'পর্বই বাংলা ছন্দের উপকরণ। ফুলের মালা বা তোড়া আমরা নানাভাবে, নানা কারদায়, নানা pattern বা নক্ষা অনুসারে রচনা করিতে পারি—কিন্তু মূল উপকরণ এক-একটি ফুল। তেমনি, নানা কারদায়, নানা নক্ষায় আমরা পর্বের সহিত সাজাইয়া বিচিত্র চরণ ও ন্তবক বা কলি [ stanza ] রচনা করিতে পারি—কিন্তু ইমারতের মধ্যে ইটের মতো উপকরণ-হিসাবে থাকিবে এক-একটি পর্ব। ছন্দের মূল ভিত্তি একটা এক্য, সেই এক্যের পরিচয় আমরা পাই পর্বের ব্যবহারে।'

এক-একটি পর্বের সংগঠনে শ্বুহ্রতের যে-কয়েকটি অঙ্গ উপাদানরূপে বিরাজমান থাকে, তাহাদেরই নাম **পর্বাঙ্গ**। একটি পরকে যদি একটি ফুলের সহিত তুলনা দেওয়া যায়, তাহা হইলে পরাধ্বকে বলিতে পারা যায় ঐ ফুলের এক-একটি পাপড়ি। প্রতিটি পর্ব কয়েকটি পর্বাঙ্গের সমষ্টি। পর্বাঙ্গের উচ্চারণে ধ্বনিগাম্ভীর্যের হ্রাসর্বন্ধি-হেতুই পর্বগুলি ধ্বনিতরঙ্গময় হইয়া উঠে | এই যে ধ্বনিতরঙ্গ বা স্পন্দন, ইহাই কবিতার ছন্দের প্রাণবস্তম্বরূপ। দৃষ্টাস্তঃ

> 'বৰ্ষণঃ গীত | হলোঃ মুখঃ রিত | মেঘঃ মনঃ দ্রিত | ছন্দে, কদম্ব: বন | গভীর: মগন | আনন্দ: ঘন | গন্ধে; নন্দিত: তব | উৎসব : মন | দিব— হে গম্ভীর ৷'

এই উদাহরণে [ঃ] চিহ্ন দারাই পর্বগুলি যে-কয়েকটি পর্বাচ্দে খণ্ডিত হইয়া গিয়াছে, তাহা দেখানো হইয়াছে। প্রত্যেক পূর্ণ পর্বে তৃই বা ততোধিক পর্বাঙ্গ বর্তমান থাকে, নতুবা ধ্বনিতরঙ্গের ম্পন্দনটুকু স্ক্রমণ্ট হইয়া উঠে না। এক-একটি প্রাঙ্গের মাত্রাসংখ্যা সাধারণত তুই, তিন কিংবা চার। যেমনঃ

'কোন্হা: টে তুই | বিকো: তে চাস্ | ওরে: আমার | গান'

এখানে প্রতিটি পর্বাঙ্গ তুই মাত্রার। বাংলা ছন্দে অবশ্য একমাত্রার প্রাঞ্চও মাঝে মাঝে দहे হয়। পর্বের দিলক তাকাইলে দেখা ঘাইবে, বাংলায় চার, পাঁচ, **ছয়, সাত, আট ও দৃশ** মাত্রার পর্ব পাওয়া যায়। আরো একটি লক্ষণীয় বস্ত হইতেছে, বাংলা ছন্দে **চার মাত্রা** অপেক্ষা ছোট ও **দেশ মাত্রা** অপেকা বড়ো পর্বের ব্যবহার নাই। দৃষ্টান্ত:

্রক] 'র্রাত পোহালো | ফ্রিসা হোলো | ফুটি্ল কত | ফুলি' [ চার মাত্রার ]

[খ] 'সকাল বেলা। কাটিয়া গেল। বিকাল নাহি। যায়' [পাঁচ মাত্রার]

[গ] 'শুধু বিষে তুই। ছিল মোর ভূঁই। আর সবি গেছে। ঋণে' [ছয় মাত্রার]

[ঘ] 'মিলন-স্থলগনে | কেন বল নয়ন করে তোর | ছলছল ?' )

[ সাত যাত্রার ]

[ঙ] 'গগনে গরজে মেঘ ঘন বরষা, কুলে একা বদে আছি । নাহি ভরসা।' 🕽

িআট মাত্রার ]

'পর্বত চাহিল হতে। বৈশাথের নিরুদ্ধেশ মেঘ।' দিশ মাত্রার ]

কতকগুলি মূল শব্দ লইয়া বাংলা ছন্দে পর্ব গঠিত হয়, এবং প্রত্যেকটি শব্দকে সচরাচর অথপ্রিতভাবেই পর্বের মধ্যে সন্নিবেশিত করিবার চেষ্টা করা হয়; তবে মাঝে মাঝে ইহারও ব্যতিক্রম ঘটে। যেমনঃ

'ঘুম : যাবে দে | ছু ধের : ফেনা | ন নীর : বিছা | -ন মি'

এখানে 'বিছানায়' শন্দটিকে ভাঙিয়া তুইটি পর্বে সন্নিবিষ্ট করা হইয়াছে।

#### [c] চরণঃ Metrical line বা Verse

কবিতায় পূর্ণযতির হারা নিয়ন্ত্রিত পূর্ণ-ধ্বনিপ্রবাহের বা ছন্দোবিভাগের নাম চরণ। কয়েকটি পর্বের সমবারেই 'চরণ' গড়িয়া ওঠে। কবিতার প্রত্যেকটি চরণকে সাধারণত এক-একটি ভিন্ন পঙ্জিতে [line] সাজানো হয়; কিন্তু মনে রাথিতে হইবে, চরণ ও পঙ্জি সব সময় এক নয়। অনেক সময়, একটি চরণকে [Metrica! line] ভাঙিয়া তুইটি পঙ্জিতে [line] সাজানো হইয়া থাকে—বেষন, ত্রিপদী ছন্দেঃ

'আশা দিয়ে ভাষা দিয়ে | তাহে ভালবাসা দিয়ে | গড়ে তুলি মানসীপ্রতিমা।'॥

এই দৃষ্টান্তে 'আশা দিয়ে .....মানসী প্রতিমা' পর্যন্ত সমগ্র ধ্বনিপ্রবাহই 'চরণ', কিন্তু ইহাকে সাজানো হইয়াছে তুইটি ভিন্ন পঙ্ক্তিতে। চৌপদী ছন্দেও একটি চরণকে তুইটি [ এমন কি, চারি ] পঙ্ক্তিতে ভাঙিয়া সাজাইতে পারা যায়।

সাধারণত চরণের মধ্যে অনুপ্রাসের অবস্থান নির্দেশ করিবার জন্মই চরণকে ভাঙিয়া বিভিন্ন পঙ্ ক্রিতে লিপিবদ্ধ করা হয়। চরণের মধ্যে তুই বা ততোধিক পর্ব থাকে, এবং এই পর্ব বা ছন্দোবিভাগগুলি যতির দারা নিয়ন্ত্রিত হয়। কবিতার চরণ-গুলিকে পরম্পর সমান হইতে হইবে, এমন কোনো কথা নাই; কেন না, চরণের দৈর্ঘ বাংলা ছন্দের মূল ভিত্তি নয়, মূল ভিত্তি হইল পরিমিত মাত্রায় গঠিত পর্ব। অসম পর্বে গঠিত চরণের দৃষ্টাত্তঃ

'হেরিছ রাতে, | উতল উৎ | -সবে ||
তরল কল- | রবে ||
আলোর নাচ | নাচায় চাদ | সাগরজলে | যবে, ||
নীরব তব | নম্র নত | মুখে ||
আমারি আঁকা | পত্রলেখা, | আমারি মালা | বুকে ||

বাংলা কবিতায় সাধারণত দ্বিপর্বিক, ত্রিপর্বিক, চতুম্পর্বিক এবং কলাচিৎ পঞ্চবিক চরণ দেখা যায়। যেমনঃ

- [ক] 'আমাদের ছোটনদী | চলে বাকে বাকে'—[ দ্বিপর্বিক ]
- [থ] 'ললাটে জয়চীকা | প্রস্মহার গলে | চলে রে বীর চলে'—[ ত্রিপর্বিক ]
- [গ] 'ভূদেব রমেশ | দীনবন্ধুর | অর্ঘ্যে পদার- | বিন্দে দীপ্তি'—[চতুপ্রবিক ]
- [ঘ] 'জীর্ণ জরা | ঝরিয়ে দিয়ে | প্রাণ অফুরান | ছড়িয়ে দেদার | দিবি ।'---

#### িড় স্থবক : Stanza

তুই বা তুইমের অধিক চরণ স্থান্থলভাবে একতা সন্ধিবিষ্ট হইলে ভাহাকে শুবক বলা হয়। শুবকের অর্থ হইল—'চরণগুচ্ছ'। অনেকেরই ধারণা, তুই চরণে শুবক গঠিত হয় না, কিন্তু এরপ ধারণা সম্পূর্ণ ভূল। প্রাচীন পয়ার ও ত্রিপদী ছন্দের কবিতায় পরস্পার সমান তুই চরণের মিক্রাক্ষর শুবকই দৃষ্ট হইবে। আধুনিক কালের কবিতাতেও তুই চরণের শুবক অজস্র দেখিতে পাওরা যাইবে। যহোকে অধুনা আমরা তুই চরণের শুবক বলি, প্রাচীন কালের কবিতায় ভাহা ক্লোক [Distich বা Couplet] নামেই পরিচিত ছিল। শুবকের অন্তর্ভুক্ত চরণগুলির মধ্যে সংশ্লেষ নির্দেশ করে ঐ সব চরণের অন্ত্যামুপ্রাস বা মিল। নিম্নের দৃষ্টান্ত হইতে শুবক-গঠনের রীভিটি বুঝা যাইবে:

[ক] 'রাখাল গরুর পাল | নিয়ে যায় মাঠে, শিশুগণ দেয় মন | নিজ নিজ পাঠে!'

[ পয়ার : তুই চয়পের ভবক ]

ূথ] 'বিদায় চাহিতে | নয়নে নয়ন | রাখি ছলছলি এলো | আঁখি, দকলি ভূলিলে | নাকি ;'

[ তিন চরণের শুবক ]

[গ] 'প্রেম এসেছিল | চলে গেল সে যে | খুলি দার,
আর কভু আসি- | বে না ;
বাকি আছে শুধু | আরেক অতিথি | আসিবার,
তার সাথে শেষ | চেনা।'

[চার চরণের স্তবক ]

[ঘ] 'পুৰনে পৰনে | সাগৱে আজিকে | কী কল্লোল,
দে দোল দোল ! |
পশ্চাত হতে—হাহা করে হাসি,
মন্ত ঝটিকা | ঠেলা দেয় আসি,
ধেন এ লক্ষ | যক্ষশিশুর | অটুরোল । গ

্রিঙ্ট্য 'তাল গাছ। এক পায়ে। দাঁড়িয়ে সব গাছ। ছাড়িয়ে উকি মারে। আকাশে।

## মনে সাধ, | কালো মেঘ | ফু ডে ষায়, একেবারে | উড়ে ষায়— কোধা পাবে | পাথা সে ণৃ

#### [ ছয় চরণের স্তবক ]

ইহা ছাড়া, সাত-আট-নয়-দশ চরণের স্তবকও বাংলা কবিতায় দৃষ্ট হইবে। একই মূলপর্বের ব্যবহার এবং চরণে মিত্রাক্ষর-সংযোজনের বৈচিত্র্য ছারা নানা ছাঁচের স্তবক গঠন করিতে পারা যায়।

### [৭] বল বা স্বরাঘাত বা স্বাসাঘাত: Stress বা Accent

বাক্য উচ্চারণকালে মাঝে মাঝে শব্দের ধ্বনিবিশেষের উপর জাের পড়ে। এই জােরকে বা আকস্মিক প্রপ্রকর্ষকেই বলা হয় বেশাঁক বা বলা বা প্রাপ্তর আথবা শালাভা। অক্ষর জাের দিয়া উচ্চারণ করিবার কালে সেই শালাহত শ্বরের গান্তীর্য পর্বের অন্তান্ত অক্ষর আপেকা প্রাথান্ত লাভ করে। স্বতন্ত্রভাবে উচ্চারিত হইলে শব্দের প্রথম অক্ষরে এই শালাঘাত পড়ে; আর, বাক্য যদি বিভিন্ন অংশে বিভক্ত হয় অর্থাৎ পর্বে বিভক্ত হইয়া যায়, তাহা হইলে পর্বের প্রথম অক্ষরের উপর শালাঘাত পড়ে। বাংলা ছন্দের মাত্রাপদ্ধতি এই ঝেলাক বা শালাঘাতের দারা প্রভাবিত হয়। প্রে আমরা বলিয়াছি, হলন্ত অক্ষরকে [ যেমন, জল, হাত, মন ] দীর্ঘ বা দুই মাত্রার ধরাই সাধারণ রীতি। কিন্তু স্বরাঘাত বা শালাঘাতপ্রধান ছন্দে প্রভিতি পর্বের প্রথম অক্ষরের উপর শালাঘাত পড়ে বলিয়া ঐ পর্বের অন্তর্গত হলন্ত অক্ষরগুলি হস্ম হইয়া যায়, অর্থাৎ দুই মাত্রা এক মাত্রায় পর্যবিদিত হয়। যেমন, 'দুয়ারালীর' [ দু + য়ো + রা + নীর্ ] কথাটি পাঁচ মাত্রার ; কিন্তু কবিতার চরণে এই কথাগুলি মথন পর্বহিদাবে ব্যবহৃত হয়, তথন অবস্থাভেদে ইহারা চার মাত্রার হইয়া যায়। দুটান্তঃ

'ম্নে পড়ে | স্ক্রোরাণী | ভ্রোরাণীর | ক্থা'

স্তরাং বুঝা যাইতেছে, শ্বাসাঘাতের দিকে দৃষ্টি না রাখিলে অনেক সময় পর্বস্থিত অক্ষরের মাত্রার যথাযথ হিদাবটি মিলিবে না।

### [৮] মিত্রাক্ষর: Rime

তৃইটি চরণের বা ছন্দোপঙ্ ক্তির, অথবা পঙ্ ক্তিবিভাগের শেষাংশে [শেষ অক্সরে] স্বর ও ব্যঞ্জনধ্বনির সাম্য বা মিল দেখিতে পাওয়া যায়। এই সমধ্বনিযুক্ত অক্সর-যুগলকেই মিক্তাক্ষর বলা হয়। অক্সরের এইরূপ মিত্রতা অস্ত্যান্প্রপ্রাস কিংবা মধ্যান্থ-প্রাস [ Alliteration ] ছাড়া আর-কিছু নয়। মিল শুধু চরণের শেষেই থাকিবে, এমন কোনো কথা নাই, উহা চরণের অন্তর্গত পর্বের শেষেও দেখা যায়। ত্রিপদী ছন্দে প্রথম ও দিতীয় পর্বের শেষে অন্ধরের ধ্বনিসাম্য দেখিতে পাওয়া ঘাইবে। স্তবক-গঠনের ন্দেত্রে মিত্রাক্ষর যে কতথানি প্রয়োজন তাহা পূর্বেই আমরা দেখিয়াছি। ইহা ছাড়া, অন্থরপ ধ্বনির পুনরাবৃত্তি বাক্যকে শ্রুতিমধুর করিয়া তোলে। মিত্রান্ধর বা মিল সম্পর্কে বড়ো কথা এই যে, কেবল স্বর কিংবা ব্যঞ্জনের ধ্বনিসাম্যকে মিল বলে না; প্রকৃত মিত্রান্ধর বা মিলস্প্রে করিতে হইলে চরণের অন্তর্ভিত কিংবা মধ্যন্থিত পর্বের শেষে যুগ্ধবনির শেষ ব্যঞ্জন ও তাহার পূর্ববর্তী স্বর অন্থরপ হওয়া প্রয়োজন। যেমনঃ

'হে ভূব**ন,** আমি যত**ক্ষণ** তোম্রারে না বেদেছিস্থ **ভালো,** ততক্ষণ তব **আলো** খুঁজে খুঁজে পায় নাই তার সব **ধন**।'

এই দৃষ্টান্তে 'বন্' 'ক্ষণ্'ও 'ধন্' তিনটিই যুগ্যধ্বনি, এবং 'ভালো' ও 'আলো' অযুগ্যধ্বনি। যুগ্যধ্বনিগুলির ক্ষেত্রে শেষ ব্যঞ্জন ও তৎপূর্বতী স্বরের মধ্যে ধ্বনিদাম্য রহিয়াছে; অযুগ্যধ্বনিগুলির ক্ষেত্রে শেষ তুইটি স্বরের মধ্যে ধ্বনিদাম্য রহিয়াছে—তাই ভাহাদের মধ্যে মিল বা অক্ষরের মিত্রতা গড়িয়া উঠিয়াছে।

- [১] 'নৃতন-জাগা | কুঞ্জবনে | কুছরি উঠে | পিক. বসস্তের | চুম্বনেতে | বিবশ দশ | দিক।' —পর পর পুইটি ছন্দোপঞ্জির শেষে মিল
- [২] 'হে মোর ভৈরব | ভীষণ স্থল্দর, [ক]
  তোমার কম্বুর | নিনাদ গান্তীর [থ]
  ডুবাক বিষের | হৃদয়-কন্দর, [ক]
  কাপাক অন্তর | নিদয় দন্তীর ৷' [থ]

—পূৰ্যায়**সম** মিল

তি অপনে অমিন্থ আমি । গহন কাললে [ক]
একাকী। দেখিত্ব দ্রে। যুবা একজল, [ধ]
দাঁড়ায়ে তাহার কাছে । প্রাচীন ব্রংক্ষাণ, [ধ]
ব্রোণ ষেন ভয়শ্য় । কুরুক্ষেত্র- রবে। [ক]

—**মধ্যসম** মিল

# [১] অমিক্রাক্ষর হন্দ : Blank Verse

'বে পারার বা মহাপয়ারের চরণে চরণাস্তিক ছন্দে।যতির [ অর্থাৎ পূর্ণযতির ] সহিত অর্থগত ছেদের [ অর্থাৎ ভাবযতির ] মিত্রতা বা একত্র অবস্থান অবশ্বজ্ঞারী নহে, সেই পয়ার বা মহাপয়ারের বিশেষ নাম— অমিত্র ছন্দ । অন্তকোনো ছন্দে চরণাস্তিক যতি ও ছেদের অমিত্রতা ঘটিলেও তাহাকে অমিত্র ছন্দ বলা চলিবে না।' বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে অমিত্রাক্ষর ছন্দের উদ্ভাবন ছন্দোশিল্পী মধুস্দনের এক অবিশারণীয় কীর্তি । প্রাক্-মধুস্দন-যুগের বাঙালী কবিকে কাব্যরচনার ক্ষেত্রে ছন্দের বাহ্ব বন্ধনের নিকট দাসত্ব করিতে হইয়াছে । প্রাচীন পয়ার, ত্রিপদী [ লাচাড়ি ] প্রভৃতি প্রচলিত ছন্দে কবির হৃদয়ভাবের স্বাধীন স্বচ্ছন্দ প্রকাশের তেমন প্রচূর অবকাশ ছিল না; কেন-না, চরণের মধ্যমিল ও অস্তামিল এবং একটা নিদিষ্ট সংখ্যক অক্ষরের [ Syllable] গঞ্জীর মধ্যে কবির ভাবকে নিবদ্ধ রাখিতে হইত । সেকালের অক্ষরত্বত্ব, মাত্রাবৃত্ত, কিংবা স্বরবৃত্ত ছন্দকে বিশ্লেষ করিলেই বাংলা ছন্দেগ্র এই কৃত্তিম বন্ধনটি স্কন্দান্ট হন্দান্ত তিরিবে ।

প্রাচীন অক্ষরবৃত্ত বা সাধারণের স্থপরিচিত 'পয়ার' ছন্দটির কথাই ধরা যাক।
পয়ারের প্রতিটি চরণে মাত্রাসংখ্যা চতুর্দশ, ইহাতে প্রথম চরণের শেষের ধ্বনি দিতীয়
চরণের শেষের ধ্বনিবই অমুরূপ। পয়ারে পরপর তুইটি চরণের শেষের ধ্বনির মধ্যে
পরস্পর একটা মিত্রতা গড়িয়া উঠে—এই অস্ত্যমিল বা অস্ত্যামুপ্রাসের জন্মই পয়ার
ছন্দকে মিত্রাক্ষর বলা হয়। একটা দৃষ্টাস্ত দেওয়া যাকঃ

'ঝিকিমিকি করে পাতা, ঝিলিমিলি আলো, আমি ভাবিতেছি কার আঁথিডুটি কালো।'

এই উদ্ধৃত ত্বইটি চরণের শেষে 'আলো'-র সঙ্গে 'কালো'-র মিল রহিয়াছে, স্কৃতরাং উহারা পরস্পর মিত্রাক্ষর। কিন্তু অক্ষরের মিত্রতা অর্থাং মিলটিই প্রাচীন পরার ছন্দের একমাত্র লক্ষণীয় বিশিষ্টতা নয়—ইহার স্বরূপপ্রকৃতির মধ্যেও কতকগুলি বৈশিষ্ট্য আছে। পরারের প্রতি-চরণের চৌন্দটি মাত্রাকে তুইটি ছন্দোবিভাগে বিশ্লিষ্ট করা হয়, এই বিশ্লেষের কলে পরারের ছন্দোপঙ্ ক্তি সূইটি পর্বে বিভক্ত হইয়া যায়। প্রথম

পর্বের মাত্রাসংখ্যা আটি এবং দ্বিতীয় পর্বের মাত্রার পরিমাণ ছয়। আবার, প্রথম আট মাত্রা একরোঁকে উচ্চারণের পর স্বল্প বিরাম, এবং শেষের ছয় মাত্রা উচ্চারণের পর জিহবার পূর্ণ বিরাম গ্রহণ। অর্থাৎ, প্রথম পর্বের পর বসে অর্ধয়তি এবং দ্বিতীয় পর্বের পর বসে পূর্ণয়তি। উপরি-উদ্ধৃত চরণ-তুইটির ছন্দোলিপি [Scansion] করিলে প্রার ছন্দের চালটি বুঝা বাইবেঃ

'নিকিমিকি: করে পাতা | বিলিমিলি: আলো, ॥ আমি ভাবি: তেছি কার | আঁথি তৃটি: কালো।'॥

— তুইটি ছন্দোপঙ্ ক্তিরই মাত্রাসংখ্যা [ প্রথম ও দ্বিতীয় পর্বের মাত্রাসংখ্যা একত্রে মিলিয়া ] ৮+৬=১৪। উদ্ধৃত তুইটি চরণকে আরো স্ক্রেভাবে বিশ্লেষ করিলে দেখা যাইবে, প্রত্যেক চরণের শেষে আসিয়া কবির উদ্দিষ্ট একটি হৃদয়ভাবের প্রকাশ সমাপ্ত হুইয়াছে, অর্থাৎ চরণটি একটি পূর্ণান্ধ বাক্য হুইয়া উঠিয়াছে ও একটি স্কুম্পষ্ট অর্থ বহন করিতেছে। এখানে বিশেষ লক্ষণীয় ব্যাপার এই যে, প্রথম চরণের ভাবটি দ্বিতীয় চরণের মধ্যে আসিয়া প্রবাহিত হয় নাই; তুইটি চরণই অর্থজ্যোতনার দিক দিয়া আয়্রস্ম্পূর্ণ—কেউ কাহারো উপর নির্ভরশীল নয়। স্কুতরাং ফল দাঁড়াইতেছে এই, পয়ার ছন্দে প্রতি চরণের চৌন্দটি অক্ষরের মধ্যেই কবিকে অর্থপূর্ণ একটি ভাবকে সম্পূর্ণভাবে প্রকাশ করিতে হুইবে, তাহাকে টানিয়া আনিয়া দ্বিতীয় চরণে প্রেস্ত করা চলিবে না। পায় বা কবিতা রচনার ক্ষেত্রে ছন্দের এরপ ক্রমিম বন্ধন কবির চিত্তভাবকে বাণীরূপ দান করিবার পক্ষে সত্যই একটি বড়ো প্রতিবন্ধক। পয়ার ছন্দের এই বন্ধনের জন্ত কবি ভাবের স্ক্রিস্তৃত নভোঅন্ধনে মৃক্তপক্ষ বিহন্ধের মতো স্বেচ্ছায় উড়িবার অবকাশ পাইতেন না, প্রতিপ্রদে তাঁহাকে স্থিরনিদিষ্ট চতুর্দশ অক্ষরের সীমিড গঙ্গীর দিকে দৃষ্টিনিবন্ধ করিতে হইত।

বাংলা কাব্যসাহিত্যে মধুস্থদন ছিলেন নানাদিকে একজন বিপ্লবী কবি-পিয়ারের চরণের এই নিগড়টিকে ছিন্ন করিবার জগু তিনি বন্ধপরিকর হইলেন, ফলে মধুস্থদনের

অদামান্ত কবিপ্রতিভা আবিষ্কার করিল যুগান্তকারী অমিত্রচ্ছন্দটি।

মধুপ্রবর্তিত অমিত্রাক্ষর ছন্দের নিগৃত্ প্রকৃতিটি বুঝিয়া লইতে হইবে। আপাতদৃষ্টিতে মনে হইবে, পরপর ত্ইটি চরণের শেষে অক্ষরধ্বনির মিত্রতার অভাবই বুঝি অমিত্রছন্দের প্রধান ও একমাত্র বৈশিষ্ট্য। কিন্তু তাহা নয়—চরণে চরণে অন্ত্যমিলের অভাবটুকু এই ছন্দটির খুব বড়ো কথা নয়। কেন-না, ছন্দোরসিক ব্যক্তিমাত্রেই বুঝিতে পারিবেন যে, প্রাচীন প্রারের চরণান্তিক মিল তুলিয়া দিলেও উহা যেমন অমিত্রাক্ষর ছন্দ হইবে না, আবার তেমনি অমিত্রছন্দে মিলসংযোজন করিলেও উহা পুরানো প্রারে রূপান্তবিত হইবে না। ইহার কারণ হইতেছে, প্রাচীন প্রারহ্দ ও অমিত্রছন্দের প্রকৃতিটিই ভিন্ন। অমিত্রছন্দে চরণান্তর্গত যতি ও ছেদের

ব্যাপারটি বুঝিতে পারিলেই পয়ারের প্রকৃতির সঙ্গে ইহার স্বরূপগত পার্থকাটি ধরা পাছিবে।

যতির দিক দিয়া পরার ও অমিত্রচ্ছন্দের মধ্যে কোনো ভিন্নতা নাই। উভয় ছন্দের চাল আট ও ছয় মাত্রার যোগে—উভয় ছন্দেরই প্রতি-চরণে মাত্রাসংখ্যা চৌদ্দ এবং অর্ধষতি ও পূর্ণযতির অবস্থান একরপ। অমিত্রাক্ষর ছন্দের একটি দৃষ্টাস্ত দিতেছি:

'একাকিনী : শোকাক্লা | অশোক- : কাননে ||
কাঁদেন : রাঘব- : বাঞ্চা,\* | আধার : কুটীরে, ||\*
নীরবে !\*\* | : ত্রস্ত : চেডি | সীতারে : ছাডিয়া ||
ফেরে দ্রে,\* : মত্ত সবে | উৎসব : -কৌতুকে ।' \*\*

যতির দিকে লক্ষ্য করিলে স্পষ্টই বুঝা ঘাইবে, অমিত্রজন্দের কাঠামো [structure] প্রাচীন পয়ারের কাঠামোর সঙ্গে অভিন্ন। পয়ারের একটি দৃষ্টান্ত ল্বন্যা যাক:

'মহাভার : তের কথা | অমৃত : -দমান, ॥\*\* কাশীরাম : দাদ কহে\* | গুনে : পুণ্য : -বান' ॥\*\*

• কিন্তু এই দৃষ্টান্তে ছেদের দিকে তাকাইলে [ একটি দাঁড়ি ও তুইটি দাঁড়ি যথাক্রমে অর্ধযতি ও পূর্ণযতির চিহ্ন এবং একটি তারকা ও তুইটি তারকা যথাক্রমে উপচ্চেদ ও পূর্ণচ্ছেদের চিহ্ন ] তুইটি ছন্দের অন্তর্বন প্রকৃতি কত বিভিন্ন তাহা ব্যা যাইবে। যভি পড়ে একবোঁকে যতথানি চরণাংশ উচ্চারণ করা যায় তদমুসারে, আর ছেদ পড়ে বাক্যের অর্থান্থসারে। পয়ারে যতি ও ছেদ একজায়গায় পড়ে, কিন্তু অমিত্রচ্ছন্দে যতি ও ছেদ নবসময় এক জায়গায় পড়ে না। মধুমুদ্দন ছেদকে যতি হইতে বিযুক্ত করিয়া দিয়াই ভাবের বাজ্ময় প্রকাশকে ছন্দের ক্রিম বন্ধন হইতে মুক্ত করিলেন। উপরি-উদ্ধৃত অমিত্রচ্ছন্দের দৃষ্টান্তটিতে পূর্ণচ্ছেদ পড়িয়'ছে একেবারে তৃতীয় পঙ্ জির 'নীরবে' কথাটির পরে। পুরাণো পয়ার ছন্দে বাক্যকে এমন করিয়া তৃতীট চরণের মধ্য দিয়া প্রবাহিত করিয়া আনিয়া তৃতীয় চরণে সমান্তিদান করা কোনোমতেই সম্ভব

যতি ইইতে ছেদকে বিমৃক্ত করিয়া লইয়া মধুস্থদন পরার ছন্দকে প্রবহ্মাণ করিয়া তুলিলেন,—পরারের ঐক্যের সঙ্গে নবতন বৈচিত্র্যকেও যুক্ত করিয়া দিলেন—এইবার বাংলা ছন্দ একটা নৃতন রূপমৃতিতে অগক্তপ্রকাশ করিল। 'বাংলা কবিতার প্রথম ছন্দোমৃক্তিসাধক—মাইকেল মধুস্থদন। তাঁহার ছন্দোম্ক্তির চেইার ফলেই অমিত্রছন্দের জন্ম। তিনি ছন্দকে ভাঙিতে না পারিলেও চরণান্তিক অমুক্তাস ও ছেদের বিপর্যয় ঘটাইয়া কবিতার অর্থকে স্বাধীনতা দিয়াছেন ও কবিতাকে করিয়াছেন অপেক্ষাক্বত জীবনোপযোগী।' এই অমিত্রছন্দটি মহাকবি শ্রীমধুস্থদনের অসামান্ত

প্রকাশীপ্রতিভার একটি উজ্জ্বল নিদর্শন। ছান্দসিক অমৃল্যধন মুখোপাধ্যায় অমিত্রচ্ছন্দের বিকাশি নৃত্যন নামকরণ করিয়াছেন—অমিত্রাক্ষর। ইহাতে অক্ষর বা মাত্রাসংখ্যা ছেদের সম্পর্কে স্থানিই নয় [অর্থাৎ অমিত ] বলিয়াই বোধ হয় অমৃল্যধন মুখোপাধ্যায় মহাশয় এইরপ নামের পক্ষপাতী। কিন্তু কবিসমালোচক মোহিত্বলাল মন্ত্র্মদার অমিত্রাক্ষর চন্দের 'অমিতাক্ষর'-নামকরণবিষয়ে স্থতীত্র প্রতিবাদ জানাইয়াছেন। 'অমিতাক্ষর' কথাটি অমিত্রাক্ষরের পরিবর্তে চলিতে পারে কিনা, সে-সম্পর্কে এথানে কৃষ্ম আলোচনার অবকাশ-নাই।

মধুস্দন অমিত্রচ্ছন্দে চরণান্তিক মিল তুলিয়া দিলেন বটে, কিন্তু ইহাতে বাক্যের শ্রুতিমাধুর্বের যে-ক্ষতি হইল, তাহা পূরণ করিলেন চরণের মধ্যে হ্রন্থদীর্ঘ স্থরের সমবায়ে বিচিত্র ধ্বনিতরঙ্গ স্থান্টি করিয়া। সংস্কৃতকাব্যের ছন্দে অস্ত্যান্থপ্রাস নাই, কিন্তু যুক্তাক্ষরধ্বনির স্থনিপূণ সমাবেশে সেখানে অন্তুত ধ্বনিতরক্ষের স্থান্টি হইয়াছে— সেজন্ত অস্ত্যামিলের অভাবটুকু উপলব্ধিই করা যায় না। ইহা হইতে বুঝা যাইবে, ছন্দোশিল্পী মধুস্দন কেন তাঁহার প্রবৃত্তিত ছন্দে এত প্রচুর ধ্বনিবছল তৎসম শব্দের ব্যবহার করিয়াছিলেন। চরণের অস্ত্যামিল অন্ধ্রপ্রাসেরই নামান্তর মাত্র। এই অস্ত্যামিল অমিত্রচন্দেন নাই বটে, কিন্তু মহাকবি মধুস্দন অপূর্ব কৌশলে প্রচ্ছন্নভাবে চরণের মধ্যেই অন্ধ্রপ্রাস ব্যবহার করিয়া চরণান্তিক মিলের অভাবটুকু পূরণ করিয়াছেন। দৃষ্টান্তঃ 'গন্ডীরে অন্ধরে যথা নাদে কাদন্থিনী'; 'কিংবা বিদ্বাধরা রমা অন্থ্রাশিতলে'; 'হেরি সপ্তশ্বের শুর তপ্ত লৌহাকৃতি রোষে'—ইত্যাদি।

মধুস্দনের প্রবৃতিত অমিত্রাক্ষর ছন্দটিকে হেমচন্দ্র ও নবীনচন্দ্র তাঁহাদের কাব্যরচনায় প্রয়োগ করিয়াছেন। কিন্তু মধুস্দনের প্রযুক্ত অমিত্রচ্চন্দে যে-অভুত ধ্বনিকলোল,
হুস্বদীর্ঘরের সংমিশ্রণজনিত যে-সংগীতময় তর্মধ্বনি, রাত্ময় চিত্তভাবের যে-উচ্চল
প্রবহ্মাণতা ও যে-গান্তীয় বর্তমান, তাহা হেম-নবীনের ব্যবহৃত অমিত্রাক্ষরে মোটেই
দৃষ্ট হয় না। হেমচন্দ্রের 'বৃত্তসংহার' কাব্য কিংবা নবীনচন্দ্রের 'রৈবতক-কুফক্ষেত্রপ্রভাস'-এর অমিত্রচ্ছন্দ স্প্রাচীন পয়ারেরই ক্ষণ রূপান্তর মাত্র—ইহাকে একপ্রবার
মিলহীন পয়ার বলা যাইতে পারে। বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে একমাত্র মধুস্দন ব্যতীত
অক্তকোনো কবি যথার্প অমিত্রচ্ছন্দের প্রয়োগ করিতে পারেন নাই—মধুস্দনের
হাতেই ইহার উৎপত্তি, তাঁহার হাতেই ইহার চর্ম উৎকর্ষ ও পরিণতি।

মধুস্থদনের প্রযুক্ত অমিত্রচ্ছন্দের সঙ্গে হেম-নবীনের প্রযুক্ত ঐ ছক্ষটির পার্থক্যটি মিমের দৃষ্টান্তগুলি হইতে পরিস্ফূট হইবে:

ক] চাহিয়া সহর্ষচিত্তে | পুত্রের বদনে, ||\*
কহিলা দমুজেশ্বর | বুত্রাস্কর হাসি, ||\*
'ক্যুপ্রীড় |\* তব চিত্তে | যত অভিলায ||
পূর্ব কর \* যশোরশ্বি | বাঁধিয়া কিরীটে ; ||\*

বাসনা আমার নাই | করিতে হরণ || তোমার সে ধশঃপ্রভা,\* | পুত্র,\* যশোধর ! ||\*\* [ হেমচক্র : 'বুতাস্থর ও রুদ্রপীড']

খি কানন কাকলীপূর্ণ; \* | বিহল্প-নিচয় ||
গাইতেছে বৃদ্ধে বৃদ্ধে ; \* | পালে পালে পালে ||
গো-দল মহিষদল | ফিরিছে আলয় :||\*\*
তাহাদের হাম্বারর \* | গলঘণ্টাধ্বনি, ||\*
রাধালের উচ্চ বংশী- | রবে সম্ভাষণ, ||\*
ইন্ধনবাহিনী ইন্দ্- | মুখীর সংগীত, ||\*
হলবাহী অ্লমনা | ক্ষকের গীত ||\*
দূরবাহী শৈলানিলে | মধুর হইয়া ||
করিতেছে গিরিশৃক্ষে | অমৃত বর্ষণ | ||\*\*

[ নবীনচক্র: 'পূর্বস্থতি' ]

[গ] সম্মুখ-সমরে পড়ি | বীরচ্ডামি ||
বীরবাছ চলি যবে | গেলা ধমপুরে ||\*
অকালে,\*\*কহ,\*হে দেবি, \* | অমৃতভাষিণি ! ||\*
কোন্ বীরবরে বরি | সেনাপতিপদে ||
পাঠাইলা রণে পুনঃ | রক্ষঃকুলনিবি ||\*
রাঘবারি १\*\*কি কৌশলে | রাক্ষসভরসা ||
ইন্দ্রজিৎ মেঘনাদে, \* | অজের জগতে, ||\*
উর্মিলাবিলাসী নাশি | ইন্দ্রে নিশ্বিলা ৪ ॥\*\*

[ মধুস্দন ঃ 'বীরবাহুর পতনে' ]

ছন্দর্যতি ও অর্থযতির অমিত্রতা, পর্বমধ্যে যুগ্মমাত্রিক ও অযুগ্মমাত্রিক যে-কোনো দৈর্ঘের পর ছেদের ব্যবহার, লঘুগুরু অঙ্গরের সংঘাতজনিত ধ্বনিপ্রবাহের বিচিত্র স্পান্দন, চরণমধ্যে শ্বাসাঘাতের আধিক্য এবং আরো কয়েকটি বস্তু মধুপ্রবর্তিত অমিত্র-ছন্দটিকে হেম-নবীনের ব্যবহৃত অমিত্রচ্ছন্দ হইতে একটা লক্ষ্ণীয় স্বাতস্ত্র্য দান করিয়াছে। এইজন্য আমরা বলিয়াছি, বাংলা কাব্যসাহিত্যে অমিত্রচ্ছন্দের ক্ষেত্রে মহাকবি মধুস্থদন একক এবং অন্যা।

অমিত্রছন্দ দুই প্রকারের—অমিল ও সমিল। মধুস্থদন চিরাচরিত প্রারের যতি হইতে কেবল ছেদকেই যে বিযুক্ত করিয়াছিলেন তাহা নয়, তিনি চরণাস্থিক অক্ষরধানির মিত্রতাকেও সম্পূর্ণ অগ্রাহ্ম করিয়াছিলেন। কিন্তু রবীন্দ্রনাথ ফেঅমিত্রচ্ছন্দ ব্যবহার করিলেন, তাহাতে অক্ষরের মিত্রভাকে আবার ফিরাইয়া আনিলেন। আরো লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, মরুস্থদন প্রমধ্যে মুগ্মমাত্রিক ও

অযুগ্ম মাত্রিক যে-কোনো দৈর্ঘের শব্দের পর ছেদ ব্যবহার করিয়াছেন; কিন্তু রবীশ্রনাথ সাধারণত ছেদ বসাইয়াছেন যুগ্মমাত্রিক শব্দের পর। তাছাড়া, রবীশ্রনাথের স-মিল অমিত্রচ্ছন্দে পর্বের মধ্যে পূর্ণচ্ছেদের ব্যবহার প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় না। পর্ববিত্যাসের ক্ষেত্রেও রবীশ্রনাথ বহু জায়গায় অন্ত্যু পর্বিটিকে [অর্থাৎ পয়ারের ছয়মাত্রাবিশিষ্ট শেষের পর্বটিকে ] যুখ্য পর্বের [আট মাত্রার প্রথম পর্বের ] পূর্বে সংস্থাপিত করিয়া লক্ষণীয় বৈচিত্র্যসম্পাদনের প্রয়স পাইয়াছেন মধুস্দনের ছন্দে পর্বোত্তিও ধ্বনিত্ররক্ষ প্রবলভাবে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে, রবাশ্রনাথের ঐ ছন্দটিতে প্রাধান্য লাভ করিয়াছে চরণান্তিক অক্ষরের মিত্রতাজনিত গীতিধর্মী স্কর । মধুস্দনের জন্মল অমিত্রচ্ছন্দের উদাত্ত গান্ত্রীর্যটিও রবীশ্রনাথের সমিল অমিত্রচ্ছন্দের ত্রমান্ত হবৈ না। রবীশ্রীয় সমিল অমিত্রচ্ছন্দের দৃষ্টান্ত ঃ

'অমনি নিস্তব্ধ প্রাণে ॥
বস্থদ্ধরা, দিবসের | কর্ম-অবসানে ॥
দিনান্তের বেড়াটি ধ- | রিয়্ আছে চাহি ॥
দিগন্তের পানে ।\*\*ধীরে | যেতেছে প্রবাহি ॥
সম্মুথে আলোকস্রোত | অনন্ত অম্বরে ॥
নিঃশব্দ চরণে ।\*\*আকা | -শের দূরান্তরে ॥
একে একে অন্ধকারে | হতেছে বাহির ॥
একেকটি দীপ্ত ভারা, \* | স্বদূর পল্লীর ॥
প্রদীপের মডো ।\*\*\*\*\*\*\*

অষ্টাদশ অক্ষরযুক্ত [৮+১০ মাত্রার ] মহাপয়ারেও রবীশ্রনাথ সমিল অমিত্রচ্ছন্দ রচনা করিয়াছেনঃ

রবীস্ত্রনাথের এই সমিল অমিত্র পদ্বারকে অধ্যাপক অমূল্যধন মুংথাপাধ্যায় মিত্রাক্ষর-অমিতাক্ষর নামে চিহ্নিত করিয়াছেন। কবিগুরুর 'বলাকা'-কাব্যের ছন্দটিও সমিল অমিত্র পদ্বারের উপর প্রতিষ্ঠিত। মিত্রাক্ষরের অবস্থান নির্দেশ করিবার জন্ম পদ্বারের চরণের [মহাপদ্বারেরও] পর্বগুলিকে ভাঙিয়া তিনি বিভিন্ন পঙ্কিতে বিশ্বস্ত করিয়াছেন। এইজন্য 'বলাকা'-র ছন্দকে আপাতদৃষ্টিতে একান্ত অভিনব বলিয়' মনে হয়। কিন্তু ঐ ছন্দের প্রকৃতি নির্ধারণ করা মোটেই তুরহ নয়। দৃষ্টান্তঃ

यि তুমি মুহূর্তের তরে।

ক্লান্তিভরে
দাঁড়াও থমকি, ॥
তথনি চমকি ॥
উচ্ছিয়া উঠিবে বিখাপুঞ্জ পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে ;॥
পঙ্গু মুক্ | কবন্ধ বধির জাধা

স্থূলতমু ভয়ংকরী বাধা ॥

मवादत टर्फकादय मिदय | मां फ़ाइंटव भरथ ; ।।

বলাই বাহুল্য যে, পয়ার কিংবা মহাপয়ারের নির্দিষ্ট সংখ্যক মাত্রাষোগে চরণ-গঠনের রীতিটি 'বলাকা'-র ছন্দে সর্বত্র রক্ষিত হয় নাই; এই ছন্দের চরণগুলি ভাই প্রায়শই অপূর্ণপদী। কেহ কেহ বলাকা-কাব্যের নূতন ছন্দটিকে 'মুক্তক' ছন্দ নামে চিহ্নিত করিয়াছেন।

প্রথাত নাট্যকার গিরিশচন্দ্রের প্রযুক্ত ছন্দটিও অমিত্রাক্ষর নামে পরিচিত। বাংলা কবিতাকে গিরিশ যে কিছুট। মৃক্তির পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন, দে-কথা অবশ্রুই মীকার করিতে হইবে। এবং ইহারই ফলে বাংলা কবিতা অনেকথানি নাটকীয় স্বাধীনতা লাভ করিয়াছে। অবশ্র এথানে 'নাটক' বলিতে আমরা স্করপ্রধান পৌরাণিক নাটকই বৃথিতেছি—বর্তমানের সামাজিক নাটক নয়। গিরিশচন্দ্রের প্রবৃত্তিত ছন্দটি অধুনা গৈরিশা ছন্দ্র নামেই পরিচিত। গিরিশচন্দ্র ছন্দের বন্ধনকে একোরে অস্বাকার করিতে পারেন নাই; কেন-না, অক্ষরবৃত্ত ছন্দের নিয়মগুলি তাঁহার ছারা সম্পূর্ণ উল্লেখিত হইয়াছে, এমন কথা কেউ বলিতে পারিবেন না। ছেদ ও যতিস্থাপনবিষধে কোনো নির্দিষ্ট নিয়ম না মানিলেও, গিরিশচন্দ্র [ তথা রবীন্দ্রনাথ ] তাঁহার প্রযুক্ত ছন্দে পত্তের পর্বকেই সহজ-স্বীকৃতি জানাইয়াছেন। তবে অমিত্র প্যারের চরণ-স্মিতিকে তিনি অগ্রাফ্ করিয়াছেন, ফলে হুস্ব ও দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার এবং মৃথ্য পর ও অস্ত্র্য পর্বের স্থানপরিবর্তন কিছুট। নির্ক্ত্বশ হইয়াছে। গৈরিশ ছন্দের চরণগুলিকে ছাটি পর্বের স্থানপরিবর্তন কিছুট। নির্ক্ত্বশ হইয়াছে। গৈরিশ ছন্দের চরণগুলিকে ছাটি পর্বের ব্যবহার এবং মৃথ্য পর ও

বন্ধ সনান্তন |
রাজীব লোচন |
ধ্যানে জ্ঞানে | হেরিছেন মোরে ।
জীবমাত্তে | বহে দেহভার
এ সংসারে | মৃত্যুর অধীন সবে ;
কিন্তু হেন মৃত্যু | কে কবে লভেছে ভূমগুলে ?

অমিত্রচ্ছনের উদ্ভাবন করিয়া মহাকবি মধুস্থদন বাংলা কবিভার সম্ভাবনাকে কতথানি যে বিপুল. করিয়া তুলিয়াছেন, ছন্দের সঙ্গে সামাগ্র পরিচয় যাঁহাদের আছে, এই স্ত্যাট সহজেই তাঁহারা উপলব্ধি করিতে পারিবেন।

# [১০] ছনোবন: Metrical Structure

'ছন্দোবন্ধ' কথাটির অর্থ হইল কবিতার ছন্দোপঙ্জিতে পর্ব বা পদসমাবেশ-রীতি। আমরা দেখিয়াছি, পরই বাংলা ছন্দের উপকরণ—বিভিন্ন দৈর্ঘের পর্বের সমাবেশেই এক-একটি চরণ ও কয়েকটি চরণের সমবায়ে এক-একটি স্তবক গড়িয়া উঠে। যে ছন্দোবন্ধের প্রতি চরণে তুইটি পর্ব বা পদ থাকে তাহার নাম দিপদী। এইরূপ, প্রতি চরণে তিনটি পর্ব থাকিলে তাহাকে তোলকৈ চোপদী বা চতুপদী বলা হইয় থাকে। প্রতি পর্বে মাত্রাসংখ্যার তারতম্য অভুসারে ইহাদিগকে লয়ুও দীর্ঘ, এই তুই ভাগে বিভক্ত করা হয়। বাংলা কবিতার বিভিন্ন ছন্দোবন্ধের পরিচয় আমরা নিমে লিপিবন্ধ করিতেছিঃ

# [क] जगू विश्वा वा श्यात

বাংলা কবিতায় যে-ছন্দটি 'লঘু প্রার' বা শুধু 'প্রার' নামে পরিচিত, উহাই 'লঘু দ্বিপদী'। প্রারের প্রতি-চরণে তুইটি পর্ব থাকে—প্রথম পর্বটি আট মাত্রার, দ্বিতীয়টি ছয় মাত্রার—মাত্রাসংখ্যা সবসমেত চৌদ্ধ। প্রাচীন এবং আধুনিক বাংলা কাব্যে প্রার একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছে। সাধারণত প্রারের তুইটি চরণের অস্তে মিত্রাক্ষর থাকে, এবং ইহার লয় বা গতি ধার। দৃষ্টান্তঃ

'এনেছিলে সাথে করে | মৃত্যুহীন প্রাণ, মরণে তাহাই তুমি | করে গেলে দান।'

## [খ] তরল পয়ার

লঘু পয়ারের একটি রপভেদ হইতেছে 'তরল পয়ার'। লঘু পয়ারে কেবল চরণের শেষেই মিল থাকে, কিন্তু তরল পয়ারে চতুর্থ ও অস্তম অক্ষরে অতিরিক্ত মিল সংযোজিত হইয়া থাকে। 'তরল পয়ার' প্রাচীন বাংলা ছন্দের একটি পারিভাষিক নাম—এই নামটি বর্তমানে কিন্তু অপ্রচলিত। দৃষ্টান্তঃ

'দেখ দ্বিজ মনসিজ | জিনিয়া মূরতি পদ্মপত্র কুমনেত্র | পরশবে জ্ঞাতি। অনুপম তমু শ্রাম | নীলোৎপল-আভা, মুখক্ষচি কত শুচি | করিয়াছে শোভা।'

### [গ] মালঝাঁপ পরার

লঘু পরারের আর-একটি রূপভেদ হইল 'মালঝাঁপ' পরার। তরল পরারে চরণান্তিক মিল ছাড়াও চতুর্থ এবং অষ্টম অক্ষরে মিল থাকে; মালঝাঁপ পরারে ইতারও অতিরিক্ত মিল দ্বাদশ অক্ষরে। দৃষ্টান্তঃ

> 'কি রূপনী, অক্টে বসি, | অক্ট থসি পড়ে, প্রাণ দহে কত সহে, | নাহি রহে ধড়ে। মধ্য ক্ষীণ, কুচ পীন, | শশীহীন শশী, আশুবর, হাশুবর | বিশ্বাধর, রাশি'

লঘু পরার সমিল এবং অমিল, উভয় প্রকারেরই হইতে পারে। মধুস্থননের মেঘনাদবধকাব্যের চতুর্দশ-অক্ষর সম্বলিত অমিত্রচ্ছন্দে চরণের অস্ত্য মিল নাই। অ.র, উপরি-উদ্ধৃত পঙ্কিগুলি দমিল লঘু প্রারেরই দৃষ্টান্ত।

# [ঘ] দীর্ঘ দ্বিপদী বা দীর্ঘপয়ার বা মহাপয়ার

যে ছন্দোবন্ধে প্রতিটি চরণে ছইটি পর্ব বা পদ থাকে এবং ঐ ছইটি পর্বের মাত্রা-সংখ্যা যথাক্রমে আটি ও দশ—মোট মাত্রাসংখ্যা আঠার, উহাকেই বলা হয় 'দীর্ঘ দ্বিপদী' বা 'দীর্ঘ পয়ার' বা 'মহাপয়ার'। দৃষ্টান্তঃ

> 'তাই আজি ধরাতলে | বসস্তের আনন্দ-উচ্ছুাদে কার চিরবিরহের | দীর্ঘাস মিশে বহে আদে, পূর্ণিমানিশীথে যবে | দশদিকে পরিপূর্ণ হাসি, দূরস্থতি কোথা হতে বাজায় ব্যাকুল-করা বাঁশি।'

## অমিল মহাপয়ারের দৃষ্টান্ত:

—'খন্ত এ জীবন মোর, এই বাণী গাব আমি | প্রভাতে প্রথমজাগা পাখী যে-স্বর ঘোষণা করে | আপনাতে আনন্দ আপন, তুঃধ দেখা দিয়েছিল, | থেলায়েছি তুঃধনাগিনীরে ব্যথার বাঁশীর স্থরে; | …'

### [ঙ] প্রবহ্মাণ প্রার

যে-পরারে **অর্থ যতি** ও **ছন্দযতি** পরস্পর মিলিয়া যার না, অর্থাৎ অর্থযতি ক্রেদ্বা ছন্দযতিকে [তথাকথিত যতিকে] লঙ্ঘন করিয়া যাপরার ফলে ছেদ ও যতির মধ্যে বিপর্ষর ঘটে, তাহাকেই বলে প্রবহুমাণ প্রার। প্রাচীন প্রারে ছেদ ও যতি উভয়েই চরণের শেষে একসঙ্গে স্থাপিত হইত, ছন্দোবিপ্লবী মধুস্দনই সর্বপ্রথম যতি ও ছেদের মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটাইলেন। ইহারই ফলে কবি তাঁহার বাক্যকে বিভিন্ন চরণের মধ্য দিয়া প্রবাহিত করিয়া লইয়া যাইবার স্থযোগ লাভ করিলেন, এবং প্রতি চরণের শেষে বাক্যকে সমাপ্ত করিবার দাসত্ব হইতে মৃক্তি পাইলেন। বর্তমানে কবিদের প্রযুক্ত পয়ার ছন্দ প্রায়শই প্রবহমাণ। দৃষ্টান্তঃ

'মান হয়ে এলো কণ্ঠে। মন্দারমালিকা, ॥\*

হে মহেক্স, \* নির্বাপিত । জ্যোতির্ময়

মলিন ললাটে। \*\*পুণা। -বল হল ক্ষীণ, ॥\*

আজি মোর স্বর্গ হতে। বিদায়ের দিন, ॥\*

হে দেব, \* হে দেবীগণ। \*\*। বর্ষ লক্ষশত॥

যাপন করেছি হর্ষে \* । দেবতার মতো॥\*

দেবলোকে॥'\*\*

এই প্রবহমাণ পয়ার লঘু হইতে পারে, দীর্ঘ হইতে পারে, সমিল হইতে পারে, জমিলও হইতে পারে। উপরের কয়েকটি দৃষ্টান্ত হইতেই ইহার অন্তরক পরিচয়টি মিলিবে।

[চ] লঘু ত্রিপদী: লঘু ত্রিপদীর প্রতি চরণে পর্ব বা পদসংখ্যা তিনটি।
কিন্তু প্রথম চুইটি পর্বের শেষে যে-অন্ধ্রাস অর্থাৎ মিত্রাক্ষর থাকে, তাহার অবস্থান
স্বস্পষ্টভাবে নির্দেশ করিবার জন্ম একটি চরণকে ভাঙিয়া তুই পঙ্জিতে
সাজানোহয়। ইহার মাত্রাসংকেত ষ্থাক্রমে ছয়+ছয়+আট=কুড়ি। দৃষ্টাস্তঃ

'কাস্থ দে জীবন | জাতি-প্রাণ-ধন | এ ঘটি আঁথির তারা। পরাণ অধিক | হিয়ার পুতলী | নিমিধে নিমিথ হারা।'

ছি । দীর্ঘ ত্রিপদী: প্রশ্নতির দিক দিয়া লঘু ত্রিপদী ও দীর্ঘ ত্রিপদীর মধ্যে কোনো পার্থক্য নাই—ইহাদের ভিন্নতা শুধু মাত্রার ক্ষেত্রে। দীর্ঘ ত্রিপদীর পর্বশুলির মাত্রাসংকেত হইল যথাক্রমে আট+আট+দশ = ছাব্বিশ। দৃষ্টাস্তঃ

'থশোর নগর ধাম | প্রতাপ-আদিত্য নাম | মহারাজ বন্ধজ কায়স্থ। নাহি মানে পাতশায়, | কেহ নাহি আঁটে তায়, | ভয়ে যত নৃপতি তটস্থ ॥' জি লমু চেপিদী ঃ লমু চৌপদী ছন্দে একটি চরণে চারিটি পর্ব বা পদ থাকে এবং পর্বগুলির মাত্রাসংকেত ব্যাক্রমে ছয় + ছয় + ছয় + প্র'চ - তেইশ দুগ্রাস্তঃ

> 'কি মেকশিখর, | কিবা বিধুবর, | বিবেচনা কর, | কি তক্তভলে। শিধরী অচল, | এ দেখি, সচল | শশাহ্ব সমল, | সকলে বলে॥'

্বি দীর্ঘ চৌপদী: দীর্ঘ চৌপদীর প্রকৃতি লঘু চৌপদীর মতোই—উভর ক্ষেত্রেই একটি চরণকে ভাঙিয়া তৃইটি পঙ্ক্তিতে লিপিবদ্ধ কর। হয় . তবে দীর্ষ চৌপদীর মাজাসংখ্যা অধিক—ইহার মাজাসংকেত হইল: আট+আট+ আট+ ছয় কিংবা সাভ কিংবা দশ। দৃষ্টপ্তঃ

'ছি<sup>°</sup>ড়িরাছি ফুলমালা, | জুড়াতে মনের জ্বালা, | চন্দনচর্চিত দেহে ! ভশ্মের লেপন।

অথবা :

'ভরদ্বাজ-অবতংশ | ভূপতি রাম্বের বংশ | সদা ভাবে হত-কংস | ভূরগুটে বসতি।'

অথবা :

'তুর্জরের জন্তমালা | পূর্ণ করে মোর ভালা ! উদ্দামের উতরোল | বাজে মোর ছন্দের ক্রন্দনে ।'

প্রতা একাবলী: পয়ার ও ত্রিপদীর মতো 'একাবলী'রও তুইটি মিত্রাব্দর চরণ এবং প্রতি চরণে তুইটি করিয়া পর্ব। প্রথম পর্বের মাত্রাসংখ্যা ছয়, বিতীয় পর্বের মাত্রাসংখ্যা প্র'চ—মোট এগার মাত্রা। দৃষ্টান্ত:

> 'বড়র পিরীতি | বালির বাধ। ক্ষণে হাতে দড়ি, | ক্ষণেকে চাদ॥'

1

্টি দীর্ঘ একাবলীঃ দীর্ঘ একাবলীও দ্বিপদী ছন্দ, সর্থাং ইহার প্রতি চরণে ছইটি পর্ব এবং পর্বন্তইটির মাত্রাসংকেত ছয় + ছয় = বার ইহাতেও গৃইটি চরণের শেষ অক্ষরে মিল থাকে। দৃষ্টাস্তঃ

'কনকে রতনে | রন্ধতে জড়িত আভরণ দেখা | ছিল কত মত'—

# [ঠ] চতুৰ্দশপদী কবিতা: Sonnet

পয়ার বা মহাপয়ারের চৌদাট মাত্র চরণে ['চরণ' কথাটি 'পদ' অর্থেও ব্যবস্থাত হয় ] রচিত কবিতার নাম চতুদ শপদী। কোনো কবিতায় শুধু চতুদ্দশ চরণ থাকিলেই চলিবে না, ঐ চরণগুলিকে পয়ারের ভিত্তিতেই রচনা করিতে হইবে—নতুবা তাহাকে চতুর্দশপদী নামে চিহ্নিত কয়া য়াইবে না। বাংলা কাব্যসাহিত্যের ক্ষেত্রে চতুর্দশপদী কবিতার প্রথম প্রবর্তন করেন কবি শ্রীয়ধুস্থদন। ইহার ইংরেজি নাম 'সনেট'। সনেটের আদি-জয়াভূমি হইতেছে ইতালী। ইতালীয় কবি পেত্রার্ক [১৩০৬—১৩৭৪ খ্রীষ্টাব্দ ] সনেট রচনা করিয়া অবিশ্বরণীয় কীতি অর্জন করিয়াছেন। ইতালী দেশ হইতে চতুর্দশপদী ক্রমে সমগ্র য়ুরোপে ছড়াইয়া পড়ে। পেত্রার্ক অবশ্ব সনেটের আদিশ্রুগা নহেন, তাঁহার পূর্বে বিশ্রুত কবি দান্তে সনেট রচনা করিয়া গিয়াছেন। ইংরেজি সাহিত্যে সনেটের প্রবর্তীকালে সেক্মপিয়র, মিলটন, ওয়ার্ড প্রম্বর্থ, এলিজাবেথ ব্যারেট্ ব্রান্টনিং প্রম্বৃথ ইংরাজ কবি সনেট রচনা করিয়া খুবই প্রসিদ্ধি লাভ করেন।

কেবল চতুর্দশ কিংবা অগ্রাদশ-অক্ষর-সংবলিত চতুর্দশ চরণের সমাবেশ থাকিলেই সনেট হয় না। ইহার ছন্দোবদ্ধের মধ্যে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা আছে —এই বৈশিষ্ট্য অস্ত্যামুপ্রাসগত ও স্তবকবদ্ধনগত। সনেটের কায়াটি ঘনপিনদ্ধ। ইহার চৌদ্ধটি চরণ অন্তপদী ও ঘট্পশী—এই জুইটি স্তবকে বিভক্ত। এইরূপ স্তবকদ্মকে ইংরেজিতে ঘথাক্রমে বলা হয় 'Octave' ও 'Sestet'। ঘট্পদী স্তবক অন্তপদী স্তবকের অন্তবর্ভন করে, এবং উভয় স্তবক মিলিয়া একটি অথগু হ্লবয়ভাবকে ভোতিত করে। বিশেষ একটা বন্ধনের স্থ্য মানিয়া না চলিলে সনেট রচনা সার্থক হইয়া উঠিতে পারে না। সনেটের মধ্যে একটা আশ্বর্থ বাক্সংঘম ও ভাবের সংহতি পরিদ্ধ হয়। যে-কবি স্বল্লভাষণে নিপুণ, একমাত্র তিনিই সনেট রচনার ঘথার্থ অধিকারা। চতুর্দশপদী কবিতার অন্তরন্ধ ও বহিরন্ধ নানাপ্রকার বন্ধনের প্রতি লক্ষ্য করিয়াই একজন বাঙালী কবি বলিয়াছেন ঃ

'ভाলবাসি সনেটের কঠিন বন্ধন, শিল্পী যাহে মৃতি লভে—অপরে ক্রনন।'

মিত্রাক্ষরস্থাপনের কৌশল সনেটের লক্ষণীয় বিশিপ্ততা। ইহাতে মিত্রাক্ষর-যোজনার পদ্ধতি সাধারণত এইরূপ: ক-খ-খ-ক+ক-খ-খ-ক+ গ-ঘ-ঙ+ গ-ঘ-ঙ; অথবা, ক-খ-ক-খ+ক-খ-ক-খ+গ-ঘ-গ+ঘ-গা-ঘ, কিংবা গ-ঘ-ঙ+ ঘ-গ-ঙ। মিত্রাক্ষর-যোজনা-বিষয়ে মধুস্দন মোটাম্ট পেত্রাকীয় রাতিই অনুসরণ করিয়াছেন। চতুর্দশপদী রচনায় মধুস্দনের পরবর্তীকালে রবীক্রনাথ, দেবেক্সনাথ সেন, প্রমথ চৌধুরী, মোহিতলাল মজুমদার, বৃদ্ধদেব বস্থু, অজিত দত্ত প্রমুধ কবি ঘণ্ডেই ক্লতিত্ব প্রদর্শন করিয়াছেন। সনেট রচনার বিধি-বিধানের ক্ষেত্রে রবীক্রনাথ অবভা ততথানি সতর্কতা অবলম্বন করেন নাই। কবি মোহিতলালের একটি সনেট নিম্নে উদ্ধৃত করিতেছি:

> 'এ নহে সে ভাক্তরস, আদ্ব শীভল- কি योजन-समिनीयार्ग फाँट मुध्यान थि পিয়েছিত্ব এক-স্থাধ্ব, একটি সে গান পি] [क] শুষ্টি খুলিত-ভাষে, দুরাশা চপল ' একদিন আছিল যা দফেন তরল, [ক] আজ সে যে নিরুজাস। যে মধুর ছাণ [থ] আছে কিনা দেখ দেখি ? পাত্র-শেষ পান—[খ] ত্ব কি সহিবে কণ্ডে এ স্মরগরল ? কি গরল ৭-এ গ্লানি মিথ্যা জানি, তবু তারে ।গ্ ঐ নামে আজো হায় বাসি সে মধর। ্ঘি পিপাসার জালা যত, বারি সে প্রচুর ্য সরুষ করে নয়ন-আসারে ! [9] সেই জালা নিবে আসে দেহদীপাধারে. चि আমি গাই, তুমি শোন তারি শেষ জর ৷

# বাংলা ছন্দের তিনটি প্রকারভেদ

বাংলাভাষার দক্ষে পরম এশ্বর্ষশালিনী সংস্কৃতভাষার একটা নিবিড় সম্পর্ক রহিয়াছে বলিয়া, বাংলা ছন্দের আলোচনাকালে সংস্কৃত-ছুন্দের কথা মনে ওঠা আভাবিক। সেজগু সংস্কৃতছন্দ সম্পর্কে ত্ত-একটি কথা বলিতেভি। ছন্দের ক্ষেত্রে সংস্কৃতে তুইটি বিভাগ বা প্রকারভেদ দেখিতে পাওয়া য়য়—'বুস্তু' ও 'জাতি'—'পছং চতুম্পদী ভচ্চ বৃক্তং জাভিরিভি হিয়া'। বৃত্তছেন্দ আক্ষরসংখ্যা হারা নির্মাণিত, আর জাতিছন্দ মাজাসংখ্যা হারা নির্মাত। অর্থাং, মে-ছন্দে প্রভিটি চরণে অক্ষর বা বর্ণ ই প্রধান বিবেচ্য বস্তু, ভাহার নাম 'বৃত্ত', এবং যে-ছন্দ মাত্রাসংখ্যার উপর একাস্কভাবে নির্ভরশীল, ভাহার নাম 'জাভি'—'বৃত্তম্ অক্ষরসংখ্যাতং জাতির্মাত্রাক্রতা ভবেং'। বৃত্তছন্দে অক্ষরবিচার বড়ো কথা, জাভিচ্চন্দ হইতেছে মাত্রাসর্বস্থ। বৃত্তছন্দের আর-একটি নাম আক্ষরবৃত্ত বা বর্ণবৃত্ত, এবং মাত্রাছন্দের অপর একটি নাম মাত্রাবৃত্ত। ভোটক, শ্রমিণী, ভূণক, ক্রচিরা, মালিনী, পঞ্চামর, মন্দাক্রান্তা, ভূজক-প্রয়ত প্রভৃতি বৃত্তচ্চন্দের অন্তর্গত; এবং পদ্মিটিকা, আর্যা, ইত্যাদি জাভিচ্ছন্দের

অন্তর্গত। এথানে মনে রাখিতে হ**ইবে, সংস্কৃত-ছন্দের সঙ্গে কোনো কোনো** বিষয়ে বাংলা চন্দের **সাদৃশ্য** থাকিলেও, সংস্কৃত ও বাংলা ছন্দের **প্রকৃতি** লক্ষণীয়ভাবে **স্বতন্ত্র**। এই স্বতন্ত্রতার মূল কারণ হইল উভয় ভাষার ধ্বনিপ্রকৃতি ও উচ্চারণরীতির পার্থক্য।

বাংলা ছন্দোজিজ্ঞাসায় ছন্দের তিনটি প্রকারভেদ স্বীকৃত হইয়াছে। তবে এই তিনপ্রকার ছন্দের নামকরণবিষয়ে ছন্দোবিজ্ঞানীদের মধ্যে মতদ্বৈধ দেখা যায়। যে-তিনপ্রকারের বাংলা ছন্দের কথা বলা হইল, দেগুলি এই ঃ [এক] তানপ্রধান ছন্দ ; [ফুই] স্বনিপ্রধান ছন্দ , এবং [তিন] স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ । তানপ্রধান ছন্দ 'মিশ্রপ্রকৃতিক', 'মৌলিক', 'সংকোচপ্রধান', 'অক্ষরপুত্ত', 'অক্ষরমাত্রিক' ইড়াদি নামেও অভিহিত হঃ যা থাকে। ইছাই বাংলা কাব্যের অভিপ্রচলিত প্রার-জাতীয় ছন্দ—ইংরাজিতে ইছাকে বলা হয় Mixed বা Composite Metre। ধ্বনিপ্রধান ছন্দ 'বিতারপ্রধান', 'মাত্রাবৃত্ত', 'ধ্বনিমাত্রিক' নামেও পরিচিত—ইছাকে ইংরাজিতে বলা হয় Moric Metre। স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দকে কেউ কেউ 'বলপ্রধান', 'শ্বাসাঘাতপ্রধান', 'স্বরবৃত্ত', 'স্বরমাত্রিক' ইড়াদি নামে অভিহিত করিয়া থাকেন। ইহাই তথাকথিত অভি-পরিচিত বাংলা ছড়ার ছন্দে—ইংরাজিতে যাহার নাম Stressed বা Syllabic Metre। এই তিনপ্রকার ছন্দের প্রধান বৈশিষ্ট্যগুলির পরিচয় নিমে সংক্ষেপে লিপিবন্ধ করিতেছি।

# [এক] তানপ্রধান হন্দ: লয়—'ধীর'

এই ছন্দটি স্প্রাচীন পয়রজাতীয় ছন্দের আধারেই রচিত। তানপ্রধান ছন্দে স্বরের হ্রন্থদীর্ঘ বিচার করা হয় না, ইহাতে প্রতিটি অক্ষরকে [Syllable] এক ম'ত্রার ধরা হয়। কেবল কোনো শন্দের শেষে হলন্ত বা ব্যক্ষনান্ত অক্ষর থাকিলে তাহাকে তুই মাজার ধরাই সাধারণ রীতি। মাজাপদ্ধতির এই সাধারণ নিয়মটি ছাড়া, যতই যুক্তব্যঞ্জন, যৌগিক স্বর কিংবা যুগাধ্বনি ইহার প্রতিটি পর্বে সন্ধিবেশিত হোক না কেন, উহাদের স্বর্ধবনিমূল্য স্বত্তই হ্রস্থ, অর্থাৎ অক্ষরগুলি একমাত্রিক।

তানপ্রধান ছন্দের সর্বাপেক্ষা লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য হইতেছে, ইহাতে অক্ষরধ্বনি মোটেই বড়ো কথা নয়—অক্ষরধ্বনিকে আচ্ছন্ন করিয়া একটা **টান বা ভান** বা স্থরের প্রবাহ ইহার চরণগুলির মধ্যে বিচিত্রভাবে খেলা করে। হুভরাং হুস্থলীর্ঘ স্থরের কিংবা যুগ্মধ্বনির প্রসারণ-সংকোচন এই রীতির ছন্দে সহজেই ঘটিতে পারে। অক্ষরের এভগানি স্থিতিস্থাপকতা অক্তকোনো রীতির ছন্দে পরিদৃষ্ট হয় না। মৌলিক হোক, যৌগিক হোক, সকলপ্রকার অক্ষরেরই হুস্বতা কিংবা দীর্ঘতা ইহাতে সমগ্র পর্ব ও চরণের টান বা তানের সর্বগ্রাসী প্রভাবে বিশেষরূপে প্রভাবিত। ভাই সুক্রব্যঞ্জনের গুরুভার বহুনের শক্তি ইহার বিশ্বয়কর। এহেতু প্রারের চৌদ্ধ বা আঠার মাত্রাকে ঠিক রাখিয়াই

ভানপ্রধান ছন্দে যুক্তাক্ষরহীন একটি চরণকে অতি সহজেই যুক্তাক্ষরবহুল করিঃ। তুলিতে পারা যায়। মহাপয়ারের অর্থাৎ আঠার-মাত্রা-সংবলিত পদ্মারের তুইটি চরণ দৃষ্টান্তম্বরূপ এথানে উদ্ধৃত করিতেছি। ইহার দিকে তাকাইলে তান্প্রধান ছন্দের এই বৈশিষ্টাটুকু স্কম্পষ্ট উপলব্ধি করা যাইবে:

[ক] 'আঁধার পাথারতলৈ | কার ঘরে বিসিয়া একেলা মাণিক-মৃকুতা লয়ে | করেছিলে শৈশদের খেলা ৽ৃ' —ছইটি চরণেরই মাত্রাসংখ্যা আট + দশ = আঠার

वग्रित्कः

[খ] 'উচ্ছিয়া উঠিবে বিশ্ব । পুঞ্জ পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে'।

—'থ'-চিহ্নিত চরণের মাত্রাসংখ্যাও আঠার এবং চরণের ত্ইটি পর্বই যুক্তাক্ষরবহুল, অবচ 'ক' উদাহরণের চরণগুলিতে একটিও যুক্তাক্ষর নাই। এইভাবে যুক্তাক্ষরহীন পর্বকে যুক্তাক্ষরবহুল করিয়া তুলিলেও বে ছন্দপত্রন ঘটে না কিংবা মাত্রাসংখ্যার তারতম্য হয় না, তাহার কারণ হইল, এই জাতীয় ছন্দের আবৃত্তিকালে চরণের মধ্যে একটা তানপ্রবাহের স্বৃষ্টি হয়; তাহারই ফলে লঘুগুরু অক্ষরের একটা সামঞ্জন্ম হইয় যায়। তানের প্রভাবহেতু যুক্ষধ্বনি অথবা যুক্তাক্ষরের এই একমাত্রায় সংকোচনক্ষাকেই রবীক্ষনাথ প্রারের বিস্ময়কর 'কোমগানাক্তি' বলিয়াছেন।

টান বা তানের প্রবাহ এবং দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার ছন্দটির গতিকে মন্থর ও ধর্নিকে গঞ্জীর করিয়া তোলে—তানপ্রধান ছন্দ গাঞ্জীর্যপূর্ণ ভাবের সর্বোংকৃষ্ট বাহন। এত দ্ভিন্ন ইহাতে পর্বের মধ্যে যে-কোনো মাত্রার পর ছেদ বদানো যাইতে পারে এবং ইহাতে ছেদকে যতির [ অর্ধ্যতির কিংবা পূর্ণযতির ] পারবশ্য হইতে সহজেই মৃক্ত করা যায়। এই জন্ম যথার্থ অমিত্রাক্ষর ছন্দ রচনা করিতে হইলে তানপ্রধান ছন্দেরই আশ্রয় লইতে হইবে। বাংলা সাহিত্যের অধিকাংশ উচ্চপ্রেণীর কবিতা ধীর-লয়-সংবলিত আভিজাতাপূর্ণ এই তানপ্রধান ছন্দেই রচিত।

# [पूरे] स्तनिथां भा हन्मः नयु—'विलक्षिठ'

বাংলা কাব্যে ধ্বনিপ্রধান ছন্দটি সাধারণত 'মাত্রাবৃত্ত' বা 'ধ্বনিমাত্রিক' ছন্দ নামে পরিচিত—ইহার 'লয়' হইতেছে 'বিলম্বিত'। এই ছন্দে সমস্ত যৌগিক অক্ষরকেই দীর্ঘ বা দ্বিমাত্রিক ধরা হয় এবং অপর সব অক্ষর [ Syllable ] হুস্ব বা এক-মাত্রার বলিয়া পরিগণিত হয়। কিন্তু মাত্রা-সম্পক্তিত এই নিয়মের যে কে'নো ব্যতিক্রম হইতে পারে না, তাহা নয়। কেন-না, অনেক সময় ইহাতে মৌলিক স্বরেরও [ যাহা সাধারণত হুস্ব অর্থাং এক-মাত্রার ] দীর্ঘাকরণ হইতা থাকে। ধ্বনিপ্রধান অর্থাং 'মাত্রাবৃত্ত' ছন্দ সম্পর্কে সবচেতে বড়ে কথা হইল, ইহাতে চরণের অন্তর্গত প্রক্তিলতে

প্রতিটি অক্ষরধ্বনিই বিশেষ প্রাধান্য লাভ করে। স্কুতরাং এইপ্রকার ছন্দে প্রত্যেকটি অক্ষরের উচ্চারিত ধ্বনিপরিমাণের দিকে সতর্ক দৃষ্টি নিবদ্ধ করিতে হয়। স্পান্টোচ্চারিত ধ্বনিগুলি হইতেই মাত্রার পরিমাণ ঠিক করিতে হয় বলিয়া এই ছন্দটিকে বলে ধ্বনি-প্রধান বা ধ্বনিমাত্রিক ছন্দ। বাংলা মাত্রারভারীতির ছন্দে মাত্রার হিসাবে মোটাম্টি এইরূপঃ একই শন্দের অন্তর্গত যুক্তব্যঞ্জনের পূর্বস্বর দীর্ঘ, হলন্ত বা ব্যঞ্জনান্ত অক্ষরের স্বর দীর্ঘ, অনুস্থার ও বিসর্গের পূর্বস্বর দীর্ঘ এবং ঐ সর তইটি দীর্ঘ—বাকী স্বরগুলি হন্দ্র অর্থাৎ এক-মাত্রিক।

এখানে একটি প্রশ্ন উঠিতে পারে: তানপ্রধান ছন্দেও প্রতিটি পর্বে মাত্রার পরিমাণটি ঠিক রাখিতে হয়, উভয়েই তে। মাত্রসমক জাতীয়—তাহা হইলে, তানপ্রধান ছন্দের সঙ্গে ধ্বনিপ্রধান ছন্দের পার্থক্য কোথায় ? উত্তরে বলিতে হইবে, প্রথমত, মাত্রাবৃত্তে সমস্ত যুগাধ্বনিই দীর্ঘ, কিন্তু 'অক্ষরবৃত্ত' বা তানপ্রধান ছন্দে যুগাধ্বনি বেশীর ভাগ ক্বেত্তেই হ্রম্ব এবং ওইগুলিকে একমাত্রার ধলা হয়। যেমন, 'একি কৌতুক | নিত্য নতুন | ওগো কৌতুক- | ময়ী'—এই চরণে প্রথম ও তৃতীয় পর্বের 'কৌ'-ধ্বনি দীর্ঘ বা বিমাত্রিক; অত্যদিকে 'ফেরে দূরে, মত্র সবে | উৎসব-কৌতুকে'—এই চরণে দ্বিতীয় পর্বের 'কৌ'-ধ্ব নি হ্রম্ব বা এক-মাত্রিক। উদ্ধৃত প্রথম চরণটি মাত্রাবৃত্ত ছন্দে ও বিতীয় চরণটি অক্ষরবৃত্ত অর্থাৎ প্যারজাতীয় ছন্দে রচিত।

দিতীয়ত, মাত্রাবৃত্তে প্রাধান্য লাভ করে প্রতিটি স্পষ্ট-উচ্চারিত অক্ষরের ধ্বনি-পরিমাণ। কিন্তু অক্ষরেরতে [অর্থাৎ ড'নপ্রধান ছন্দে] অক্ষরের ধ্বনিকে আচ্চন্ত্র করিয়া টান বা তানের একটি প্রবাহ সমগ্র চরণের মধ্যে প্রবলভাবে আত্মপ্রকাশ করে। এই তানপ্রবাহটি মাত্রারুত্তে থাকে না, সেজন্য এই ছন্দে প্যারের পূর্বক্তিত সেই লোখণশক্তি নাই। অক্ষরের দীর্ঘীকরণের দিকে ঝোঁকটি তুলনার মাত্রাবৃত্তে বেশী। মাত্রাবৃত্ত ছন্দে অনেক ক্ষেত্রেই মৌলিক স্বরকে [যাহা স্বভাবতই ছুস্ব] টানিয়া দীর্ঘরূপে উচ্চারণ না করিলে ছন্দপতন যে অনিবার্য, নিম্নের উদাহরণগুলি হইতেই তাহার সভাতা উপলব্ধ হইবেঃ

- ্ক ] দেশ দেশ । নন্দিত করি । মন্ত্রিত তব । ভেরী, আদিল যত । বীরবৃন্দ । আদন তব । খেরি ।
- ্থ ] পতন-অভাদঃ | -বন্ধুর পছা | যুগ যুগ ধাবিত | যাত্রী,
  হৈ চির সার্থী | তব রথচকে | মুথরিত পথ দিন | রাত্রি।

ইচা হইতে ব্ঝিতে পারা ষাইবে, অক্ষররতের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য হইতেছে **তানের** বিস্তার, আর মাত্রারতের বিশিষ্টতা হইতেছে **ধ্বনির বিস্তার** বা প্রসারণ, অর্থাৎ শ্বরধ্বনিগুলিকে আবশ্যকমতো স্থুলীর্ঘ করিয়া টানিয়া টানিয়া আবৃত্তি করা। এই দিক হইতে মাত্রাবৃত্ত ছন্দকে আমরা বিস্তাব্রপ্রধান ছন্দ নামেও অভিহিত করিতে পারি। তানপ্রধান ছন্দে অধিক মাত্রাসংবলিত যতথানি দার্ঘ পর্ব সন্মিবেশিত করা যায়, ধ্বনিপ্রধান ছন্দে তত দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার করিতে পারা যায় না, এবং ইহাতে লয় [Cadence]-পরিবর্তনও বেশী চলে না। তানপ্রধান ছন্দ স্বভাবতই উদান্ত-গন্তীর, ধ্বনিপ্রধান ছন্দ প্রায়শই ললিত-মধুর—এইজন্ম উচ্ছল গাঁতিস্পন্দিত কবিতা রচনা করিতে হইলে বাঙালী কবিরা ধ্বনিপ্রধান ছন্দটিকেই প্রয়োগ করিয়া থাকেন। গাঁকি কবিতার যাত্কর রবীজনাথের হাতে ধ্বনিপ্রধান ছন্দটি বিশ্ময়কর সংগাঁতস্পন্দনে ঝংকৃত ইইয়া উঠিয়াছে।

### [ভিন] স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ : লয়—'ক্রভ'

আপাতদৃষ্টিতে শ্বরধ্বনির পরিমিত সংখ্যার উপর যে-ছনেদর পর্বগুলি নির্ভরশীল এবং প্রতিটি পর্বের শ্বরধ্বনি গণনা করিলে মাত্রাবিষয়ে যাহার মোটামূটি একটা হিসাব পাওয়া যায়, বাংলার প্রচলিত ছন্দোশাম্মে তাহাই 'শ্বরমাত্রিক' ছন্দ নামে পরিচিত। কিন্তু আধুনিক তু'একজন ছন্দোবিজ্ঞানী ইহাকে 'শ্বরাঘাতপ্রধান' ছন্দ নামে অভিহিত করিয়াছেন। আমাদের গ্রাম্যছড়া ও অধিকাংশ লৌকিক কাব্য-দাহিত্য এই ছন্দটিতেই রচিত বলিয়া ইহাকে 'ছড়ার ছন্দ' এবং 'নৌকিক ছন্দ'-ও বলা হয়।

প্রথমেই মনে রাখিতে হইবে, স্বর্ধ্বনির প্রাধান্তই এই রীতির ছন্দের একমাত্র বৈশিষ্ট্য নয়—এমন কি, স্ক্রাণ্টিতে, প্রধান বৈশিষ্ট্যও নয়। কেন-না, অনেক সময় স্বর্ধ গণনা করিয়া ইহাতে অপেক্ষিত মাত্রার হিদাবটি মিলে না। তা ছাড়া, তানপ্রধান ছন্দেও স্বর্ধবনির প্রাধান্ত পরিলক্ষিত হইবে। আবার, অক্ষরের হ্রস্বীকরণ বা দার্ঘীকরণ-বিষয়েও এই জাতীয় ছন্দের সঙ্গে তানপ্রধান কিংবা ধ্বনিপ্রধান ছন্দের খুব বড়োরকমের কোনো পার্থক্য নাই। তাহা হইলে স্বরমাত্রিক ছন্দের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য কী ইইহার বিশিষ্টতা হইতেছে, ইহাতে প্রতি চরণের প্রত্যেকটি পর্বের প্রথমে একটি প্রবাদ্য বা স্বরাঘাত পড়ে। এই স্বাদাঘাতের (Stress) ফলে পর্বস্থিত শব্দের হলন্ত অর্থাৎ ব্যঞ্জনান্ত অক্ষর সংক্রিত বা হ্রম্ব হইয়া উচ্চারিত হয়। কিন্তু অক্ষরবৃত্ত ও মাত্রাবৃত্ত ছন্দে হলন্ত অক্ষরকে দীর্ঘ ধরাই রীতি। স্বাদাঘাত বা প্রস্বরের এই বিশেষ শক্তিই স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দকে একটা লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছে। মাত্রাবৃত্ত কিংবা অক্ষরবৃত্ত ছন্দের পর্বগুলি যে একেবারে স্বাদাঘাতহীন, এমন কথা অবশ্য নিশ্চয়ই কেহ বলিবেন না; তবে স্বরবৃত্ত ছন্দে স্বাদাঘাতের প্রাব্দ্য ক্রিয়া অনেক বেশী। এইজন্য ইহার পর্বগুলিকে 'syllabic' না বলিয়া 'stressed' বলাই সমীচীন।

আরো একটি জিনিস লক্ষ্য করিবার আছে যে, এই ছন্দে সাধারণত প্রতি পর্বে চারি মাত্রা ও ত্ইটি পর্বাঙ্গ থাকে, এবং প্রতি চরণে প্রায়শই চারিটি করিয়া পর্ব থাকে ও শেষের পর্বটি সাধারণত অপূর্ণ হয়। যেমনঃ

- [क] 'মৃত্যুকে যে। এড়িয়ে চলে। মৃত্যু তারেই। টানে,
  মৃত্যু যারা। বুক পেতে লয়। বাঁচতে তাঁরাই। জানে।'
- [খ] 'বাপ শুনে কয় | বুক ফুলিয়ে, | গর্ব করি | -নেকো,
  কিন্তু তবু | আমার মেয়ে | সেঠা স্মরণ | রেখো।'
- [গ] 'এই সিন্ধুর টিপ্ | সিংহল দ্বীপ | কাঞ্চনময় | দেশ।
  এই চন্দ্রন যার | অন্দের বাস | তাম্বল বন | কেশ।
  যার উত্তাল তাল | কুঞ্জের বায় | মন্থর নিঃ | শ্বাস !
  আর উজ্জল যার | অন্ধর আর | উচ্ছল যার | হাস !

ছন্দের ঐক্রজালিক রবীক্রনাথ তাঁহার 'পলাতকা'-কাব্যে তুই হইতে পাঁচটি [ এমন কি, ছয়টি ] পর্যন্ত পর্ব এক-একটি চরণে ব্যবহার করিয়াছেন, এবং ঐ কাব্যেই স্বরাঘাত-প্রধান ছন্দের অন্তনিহিত শক্তির চরম প্রকাশ হইয়াছে। বাংলাভাষার স্বাভাবিক উচ্চারণরীতি এই ছন্দেই বেশী বজায় থাকে। একটা নির্দিষ্ট সময়ের ব্যবধানে প্রতিটি পর্বের প্রথমে স্থাসাঘাতের পুনরাবৃত্তি হয় বলিয়া ইহার বৈচিত্র্য অধিক নয়। বেশী মাত্রার পর্ব ইহাতে মোটেই চলে না, এবং দীর্ঘস্বরের প্রতি ইহার একটা বিম্পতার ভাব আছে। স্বরধ্বনিকে ছাপাইয়া অতিরিক্ত ষে-একটি স্থরের টান অক্ষরবৃত্ত ছন্দে আলুপ্রকাশ করে, বয়বৃত্ত ছন্দে তাহা নাই।

# বাংলা ছন্দে রবীক্রনাথের দান

রবীন্দ্রনাথের অত্যাশ্চর্য স্ক্রনীপ্রতিভা বাংলা কাব্যসাহিত্যকে সহস্র বছরের প্রমায়ু দান করিয়াছে। রবীন্দ্রনাথ কেবল কবিশিল্পী নহেন, তিনি একাধারে কবি এবং শিল্পী—বাংলা ছন্দোশিল্পে তাঁহাকে অতুলনীয়ই বলিতে হইবে। কবিগুরুর কাব্যসরস্বতী সহপ্রদল ছন্দকমলের উপরেই নিত্য বিরাজমানা। বাণীর রূপমূর্তি-

রচনের ক্ষেত্রে এত বড়ো প্রতিভা জগতের সাহিত্যে সভাই বিরুল্পট । বাংলা ছন্দের ধর্বনিগোরব, সংগাতমাধুর, স্বরপ্রবাহ ও বাঞ্জনাশক্তি কতথানি বিপুলব্যাপ্ত, নিজের রচিত কাব্যসাহিত্যে রবীক্রনাথ তাহার উজ্জলতম বাক্ষর রাখিল গিলাছেন। বাংলা ভাষায় শব্দধ্বনির স্বর্গপপ্রকৃতির নিবিড্তম পরিচয় লাভ করিয়াছিলেন বলিয়াই কবিজ্ঞ এমন করিয়া ছন্দের ইক্সজাল সৃষ্টি করিতে পারিয়াছিলেন। আমাদের কাব্য-ছন্দে তিনি মুগান্তর আনিয়'ছেন। অবশ্ব তাহার পূর্বেও বাংলা কাব্যে তুইজন বড়ো ছন্দো। শিল্পীর আবিভাব ঘটিয়াছিল—ইহাদের একজন রায়গুণাকর ভারতচন্দ্র, অঞ্জজন মহাকবি শ্রীমধুস্বদন। কিন্তু তাহাদের কাহারো প্রতিভা রবীক্রনাথের মতো নবনব-উন্মেষশালিনী ছিল না—তাহাদের প্রতিভার প্রকাশ ঘটিয়াছিল ছন্দের এক-একটি বিশেষ ক্ষেত্রে। রবীক্রপ্রতিভার অজন্ম দানে বাংলা ছন্দের ভাগ্ডার বিচিত্র ঐশ্বর্যে পরিপূর্ব হইয়া উঠিয়াছে।

অবিসংবাদিতভাবে না হইলেও, বর্তমানে বাংলা ছন্দে তিনটি প্রকারভেদ স্বীক্তত হইয়াছে — অক্ষরবৃত্ত, মাত্রাবৃত্ত ও স্বরবৃত্ত। কবিগুক রবীন্দ্রনাথের লোকোন্তর সংগীত-রচন-প্রতিভা ছন্দের এই ব্যাপক ক্ষেত্রে স্বেচ্ছাবিচরণ করিয়াছে। অক্ষরবৃত্ত বাংলাকাব্যে বহুকাল-প্রচলিত একটি বনিয়াদি ছন্দ। কিন্তু রবীন্দ্রনাথের পূর্ববভী সময়ে অক্ষরবৃত্ত-জাতীয় ছন্দগুলি অল্রান্ত ধ্বনিপরিমাণের হারা স্থনিয়ন্ত্রিত হইয়া উঠে নাই—ইহাদের মধ্যে তথন পর্যন্ত পরিপাটি গঠনসৌষ্ঠব ছিল না। ইহার প্রধান কারণ হইতেছে, এই ছন্দটিতে যুক্তাক্ষর ব্যবহারের ক্ষেত্রে সে-যুগের কবিদলের দিধাসংশয়। 'মানসী'-র যুগ হইতেই কবিগুরু বাংলা যুক্তাক্ষরের ধ্বনিপ্রকৃতিটি আবিদ্ধার করিলেন এবং যুক্তাক্ষরের নিপুণ প্রয়োগে তাঁহার হাতেই অক্ষরবৃত্ত ছন্দ স্থযামণ্ডিত হইয়া স্বাঙ্গীণ পরিপূর্ণতা লাভ করিল। পরবর্তীকালে ছন্দোগুরু রবীন্দ্রন্থ তানপ্রধান ছন্দে [ অক্ষরবৃত্ত ছন্দে ] যে-সমন্ত কবিতা রচনা করিয়াছেন, স্থরে-সংগত্তিও ধ্বনিসৌধয়ো তাহা অতুলনীয়।

বাংলা মাত্রাবৃত্ত [ধ্বনিপ্রধান] ছন্দেও রবীন্দ্রনাথের দানের তুলনা নাই।
ছন্দতত্ত্ব ধ্বনিভরের উপরই প্রভিত্তিত। প্রাচীনকালের বাঙালী কবিরা মাত্রাবৃত্ত
ছন্দে অজ্ঞ্র কবিতা রচনা করিয়া গিয়ছেন। কিন্তু এই জাতীয় ছন্দে যুগাধনি কিংবা
হলন্ত অক্ষরের মাত্রাপরিমাণ সম্পর্কে তাঁহাদের কোনো স্থনিশ্চিত ধারণা ছিল
না। রবীন্দ্রনাথই সর্বপ্রথম অযুগ্রধ্বনিকে একমাত্রিক এবং যুক্তবর্গ ও হলন্ত
অক্ষরকে দিমাত্রিক ধরিয়া ছন্দ-রচনায় প্রস্তুত হইলেন—'মাত্রিক পর্ব' বা
'quantitative measure'-এর প্রবর্তন করিয়া ভিনি বাংলা ছন্দে একটি নৃতন ধারার
স্ত্রপাত করিলেন।

কবিগুরুর ধনেবাধ ছিল আশ্চর্যরক্ষে প্রথর—বাংলা অক্ষরধনের মূল প্রকৃতির মর্মস্থলে তিনি প্রবেশ করিরাছিলেন। তিনিই প্রথম উপলব্ধি করিলেন যে, সংস্কৃত ছন্দের মাত্রাপদ্ধতি অন্ধ্যারে বাংলা ছন্দের মাত্রানিরূপণ করা যাইবে না। কেন-না, চুইটি ভাষার ধনিপ্রকৃতিই বিভিন্ন—সংস্কৃত অনুষায়ী হ্রস্ব ও দীর্ঘ অক্ষরের যথাযথ উচ্চারণ বাংলাভাষার পক্ষে স্থাভাবিক নয়। বাংলাভাষায় দীর্ঘধনের অভাবটি রবীক্রনাথ মোচন করিলেন যুক্তবর্ণ তথা যুগাধ্বনির স্থানিপুণ ব্যবহারে। যুক্তবর্ণের পর্যাপ্ত প্রযোগে ছন্দ ধ্বনিভরঙ্গে কতথানি যে স্পন্দিত হইয়া উঠে, রবীক্রনাথের মাত্রাবৃত্তলাতীয় ছন্দে রচিত ['মানসী' কাব্যের সময় হইতে] কবিতাগুলি হইতেই তাহার সাক্ষ্যপ্রমাণ মিলিবে। বাংলাকাব্যের নিজস্ব রীতির মাত্রাবৃত্ত ছন্দটি রবীক্রনাথেরই আবিষ্কার।

বর্তমানে বাংলা কবিতায় যে-ছন্দটি 'স্বরুত্ত' [ শ্বাসাঘাতপ্রধান ছন্দ ] নামে পরিচিত, তাহার একটি প্রচলিত নাম 'ছডার ছন্দ'। পূর্বে পল্লীসংগীতে, গ্রাম্য ছড়াতে ও লোকসাহিত্যে হাল্কা ভাবের রচনায় এই ছন্দটি প্রায়শ প্রযুক্ত হইত। উচ্চভাবের রচনায় এই ছন্দ কতথানি ব্যবহারযোগ্য, এ বিষয়ে প্রাচীন যুগের কবিরা সংশয়মুক্ত ছিলেন না। রবীন্দ্রনাথের ছন্দোনির্মাণশক্তির ঐক্রজালিক প্রভাবেই প্রাকৃত বাংলার স্বাভাবিক উচ্চারণরীতি ও ঝোঁক-এর [ Stress বা Respiratory Accent ] উপর প্রতিষ্ঠিত 'ছডার ছন্দ'টি বর্তমান বাংলা কাব্যসাহিত্যে একটা অভাবনীয় আভিজাত্য অর্জন করিয়াছে। শ্বরুত্ত ছন্দে পর্বঘটিত অপূর্ব বৈচিত্রেও আনিলেন রবীক্রনাথ। পূর্বে এই ছন্দে কেবল অপূর্ণ চতুম্পবিক বা দিপের্বিক চরণেরই প্রয়োগ হইত। কিন্তু স্বরুত্ত ছন্দে রচিত রবীক্রনাথের কবিতাগুলির দিকে তাকাইলে দেখা যাইবে, অজ্ম ক্ষেত্রে উহাদের মধ্যে পূর্ণ ও অপূর্ণ দ্বিপর্বিক, ত্রিপর্বিক, চতুম্পবিক ও পঞ্চপর্বিক চরণ রহিয়াছে। হতরাং শ্বাসাঘাত বা শ্বরাঘাতপ্রধান [ ভার্মাহ ও পঞ্চপর্বিক চরণ রহিয়াছে। হতরাং শ্বাসাঘাত বা শ্বরাঘাতপ্রধান [ ভার্মাহ শ্বরুত্ত ] ছন্দের ক্ষেত্রেও রবীক্রনাথের দান অসামাত্র। কবির 'পলাতকা'র ছন্দের সঙ্গে প্রত্যেক যাঙালী কাব্যপাঠকই বিশেষভাবে পরিচিত।

রবি-কবি নবতন পরিপাটীর [pattern] পর্ব, চরণ ও স্তবকগঠনে আসাধারণ ছন্দোশক্তির পরিচয় দিয়াছেন। প্রাচীন বাংলা কবিতা পরারজাতীয় দিপাঁ ও লাচাডিজাতীয় ত্রিপদী ছন্দোবন্ধের [Metrical Structure] গীমিত গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ ছিল, এবং সে-যুগের কবিতার পর্ববন্ধ [চরণগঠন] ও পদবন্ধের [স্ববকগঠন] ক্ষেত্রে তেমন কোনো বৈচিত্র্য ছিল না। রবীন্দ্রনাথ বিশারকর বিচিত্র কৌশলে ছন্দে যভিস্থাপন করিয়া কত রক্মের যে পর্বগঠন করিয়াছেন এবং কবিতার চরণে উহা সন্ধিবেশিত করিয়াছেন, ভাহার দীমাপরিদীমা

নাই। মধুফদনের অমিগ্রাক্ষর ছন্দকে ভিত্তি করিয়া তিনি সমিল প্রবহমাণ প্রার স্থিটি করিলেন। তাছাড়া, সমিল ও অমিল মহাপ্রারের [আঠার-মাত্রা-সম্বলিত পরারের] স্রষ্টাও রবীন্দ্রনাথ। 'বলাকা'-কাবা গ্রন্থে প্রবৃক্ত 'মৃক্তক' ছন্দের আবিষ্কার রবীন্দ্রনাথের এক অবিশারণীয় ছন্দ্-কীতি। গতের পর্ব বা পদে লইয়া পতের গঠনরীতির নবতন আদর্শে ছন্দোবন্ধস্থির কৌশলটিও সর্বপ্রথম দেখাইলেন রবীন্দ্রনাথ—তাঁহার 'লিপিকা' গ্রন্থে। রবীন্দ্রনাথ স্বরুত 'পুনন্চ', 'শেষ সপ্রক' প্রভৃতি কাব্য গ্রন্থে 'মৃক্তবন্ধ' ছন্দের আদর্শে যে-কবিতা রচনা করিয়াছেন, তাহার মধ্যেই 'গান্তকবিতা'-র যথার্থ স্বরূপপরিচয়টি মিলিবে।

এককথায়, বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে রবীক্রনাথের ছন্দ-রচন-প্রতিভা অতুলনীর।
আমাদের সাহিত্যে তিনি কেবল কাব্যগুরু নহেন, তিনি অপ্রতিদ্বদী ছন্দোগুরুপুর বটেন। বর্তমান আলোচনার সংকীর্ণ পরিসরের মধ্যে তাঁহার অসামান্য ছন্দোপুরুপুর পূর্ণাঙ্গ পরিচয় দেওয়া সম্ভব নয়। এখানে আমরা কেবল-মাত্র তাঁহার প্রবৃত্তিত ছন্দের মৌলিক বৈশিষ্ট্যের সামান্য পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছি। বাংলা কবিতার ছন্দ কী অপূর্ব ধ্বনিতরঙ্গে [Rhythm] স্পন্দিত এবং কী বিস্ময়কর স্থরমাধ্যে [Melody] বিলসিত, রবীক্রনাথের 'মানসী'-র পরবর্তী যে-কেননো কাব্যগ্রপ্রের পাতা খুলিলেই ছন্দরসিক পাঠক তাহার সম্যুক পরিচয় পাইকেন।\*

<sup>[ \*</sup> বাংলা কবিতার ছন্দ-সম্পর্কিত এই অধ্যায়ট রচনাকালে আমি যে-করেকট প্রস্তের সাহায্য লইয়াছি, ঐগুলির নাম : 'বাংলা ছন্দের মূলসূত্র'. 'ছন্দোবিজ্ঞান', 'ছন্দোগুরু রবীল্রনাথ', 'বাংল' কবিতার ছন্দ'— এইসব প্রস্তের লেথকের নাম সর্বজ্ঞনারিচিত।

#### ভালংকার-প্রকরণ

সাহিত্যস্ত্রপ্তার যে-রচনকৌশল কান্যের শব্দধর্বনিকে শ্রুণতিমধুর এবং অর্থধ্বনিকে রসাপ্লত ও স্বদর্গ্রাই করিয়া তোলে, তাহাকেই বলা হয় অলংকার। এথানে মনে রাখিতে হইবে, কান্য বলিতে শুধু ছন্দে গ্রথিত বিশেষ একপ্রকারের রচনাকেই ব্রিবার কোনো কারণ নাই—গগ্রচনাও কান্যের ব্যাপক অর্থের অন্তর্গত। বিবিধ ভূষণ যেমন রমণীদেহের সৌন্দর্যবর্ধক, তেমনি শব্দালংকার এবং অর্থালংকারও কান্যের সৌন্দর্যবর্ধনকারী। "সংস্কৃতে 'অলম্' শব্দের এক অর্থ ভূষণ; অতএব অলম্ বা ভূষণ করা হয় যাহা ছারা, তাহাই অলংকার। অলংকার-শব্দের ব্যাপক অর্থ তাই সৌন্দর্য, সংকীর্ণ অর্থ—অমুপ্রাস-উপমা প্রভৃতি বিশিষ্ট অলংকার-বস্তু। সংস্কৃতে 'অলম্' শব্দের অগ্র প্রসিদ্ধ অর্থ হইতেছে 'পর্যাপ্তি'—প্রাচুর্য বা পত্নিপূর্ণতা। অলম্ অর্থাৎ পর্যাপ্তি বা পরিপূর্ণতা করা হয় যাহা ছারা [অলম্—ক্ + ঘঞ্জনের বাচ্য] তাহাই অলংকার। বস্তুর পর্যাপ্তি বা পূর্ণতা সিদ্ধ হয় যাহা ছারা, যাহাতে তাহার স্বরূপ প্রকাশ বা আত্মশ্বর্ধের পরিপৃষ্টি, তাহাই তাহার অলংকার।"

রমণীদেহের ক্ষেত্রে অলংকার বাইরের জিনিস, কিন্তু কাব্যের ক্ষেত্রে অলংকার সম্পর্কে সে-কথা বলা চলে না—কাব্যের আন্তর সভার সঙ্গের ইহার যোগ অবিচ্ছিন্ন। ভাষায় অলংকারপ্রয়োগের ক্ষেত্রে উত্তম কবিকে আলাদা করিয়া কোনো শ্রমন্থীকার করিতে হয় না, কবির কাব্যের ভাবকল্পনার সঙ্গে ইহার ভাষা এবং অলংকার এক-প্রযত্তেই সিদ্ধ হয়। অলংকারপ্রয়োগের জন্ম কবিকে কিংবা সাহিত্যক্রিটাকে যদি স্বতম্বভাবে চিন্তা করিতে হইত, তাহা হইলে জগভের শ্রেষ্ঠ সাহিত্যিকবৃদ্দ এত অজ্প্র সাহিত্য কথনও স্বষ্ঠি করিতে সমর্থ হইতেন না।

'আত্মভূত বা অঙ্গভূত সৌন্দর্যই প্রকৃত অলংকার। কাব্যে উহা যেখানে থাকে সেখানে কাব্যের আত্মা বা অবিছেল অঙ্গ হইরাই থাকে—থেয়ালখূশিমতো তাহার হরণপূরণ অথবা যোগবিয়োগ করা চলে না। ইহা যেখানে সজ্জা বা equipment মাত্র, সেখানে কাব্যদেহের পক্ষে অভ্যাবশুক বা essential হইয়াই দেখা দেয়।·····বদ নিজেকে মূর্ড করিতে যাইয়া রূপস্টির পথে অলংকারকে আকর্ষণ করে, এবং অলংকার যেন রসের রূপে-পরিণতির পথে স্বয়ং স্কৃতি হয়। অতএব, রস ও অলংকার মহাকবির এক-প্রযন্থ দ্বারাই সিদ্ধ হয়। অলংকার, কাব্য রচনার পর কবির ভিন্ন প্রযন্থ দ্বারা কাব্যদেহে আরোপিত হয় না—অভএব বলয়কুণ্ডলের শ্রায় উহা সৌন্দর্য-উৎকর্ষ-হেতু বহিত্বিগ-মাত্র নহে।' যথার্থ অলংকার কবিভাষা—কাব্যের ভাষা ছাড়া অন্যকিছু নয়।

কাব্য শব্দার্থময়, এই হেতু অলংকার ও দ্বিনিধ—শব্দালংকান এবং অর্থালংকার ! কাব্যের যে-গুণ শব্দের বৈচিত্যসম্পাদন করে, উহাকে বলে শব্দালংকার । আর, যে-গুণ অর্থকে মনোরম এবং রসমণ্র করিয়া তুলিবার সহায়তা করে, উহাকে বলে অর্থালংকার । বস্তুত স্কুপ্রযুক্ত অর্থালংকারই প্রথমশ্রেণীর করির চিত্তারী করনার অন্ততম শ্রেষ্ঠ পরিচায়ক। কালিদাস ও রবান্ত্রনাপের কাব্যক্তির জন্য করিছেই এ কথার সত্যতা প্রমাণিত হইবে। সার্থক অলংকারস্কৃতির জন্য করিতে ইয় । তাই কবিকশ্বনার পাথায় ভর করিয়া কবির সক্ষেপাঠকের চিত্তও বিশ্বভ্রমণে বাতির হইরা পড়ে। অলংকারশান্তে নানাবিধ অলংকারের স্থাতিস্ক্র আলোচনা লিপিবদ্ধ আছে। বর্তমান ক্ষেত্রে আমরা মাত্র সামান্য কয়েকটি অলংকারের আলোচনা করিব।

# শকালংকার

শব্দের বহিরদ্ধ ধানিকে আশ্রয় করিয়া শব্দালংকার আগ্রপ্রকাশ করে—ইহা বাক্যের অর্থের উপর নির্ভরশীল নহে। থেহেতু শব্দের বিশিষ্ট ধানিরপই শব্দালংকারের প্রাণবস্ত, সেহেতু শব্দের পরিবর্তনে ইহার বিশেষ সৌন্দর্য ক্ষুয় হইয়া পড়ে। শুরু ভাহা নয়, এই শব্দগত-বৈচিত্র্যহীনভার জন্ম অলংকারও সন্তব হয় না। প্রধান শব্দালংকার ইইতেছে পাঁচটি: [১] ধংক্যুক্তি বা ধানিবৃত্তি, [২] অন্ধ্রাস, [৩] যমক, [৭] শ্লেষ, [৫] বক্ষোক্তি।

[5] ধ্বন্ধ্যক্তি বা ধ্বনির্তাতঃ 'বর্ণ বা শব্দ বা বাব্যের ধ্বনিরূপ দিয়া অর্থের উদ্জি অর্থাৎ আভাবে প্রকাশ হইলে, সেই বিশিষ্ট সৌন্দর্যের নাম ধ্বয়াঞ্জি অলংকার। ইহাতে ভাবাল্লকারী যে-কোনো প্রকার উৎরুষ্ট বর্ণের প্রয়োগ হইলেই চলে—বর্ণের পুনরার্ত্তি একান্ত আবিশাক্ত নহে। শব্দ বা বাক্য শুনিলেই কানের তৃপ্তির সহিত যথন চিত্তে অর্থের ব্যঞ্জনা হয়, ম্পষ্ট অর্থেপলিন্ধি হয়তো পরে আসে, তগনই এই অলংকারের স্কৃষ্টি।' ইহাতে ভাবকে গোভিত করে ধ্বনি—'sound echoing the sense', এবং রচনার এই বিশিষ্ট কৌশলের দ্বারা যে-অলংকারের স্কৃষ্টি হয়, ইংরেজিতে তাহাকে বলে 'Onomatopoeia'। শব্দের ধ্বনি ভাবের কত্থানি অন্তুকারী হইতে পারে, নিয়োদ্ধত উলাহরণ হইতে তাহার প্রমাণ মিলিবেঃ

[ক] 'চর্কার ঘর্ষর পড়শীর ঘর ঘর ! ঘর ঘর ক্ষীব-সর—আপনার নির্ভর !'

— তুইটি মাত্র চবণের মধ্য দিলা চর্কার ধর্মরঞ্জিনির ভালটি কী চমংকার ফুটিলা উঠিয়াছে ! [খ] 'গিরি-দরী-বিহারিণী হরিণীর লাস্তে ধূদরের **উষরের কন্ধ তুমি অস্ত।'** —হরিণা ও ঝর্ণার লাস্তমর গতির আভাস দিতেচে।

[গ] 'নদীর জল অধিরল চল চল, চলিতেছে—ছুটিতেছে—বাত সেতে নাচিতেছে

—রৌদ্রে হাসিত্তেছে—আবর্তে ডাকিতেছে।'

[घ] 'তেপান্তরে লাগ্ল আগুন— ছুব্লে আকাশ খুব্লে নিলে আঁথি, স্পৃতিগানার ঝুঁটি ধরে কোন্সে লানো দিচ্ছে কোথা ঝাঁকি।' আবার কোথায় রোদ উঁকি দেয় পাতার চিকের ফাঁকে, কাঠবেড়ালীর চমক লাগে বনশালিকের ডাকে'

[ছ] 'দে দোল্ দোল্, দে দোল্ দোল্,

এ মহাসাগরে তুফান তোল।

উড়ে কুস্তল উড়ে অঞ্ল, উড়ে বনমালা বায়ুচঞ্চল,

বাজে কন্ধণ বাজে কিন্ধিণী মন্ত বোল,

দে দোল দোল্।'

- [২] অনুপ্রাস: একই বর্ণ বা বর্ণগুচ্ছের পুনরার্ত্তি অর্থাৎ পুনঃপুনঃ বিত্যাসের ছারা বাক্যে সৌন্দর্যসম্পাদিত হইলে অনুপ্রাস অলম্বার হয়। বাক্যে বিত্তত শব্দের ধ্বনিসাম্য [similarity of sound] এবং উহাদের অদ্বে অবস্থান অন্থ্যাসের বিশিষ্টতা। অনুপ্রাসকে ইংরেজিতে বলা হয় 'Alliteration'। উদাহরণ:
  - [ক] 'গুরু গুরু মেঘ গুমরি গুমরি গরজে গগনে গগনে গরজে গগনে।'
  - [थ] 'तुष्कनाशका वाम विनात्ना, मकनी मक्ता वाम्वि ना तना ?'

[গ] 'नन्भभूत्रहक्कविना वृन्मावन व्यक्कवात ।'

- [ঘ] 'অশোক রোমাঞ্চিত মঞ্জরিয়া দিল তার সঞ্চয় অঞ্চলিয়া। মধুকরগুঞ্জিত কিশলগুপুঞ্জিত উঠিল বনাঞ্চল চঞ্চলিয়া।'
- [s] 'কেত্কীকেশরে কেশপাশ কর স্থরভি।'
- [চ] 'ঝৰ্ণা! ঝৰ্ণা! স্থলবী ঝৰ্ণা! ভরলিত চন্দ্ৰিকা চন্দ্ৰনবৰ্ণা!'

এই শেষের উনাহরণটিকে 'শুন্সাক্তি' অলংকারের দৃষ্টান্তহিসাবেও গ্রহণ করা যাইতে পারে। তবে কি 'অনুপ্রাদ' আর 'ব্যক্তাক্তি'-র মধ্যে তেমন কোনো পার্থক্য নাই ? নিশ্চরই আছে। এই পার্থক্য হইতেছে, 'ব্যক্তাক্তিতে অনুপ্রাদাদি শব্দালংকার থাকিতে পারে এবং নাধারণত থাকে। কিন্তু অনুপ্রাদের সৌন্দর্য বিভিন্ন শব্দাংশের বিনিসাম্যে, আর ব্যক্তাক্তির সৌন্দর বাকেয়ের সমগ্র ধ্বনিবারা মূল অর্থের ভোতনার। তা ছাড়া, রুমান্ত্রকৃল যে-কোনো প্রকার উৎকৃষ্ট বর্ণপ্রয়োগেই ধ্বম্যক্তি

হইতে পারে, কিন্তু অন্তপ্তাদ হইবার জন্ম বিভিন্ন শব্দের বর্ণসাম্য চাই।' এই কথাওলি মনে রাথিলেই দুইটি অলংকাবের মধ্যে পার্থকাটি সুস্পন্ত হুইয়া উঠিবে।

- তি যমক: একই শক [ সমোচ্চার্য শক্ত হইতে পারে ] বাক্যমধ্যে তুই বা ততোধিকবার ভিন্ন ভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হইলে 'হমক' অলংকার হয়। উদাহরণ:
  - [ক] 'ঘন ঘনাকারে ধ্লা উঠিল আকাশে।'—ঘন = নিবিড; ঘন = মেঘ।
  - [থ] 'কাজ কি বাসে ? কাজ কি বাসে ? কাজ কেবল সেই পীতবাসে, সেথা যার হৃদয় বাসে সে কি বাসে বাস করে ?'
- এই উদাহরণে 'বাস' কথাটি তিনটি ভিন্ন অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে: গৃহ, বস্ত্র এবং বাস করা।
  - [গ] 'নামজাদা লেথকদেরও বই বাজারে কাটে কম, কাটে বেশী পোকায়।'
    —এখানে প্রথম 'কাটে'-র অর্থ বিক্রী হয়, দ্বিভীয় 'কাটে'-র অর্থ নষ্ট করিয়া ফেলে।
    - [ঘ] 'প্রভাকর-প্রভাতে প্রভাতে মনোলোভা।'
  - —প্রভাতে জ্যোতিতে; প্রভাতে প্রভাতবেলায়: 'প্রভাকর' কথাটির অর্থ হইল সূর্য; মনোলোভা – চিত্তচমংকার।
    - [\$] 'কোণা হা হন্ত, চির-বসন্ত, আমি বসন্তে মরি।' — বসন্ত – বসন্তশ্বতু; বসন্ত – বসন্তবোগ।
    - [চ] 'আনা-দরে আনা যায় কত আনারস।' —আনা-দরে = চারি পয়সা মূল্যে; আনা <sup>=</sup> কেনা।
    - [ছ] 'কাজ কি গোকুল ? কাজ কি গো কুল ? বজকুল দব হোক প্রতিকুল—'
  - [8] শ্লেষ: কোনো শব্দ বাক্যমধ্যে একবার-মাত্র প্রযুক্ত হইয়া বিভিন্ন অথ ছোতিত করিলে 'শ্লেষ' অলংকার হয়। এখানে শব্দ একটি, উহার প্রয়োগ একবার, কিন্তু হুইটি অর্থ বাচা। স্কৃতরাং এই অলংকারে শব্দটির পরিবর্তন সম্ভবপর নয়, ইহাতে শব্দের ধ্বনিরপই প্রধান। উদাহরণ:
    - [ক] 'কে বলে ঈশ্বর গুপু ব্যাপ্ত চরাচর, যাহার প্রভায় প্রভা পায় প্রভাকর।'

এখানে 'ঈশ্বর', 'গুপ্ত', 'প্রভাকর' কথাগুলি লক্ষণীয়, ইহাদের স্থানিপুণ প্রয়োগেই শ্লেষ-এর সৃষ্টি হইয়াছে। চরণ-তুইটির প্রথম অর্থ হইল: 'ঘাহার প্রভায় [জ্যোভিতে] প্রভাকর [ সৃষ ] আলোকিড, সেই ঈশ্বর অর্থাৎ ভগবানকে গুপ্ত কে বলিবে!' দিতীয় অর্থ হইল: 'ঘাহার প্রভায় [ প্রাতিভায় ] 'প্রভাকর' | কবি ঈশ্বর গুপ্তের সম্পাদিত পত্রিকার নাম ] প্রকাশিত হইয়াছে, সেই ঈশ্বর [ ঈশ্বরচন্দ্র গুপ্ত ]-কে গুপ্ত [ অধ্যাতনামা ] কে বলে?'

- [থ] 'পূজাশেষে কুমারী বললে: ঠাকুর, আমাকে একটি মনের মতো বর দাও।'
   এখানে 'বর' কথাটির এক অথ 'স্থামী', অপর অর্থ 'আশাবাদ'।'
  - [গ] 'আছিলাম একাকিনী বসিয়া কাননে, এনেছে তোমার স্বামী বাঁধি নিজগুণে।'

— স্বন্ধরী যুবতীর রূপগারিণী দেবী চণ্ডী আত্মপরিচয় দিতে যাইয়া কালকেতুব্যাধের পত্নী ফুল্লরাকে বলিতেছেন যে, ফুল্লরার স্বামী নিজ গুণে অর্থাং আপন
স্বভাবের চমংকারিত্বেই তাহাকে [চণ্ডীকে] গৃহে লইয়া আদিয়াছেন। ইহার
আস্থ্য-একটি অর্থ আছে, তাহা এই: বনে শিকার করিতে যাইয়া দোনার গোদাপের
রূপগারিণী চণ্ডীকে কালকেতু-ব্যাধ নিজের ধমুকের ছিলায় [গুণে] বাঁধিয়াই বাড়ীতে
আনিয়াছিলেন। তংপর স্বযোগ ব্রিয়া স্বর্ণগোদাপর্মপিণী চণ্ডী স্বন্দরী যুবতীনারীর
মৃতি ধারণ করেন।

যমক ও শ্লেমের মধ্যে পার্থক্য হইল, যমকে একটি শব্দ ভিন্নার্থে তুইবার বা তুইয়ের অধিকবার ব্যবহৃত হয়, আর শ্লেমে একই শব্দ বিভিন্ন অর্থে একবার-মাত্র প্রযুক্ত হয়।

[৫] বজে স্থিত : 'রচনার সৌন্দর্যপ্রকাশের উদ্দেশ্যে বক্রতা বা মনোহর ভদির হারা উক্তি সম্পন্ন হইলে বক্রোক্তি অলংকার হয়।' অথবা বলা যায়, 'কোনো কথার যে অথিটি বক্রার অভিপ্রেত, সে-অর্থটি না ধরে শ্রোতা যদি তার অন্য অর্থ গ্রহণ করে, তবে বক্রোক্তি অলংকার হয়।' বক্রোক্তি তুই প্রকার [১] শ্লেষ-বক্রোক্তি, [২] কাকু-বক্রোক্তি।

শ্লেষকে আশ্রয় করিয়া যে-বক্রোক্তি হয়, তাহাই শ্লেষ-বক্রোক্তি। ইহা শব্দের অর্থগত বৈচিত্র্যের উপর নিভর্নীল। ইহাতে বক্তা ও প্রতিবক্তা—হুইজনের প্রয়োজন। এই জাতীয় বক্রোক্তিতে বক্তা যে-অর্থে কোনো শব্দ প্রয়োগ করে, শ্রোতা তাহা অন্ত

একটি অর্থে গ্রহণ করে। যেমনঃ

[ক] সভাকবি—'ওঁদের শব্দ আছে বিস্তর, কিন্তু মহারাজ, অর্থের বড়ে। টানাটানি।'

न्देशक-'न्हेल ताक्षात वामता कान् इःथ .'

এখানে 'তাৎপর্য' অর্থেই সভাকবি 'অর্থ' কথাটি ব্যবহার করিয়াছেন; কিন্তু এই 'অর্থ' কথাটিকেই নটরাজ 'টাকাকড়ি' অর্থে গ্রহণ করিয়াছেন।

[খ] রাজা—'তোমাদের অক্ষরের ছাদটা স্থন্দর, কিন্তু বোঝা শক্ত। একি চীনা-অক্ষরে লেখা নাকি ?'

নটরাজ—'বলতে পারেন অ-চিনা অকরে।'

এই উদাহরণে 'চীনা' ও 'চিনা' কথার উচ্চারণ একরকম; 'চীনা অক্ষর'-এর অর্থ হইল 'চীনদেশের লিপি'; 'অ-চিনা অক্ষর'-এর অর্থ 'অচেনা, অজানা অক্ষর'। 'ষে-উক্তিতে প্রশ্নবোধক কাকু বা কগুষর দারা [ এর্থ ২ স্বর ভূদির দারা ] বক্তার অভিপ্রেত অর্থের দৃঢ়স্থাপন হয়, অথবা পরম বিস্ময় প্রকাশিত হয়, তাহার নাম কা**কু-বক্রোক্তি**।' ষেমনঃ

[ক] 'কে ছেঁড়ে পরের পর্ন ?' ইহার অর্থ হইন, 'কেউ ছিঁড়ে না।' আভরণহানা শীতাকে সরমা এই প্রশ্ন জিজ্ঞাদা করিতেছেন। পর্ন বা পাপড়িই হইল পরের প্রাণবস্ত ও সৌন্দর্য। সৌন্দর্যপিপাস্থ এমন কোনো মাজ্য নাই, যে পরকে উচার পাপড়ি হইতে বঞ্চিত করিবে।

খা দিও দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে দণ্ডে জ্বীন দিয়ে বাঁচ।ইয়ে তোলে মাতা, সে কি তার রক্তপানলোভে ৮

[গ] 'দানবনদিনী আমি, রক্ষঃকুলবধু;
রাবণ শশুর মম, মেঘনাদ স্বামী;
আমি কি ডরাই, স্থি, ভিথারী রাঘ্তে ?'

ক্ষেধ-বক্রোক্তি এবং শ্লেম অগংকারের মধ্যে পাথ ক্য আছে; শ্লেম-বক্রোক্তিতে বক্তা ও প্রতিবক্তার প্রয়োজন, কিন্তু শ্লেষে এরূপ ছুই ব্যক্তির কোনো প্রয়োজন হয় কা কক্তেনক্তির লক্ষণীয় বিশিপ্ততা হুইল, ইহাতে 'কণ্ডধ্বনির বিশেষ ভঙ্গির ফলে নিষেব [Negation] বিবি [Affirmation]-তে এবং বিধি নিষেপে পর্যবৃদিত হয়।' শ্লেম-বক্রোক্তির সঙ্গে ইংরেজি 'Pun'-এর এবং কিন্তু-বক্রোক্তির সঙ্গে ইংরেজি 'Interrogation' বা 'Erotesis'-এর অনেকটা মিল আছে।

## অর্থালংকার

অর্থালংকারের দৌন্দর্য শব্দের অর্থের উপর নির্ভরশীল, ধ্বনির উপর নয় শব্দালংকারে শব্দের পরিবর্তন করা চলে না, কিন্তু অর্থালংকারে বাক্যে ব্যবস্থৃত কোনো শব্দকে পরিবতিত করিলেও ইহার দৌন্দর্য স্কুগ্র হয় না। শব্দালংকারের মধ্য দিয়া প্রকাশ পায় কান্যের মংগ্যাভবর্ম, আর অর্থালংকারের দ্বারা প্রকাশ পায় চিত্রধর্ম। অর্থালংকারের সংখ্যা বহু—আমরা এথানে কেবল ক্য়েকটি প্রধান অর্থালংকারের আলোচনা করিব।

এই আলোচনার পূর্বে **অর্থালংকারগুলির শ্রেণীবিভাগ** করা প্রয়োজন। ''অর্থালংকার বহুসংখ্যক হলেও তাদের শ্রেণীগত বিচার করলে মোটামুটি **পাঁচটি** শ্রেণী পাওয়া যায়। এমনি এক-একটি শ্রেণীর মধ্যে অনেকগুলি করে অলংকার থাকে। শ্রেণীবিভাগের মূলস্থত্ত করেকটি বিশিষ্ট লক্ষণ। উক্ত পাঁচটি শ্রেণীর নাম:

[ভ] সাদুশ্য, [খ] বিরোধ, [গ] শৃদ্ধালা, [ঘ] সাদ্য. [ভ] সূতার্থপ্রভীতি।

এইবার এদের প্রভ্যেকর অন্তর্গ জ অ কে বওলির নামের একটা ভালিকা দিচ্চি

- (क) সাজ্যা—উপমা, রপক, উর্রেগ, মান্তই, উইপ্রেক্সা, প্রাঞ্চিমান, অপঞ্ তি, নিশ্চয়, প্রতিবন্ধুসমা, দৃষ্টান্ত, নিশ্বনা, আন্দোল, সমাসোধিন, বা হবেক।
  - (थ) विद्वास-वित्वाभाष्यम, विष्यानमा, वित्यारमाकि, अमःगणि, विषय
  - (গা) শৃত্বালা-করণমালা, এক বলী, সার (
- (ছ) স্থায় [ভর্ক]—এগ্স্রেলাস, কান্যক্রিন্স, অপ্রস্তান্ত্রশংসা, আক্ষেপ প্রতীপ, অর্থাপত্তি।
  - (8) গৃঢ়াথ প্রতীতি—গালস<sup>কি</sup>, সন্তর্শক

উপরি-উক্ত অলংকার ভাচা কতকতলি গৌণ অলংক রও বহিঃ তে বর্তমান গ্রম্ভে স্প্রেলির আলোচনা আমবং কবিব না

[১] উপমা: সমান সম বা ওপনিশিষ্ট হৈটি ভিন্ন ক্ষানীর বন্ধব মন্ধ্য সাদ্ধা প্রদর্শন অর্থাং তুলনা করা হছতে 'উপমা' অলকার হয় ওপমার চারিটি অছ হ উপমেয়, উপমান, সাদারণ সম [ ওপ বা কিছা ], সাদ্ধানাচক স্বর্গাং তুলনাবোদক করা। যাহাকে তুলনা করা হয়, ভাহার নাম উপমান; উপমেষ ও ওপমানের মধ্যে মে-সাধারণ গুল বা কিছার জন্য তুলনা সন্তব ইইয়াছে, ভাহাকে বন্ধে সাধারণ ধর্ম; এবা তুলনাবাচক পর্ক ইইল 'মতো', 'লাম', 'সদৃশ', 'পারা', 'প্রায', 'এম', 'হল', ইহার্গি মেমন, 'ম্বগানি চান্ধের মতো স্কর্মর'—এগানে 'মৃথ' হছল উপমেষ, 'চান' ওপমান, সৌক্ষাহ [ 'ইকর'] সাধারণ ধর্ম, 'মতো' তুলনাবাচক শব্দ চন্দ্র বিশ্ব আভার বন্ধ হইলেও সৌক্ষের ক্ষেত্রে উত্যের সাধ্যার বহিয়াছে, নার্বা চালের সক্ষে মুগের তুলনা করা সম্ভব্যর হুলনা করা বিশ্ব হুলনা; কর্মান রাখিতে ইইবে, একই জ্লাভায় বন্ধর মন্তো সাদ্ধান্ধ্য মানের মুগের মানের স্করে ভিনানালিং নয়, 'Comparison' 'লোনার মুগেরা আভার মুগের মানের মুগের মানের স্করে'—এই বাকো 'উপমা'-অলংক'র নাই, কেবল 'ছলনা মানে চি

উপমা প্রধানত তিন প্রক'বের পূর্বেণিমা িইছারে উপমার চারিটি মন্তর্গ বিভাগান থাকে । লুক্তোপমা। ইং তে উপমার চারিটি মন্তর্গ করের মধ্যে একটি কি ভুইটি লুপ্থ থাকে ), মালোপমা। এই প্রক'বের উপমায় একটি উপমারের একানিক উপমান থাকে । উপমার আর-একটি রুপভেদ হইল মহোপমা: 'যে উপমায় উপমানের শক্তি ও সৌন্দর্য বিশানকপে বিশ্বত হল্পার কলে ত হা একটি প্র'য়-ব্যতম্ভ ও সম্পূর্ণ চিত্তের আকার ধারণ করে—উপনার মহত্ ও মহাক'বোর উপযোগিত্তত্ত্ তাহার নাম মহোপমা।'

## পূর্ণোপমার উদাহরণ:

- (ক) 'বৃদ্ধের করুণ আঁথি-ঘুটি সন্ধ্যাতারাসম রহে ছুটি।' (খ) 'সে কেন জলের ।' মতো ঘুরে ঘুরে এক কথা কয়।' (গ) 'আনিয়াছি ছুরি তাক্ষ্ণ দাপ্ত প্রভাতরশ্মি সম।'
  - (ঘ) 'এ-ও যে রক্তের মতো রাঙা গুটি জবাক্ল।'
  - (৬) ডাকিয়া কহিল মোরে রাজার তুলাল :

    'ডালিমফুলের মতো ঠোঁট যার, পাকা আপেলের মতো
    লাল যার গাল,
     চুল যার শান্তনের মেঘ, আর আঁথি যার গোধ্লির মতো
    গোলাপি রভিন,
    ভারে আমি দেখিয়াছি প্রতিরাত্রে—
    স্থপ্ন কতদিন।'

### नुखानमात উদाহরণ:

- (क) 'বতোরা বনে স্থলার, শিশুরা মান্তকোড়ে।'—এখানে 'যেমন' শব্দটি লুপু।
- (থ) 'তিলেক না দেখি ও চাদবদন মরমে মরিয়াথাকি।' এখানে চাদের 'মতো স্থক্ষর' [বদন ] কথাগুলি লুপ্ত।
  - (গ) ''বলেছে দেঃ 'এতদিন কোথায় ছিলেন ?'
    পার্থীর নীড়ের মতো চোথ তুলে নাটোরের বনলত। দেন।''
    —পার্থীর নীড়ের মতো 'শাস্তু' চোথ তুলে।
- (য) 'তড়িতবরণী হরিণনয়নী দেখির আছিনা-মাঝে।'—এখানে 'তড়িত-বরণা'=তড়িতের বর্ণের মতন উজ্জ্ব বর্ণ যার; 'হরিণ-নয়নী'=হরিণের নয়নের মতো চঞ্চল নয়ন যার, অর্থাৎ শ্রীরাধিকা। এই উদাহরণে শুধু উপমেয় আছে— উপমান নাই, সাধারণ ধর্ম নাই, তুলনাবাচক শব্দ নাই, তিনটিই লুগু।

### মালোপমার উদাহরণঃ

ক) 'স্থন্দর আনন তব ক্ট প্রদান্ত্র,
 কিংবা যথা প্র্বচন্দ্র শারদ গগনে—'

— এথানে উপমের 'আনন'; উপমান 'পদ্ম' ও 'চন্দ্র'। একটি উপমেরের ছুইটি উপমান, স্থতরাং অলংকার **হইল 'মালোপমা**'।

(খ) 'মলিনবদনা দেবী, হায়'রে, যেমতি, খনির তিমির গর্ডে

তেওঁ কিল্লান্ত মণি,

তিংবা বিভাগরা রমা অন্বরাশিত্রে। — এখানে অশোককাননে বন্দিনী সীত'কে তুলনা করা হইয়াছে খনিগতস্থিত কৃষকান্তমণি ও সমুদ্রতলবাসিনী লক্ষীদেবীর সহিত। 'দেবী' উপমেয়— উপমান ইংতেছে 'কৃষ্কান্তমণি' এবং 'রমা'।

(গ) 'সভর হইল আজি ভয়শৃত হিয়া!
প্রচণ্ড উত্তাপে পিও, হার রে, গলিল!
গ্রাসিল মিহিরে রাছ সহসা আধারি
তেজঃপুঞ্জ! অম্বনাথে নিদাঘ শুবিল!
পশিল কৌশলে কলি নলের শরীরে।'

অকস্মাৎ শক্ষিতিচিত্ত মেঘনাদের অপূর্বস্থার বর্ণনা; এথানে 'ভঃশৃত্ত হিলা'
্মেঘনাদের ] উপমেয়; উপমান উত্তাপে গলিত লোহ-'পিও', রাজহন্ত 'মিহির',
নিদাঘশুক 'অমুনাথ' [সমুল ], কলি-অধিকৃত 'নলের শরীর'—চারিটি পঙ্কিতে
ভারিটি লুপ্তোপমা রহিয়াছে, এবং উহা দ্বারাই উপমার মালা রচিত ইইয়াছে

# মহোপমার উদাহরণঃ

[ক]

— 'বাহিরিলা আগুগতি দোহে,
শাতুলী-অবর্তমানে, নাশি শিশু হথা
নিষাদ, পবনবেগে ধায় উধ্ব শাসে
প্রাণ লয়ে, পাছে ভীমা আক্রমে সহসা,
হেরি গভঞ্জীব শিশু, বিবশা বিষাদে।
কিংবা যেথা ছোণপুত্র অখুখামা রথী,
মারি স্থা পঞ্চশিশু পাণ্ডবশিবিরে
নিশীথে, বাহিরি, গেলা মনেরেপগতি,
হরষে তরাসে ব্যগ্র, তুর্বোধন হথা,
ভগ্গ-উরু, কুকুরাজ, কুকুক্ষেত্রবেণ।'

এথানে তুইটি মহোপমার ম,লা—ইংরেজীতে এই জাতীয় উপমাকে বলা হয়
'Homeric Simile'; ইহার আর এক নাম 'Lipic Simile'। এই রক্ষেব
উপমার কবি 'উপমেন্বকে ত্যাগ করিয়া উপমানকে এরপ সাজাইতে থাকেন, তংসহন্ধে
এরপ বিস্তৃত বর্ণনা করেন যে, তাহা স্বরং একটি নৌন্দর্বের নন্দনকানন হইয়া দাঁছেয়,—
এরপ বিস্তৃত বর্ণনা করেন যে, তাহা স্বরং একটি নৌন্দর্বের নন্দনকানন হইয়া দাঁছেয়,—
গাঠক সে-মূহুর্তে উপমেন্বক ভুলিয়া গিয়া উপমানেব প্রতি বিম্মিত ম্ধনেরে
ভাহিয়া থাকে।'

[গ] 'ফুঃসহ উত্তাপে যথা স্থির গতিহীন ঘুমাইয়া পড়ে বায়ু, জাগে বঞ্চাবড়ে আকস্মাৎ, আপনার জড়ত্বের পরে করে আক্রমণ, অন্ধ বৃশ্চিকের মতো ভীমপুচ্ছে আত্মশিরে হানে অধিরত দীপ্ত বজ্রশূল,—দেই মতো কাল ঘরে জাগে, তারে সভয়ে অকাল কহে সবে।

#### [२] छेटा ट्राकाः

প্রবল সাদৃশ্যহেত্ব উপমেয়কে উপমান বলিয়া উৎকট সংশার জনিলে 'উৎপ্রেক্ষা' অলংকার হয়। উৎপ্রেক্ষার প্রাণবস্ত হল সংশার, এবং এই সংশায়ে উপমানপকই প্রবলতা লাভ করে। উৎপ্রেক্ষা শব্দের অর্থ ইইতেছে বিভক বা সংশায়। যেমন, 'মৃথ বেন চাদ'—এই বাকো 'মুথ' উপমের, 'চাদ' উপমান—এগানে অভিবিক্ত সাদৃশ্যবশত মৃথকে চাদ বলিয়া সংশায় জন্মিতেছে। এই সংশায় মৃথ এবং চাদের অভেদ-সংশাক-বিশয়ে। স্কতরাং উৎপ্রেক্ষায় সংশায়ের অর্থ ইইতেছে, অভেদসংশায় মনে রাগিতে হইবে, সংশায় যদি একপক্ষে না হইয়া উভয় পক্ষে হয়, তাহা হইলে সেই অলংকার 'উৎপ্রেক্ষা' লা হইয়া 'সন্দেহ' ইইবে। যেমন, 'কি আশ্চর্যস্কলর তার মুগটি—একি মৃথ' না চাদ গ' এখানে উপমেয় [মৃথ] এবং উপমান [চাদ। উৎপ্রেক্ষাবাচক শব্দ ইইতেছে 'যেন', 'বুঝি', 'মনে হ্ম', 'জন্ত', ইভাাদি এবং এই শক্ষেপ্রির ছারাই সংশায় প্রকাশ পায়।

উংপ্রেক্ষা তুই প্রকারের: বাচ্যোৎপ্রেক্ষা ও প্রতীয়মান উৎপ্রেক্ষা। বেগানে সন্তাননাত্তক যেন, বৃথি, প্রায়, ইত্যাদি শক্তের উল্লেখ থাকে, সেথানে বাচ্যোৎপ্রেক্ষা হয়; আর, যেখানে এই জাত্তীয় শক্তের কোনো উল্লেখ থাকে না, সেখানে হয় প্রতায়মান উংপ্রেক্ষা। বাচ্যোৎপ্রেক্ষার উদাহরণ ঃ

রক্ষোরাজবংশের বধু রূপসী সরমা ['যুবতী'] আসিয়া অশোকবনে বন্দিনী সীতার 'পদতলে' বসিলেন; পৃতচরিত্রা সীতার চরণতলে স্থানরী সরমাকে উপবিষ্ঠা দেখিয়া কবির মনে হইল তুলসীর মূলে যেন একটি স্থবর্ণপ্রদীপ [স্থব্ণদেউটি] দীপ্তি পাইতেছে।

- [গ] 'ধরণী এগিরে এসে দের উপহার, ও যেন কনিষ্ঠা মেয়ে ত্লালী আমার!'
- [ঘ] 'তুমি যেন ওই আকাশ উদার আমি যেন এই অকৃল পাথার— আকৃল করেছে মাঝখানে তার আনন্দপূর্ণিমা।'

[৩] 'রাশি রাশি কৃত্য পড়েছে
ভক্ষনতো, বেন তক আলি মনভাপে,
কেলিয়াতে থুলি সাজ। দরে প্রাহিণী
উচ্চশীচিরবে কাদি চলিছে সাগবে
কৃতিতে বাবীশে যেন এ চংগকাহিনী '

## প্রতীয়মানোৎপ্রেক্ষার উদাহরণ:

[ক] '—অঞ্পালে বিশাল শিম্ল সবটুকু বজেগরক নিঙ্'বিধা ফুটাইয়া ফুল অন্তঃ দেৱ দিবাকরে।'

—'व्यर्ग (मर्थ' कथा छनित भूति 'त्रुन' नवाँ छित्रिविङ इर नाई।

[খ] 'লুটায় মেথলাথানি ভাজি কটিনেশ মৌন অপমানে।'

এখানে যেন-ব ভালতি প্রনীমমান [Implied] হইটেব্ছে , শ্রুমরী 'ভ্রুমনি ক্রিটেশ্রন মেগলাথানি বিজ্ঞান্তর হাজহা আনের জন্য সরসীতে নামিয়াছেন, শিলার উপরে সেই মেগলানি নিজ্ঞাক পভিনা আছে। কবি মেগলান কর্মনি ভিন্তে পভিনা আছে। কবি মেগলান কর্মনি ভিন্তা করি ভাবের কারণ কল্পনান্তর বিল্ডেভন, শ্রুমনীর ক্রিভেট হইটে বিদ্যুত হইমাছে বিল্ডাই মেগলা বৃদ্ধি অপমান্তর দেহেতু মৌনী হইমা ইহিছাছে। মেগলা ক্রিটেশ্লের আল্পনান্ত্রিক প্রদান অপমান্তর করা সম্ভব নয়—ভাই '[যেন] মৌন অপমান্ত।'

### ্ি রপকঃ

উপ্যেয় ও উপ্যানের আভ্নতপে কল্পনা হউলে 'ক্প্ক' অলংকার হয়। এই অলংকারে উপ্যানের উপর উপ্যানেক আরোপ করা হইয়া থাকে, একা ইহারট ফলে তইটি কিছালীয় বস্থা অভিন্ন কিছাল প্রতিভাত হয়। 'ফল্পপে অগাং বস্থাওত ভাবে উপ্যেম-উপ্যান হলেও, ভাবের অভিনামা দেবাবার জ্বই কাল্লনিক জান্তের রামা কপক ' এখানে বৃত্তিয়া লইছে হইবে, উপ্যোক্ষে উপর উপ্যানিক আহে প করা হইলেও, উপ্যোক্ষে অহীকার করা হয় না উপ্যোগকে উপ্যানি আছের করে বটে, কিল্প একোরে গ্রাস করিয়া ফেলে না , 'কপ্ত আভেদপ্রানান আছের করে বটে, কিল্প একোর্ম্ব নয়।'

ত কটি দৃষ্টাপ্তর সাভাষা কটকে কথাওলির ভাংপ্র স্পাই ইট্রা উঠিবে। হেমন, 'দেখিবারে অ'থিপান্ধী দায়'; ত্রগানে 'জাপি' | উপমেয় ]-র উপর 'পাখা' [উপমান]-কে আরোপ করা হট্যাতে বটে, কিন্তু 'আথি'-কে অস্বীকার করা হর নাই। সদি আ'থিকে অস্বীকার করা হট্ড [ যেমন, 'আ'থি নয়, পাখী' কথাওলিতে ] ভাষা হট্যল 'কপক' অলংকার হট্ড না, হট্ড 'অপফুডি' অলংকার। রপকে উপমানের প্রাণাল স্চিত হয় বলিয়া ক্রিয়াপনটি উপমানেরই অমুগামী হইয়া থাকে, অর্থাৎ ক্রিয়াপদ উপমানের গুণধর্মই প্রকাশ করে। উপরের দৃষ্টান্তে 'ধায়' ক্রিয়াটি 'পাথী' অর্থাৎ উপমানেরই অমুগামী। 'রূপক'-এর একদিকে 'উপমা' বা 'উৎপ্রেক্ষা', অক্যদিকে 'অতিশয়োক্তি' অলংকার; অর্থাৎ উপমা উৎপ্রেক্ষা ও রূপকের মধ্য দিয়া ধীরে ধীরে অতিশয়োক্তিতে পর্যবস্থিত হয়। 'উপমায় উপমেয়-প্রাধান্ত, রূপকে উপমান-প্রাধান্ত; উৎপ্রেক্ষা সন্দেহ সংশয়-মূলক, রূপক আরোপ-মূলক।'

রূপের আরোপের প্রকারভেদে 'রূপক' অলংকার নানা প্রকারের—**নিরন্ত**, **সাক্ত প্রক্রপরিত**।

দাধারণ রূপকই 'নিরঞ্জ রূপক' নামে পরিচিত। যেখানে শুরু একটি উপমের ও একটি উপমানে অভেদ কল্লিভ হয়, তাহাকে বলে নিরঞ্জ রূপক। 'এখানে উপমেয়-উপমানের অঞ্চপ্তলির কোনো। উল্লেখ থাকে না—কাজেই তাহাদের আশ্রায়ে নৃতন রূপকস্প্রির কোনো। প্রশ্ন উঠে না। আবার, রূপকটিব কার্য বা কারণ-স্বরূপ অন্ত কোনো রূপকের আবির্ভাবও হয় না।' এককথায়, যেখানে অজে রূপক হয় না, তাহাই নিরঞ্জ রূপক। যেখন,

- (ক) 'স্থলীতল ছায়ারূপ ধরি তপনতাপিতা আমি, ব্রুডালে আমারে।'
- (খ) 'বলি কবিগণ সোনার উপমাস্ত্রে বুনিছে বসন।' —অর্থাৎ কবিদল উপমান্ধপ স্ত্রে কাব্যকবিতারূপ বসন বুনিতেছে।
- (গ) 'বিক্সিত বিশ্ববাসনার

  অরবিন্দ-মাঝখানে পাদপন্ম রেখেছ তোমার।'

  —বাসনার অরবিন্দ = বাসনারপ অরবিন্দ পিন।।
- (য) 'শোকের ঝড় বহিল সভাতে।'
- (ঙ] 'মেলিতেছে অঙ্কুরের পাখা, লক্ষ লক্ষ বীক্তের বলাকা।'

—বীজরপী বলাকা অস্থ্ররূপ পাখা মেলিতেছে। এই সকল উদাহরণে একটি উপমেয় আর একটি-মাত্র উপমান রহিয়াছে—তাই নিরঙ্গ রূপক অলংকার।

নিরন্ধ রূপকের একটি প্রাকারভেদ হইল 'মালারূপক'। মালারূপকে একটি উপমেয়ের উপর বহু উপমানের আরোপ হইয়া থাকে। যেমন,

 (क) 'শীতের ওঢ়ণী পিয়া গিরীষের বা। বরিষার ছত্র পিয়া দরিয়ার না।'

এথানে উপমের 'পিয়া' [প্রিয়া]; উপমান 'ওড়ণী' [গাত্রাবরণ]', 'বা' [বাতাস], 'ছত্র' [ছাতা] এবং 'না' [নৌকা]; বছ উপমানের আরোপ ছারা রূপকের মালা রচনা করা হইয়াছে।

[থ] 'আমার করের ম্কুর তুমি, মোর করবীর ফুল, আঁথির কাজল, আমার ঠোটের টক্টকে তাম্বুল, আমার বুকের মুগমদ, আমার গলার হার, দেহের আমার দকল তুমি, গেহের তুমি সার।'

এই কতিপয় ছত্র মৈথিল কবি বিভাপতির বিখ্যাত 'হাথক দরপণ মাথক ফুল' কবিভাটির অনুবাদ—অধ্যাপক শ্রামাপদ চক্রবর্তী কর্তৃক বাংলায় অন্দিত্ত।

[গ] 'ছোট্ট নেব্র ফ্ল— সন্ধ্যামূথের সৌরভী ভাষা, বন্ধ্যাবুকের গৌরবী আশা, গুপ্তপ্রেমের স্থগু পিয়াসা, বিরহের বুল্ব্ল।'

[ঘ] তবু ওরাই আশার থনি,—
স্বার আগে ওদের গণি,
পদ্মকোষের বজ্রমণি, ওরাই গ্রুব স্থমসল।
আলাদীনের মায়ার প্রদীপ ওই আমাদের
ছেলের দল।

'মূল উপমেরে উপমানের অভেদনির্দেশের দক্ষে সক্ষে যদি তাহাদের অঞ্চপ্তলিরও যথাযথভাবে অভেদনির্দেশ হং, তাহা হইলে সমগ্র অলংকারটিকে সাঞ্জরূপক অলংকার বলা হয়। এই রূপক পর স্পর-সম্বদ্ধ অনেক রূপকের মালা—সম্বদ্ধ অঞ্চানী।' সাঞ্জ অর্থ, অঙ্কের সহিত বর্তমান। যেমনঃ

[क] 'কোদালে মেঘের মউজ উঠেছে আকাশের নীল গাঙে, হাবুড়ুবু খায় তারা-বুদ্বুদ্।'

এখানে "মূল রূপক হইয়াছে উপ্মেয় 'আকাশ' ও উপমান 'নীল গাঙ্'-এর অভেদকল্পনায়। আকাশের অল কোদালে মেঘ, তারা; নীল গাঙের অল মউজ [ঢেউ], বৃদ্বৃদ্ কোদালে মেঘকে উপমেয় ধরিয়া উপমান মউজ-এর অভেদকল্পনা এবং তারাকে উপমেয় ধরিয়া উপমান বৃদ্বৃদ্-এর অভেদকল্পনা। প্রধান রূপকের অক্সপ্রতিতিও রূপক হওয়ায় অলংকার সাক্ষরপক।''

[খ] 'শঙ্খধবল আকাশগাঙে শুস্রমেঘের পালটি মেলে জ্যোৎস্নাতরী বেয়ে তুমি ধরার ঘাটে কে আজ এলে ?'

এখানে মূল উপমেয় 'আকাশ,' মূল উপমান 'গাঙ্' [নদী ]; স্কুতরাং ইহারা দুইটি অন্ধী। আকাশের অন্ধ হইতেছে মেঘ, জ্যোৎস্না; অপরপক্ষে, গাঙ-এর অন্ধ হইল 'তরী'; আবার, তরীর একটি অংশ 'পাল'; 'আকাশ' [উপমেম্ব]-এর প্রত্যেকটি

অঙ্গের সঙ্গে 'গাঙ্' [উপমান ]-এর প্রত্যেকটি অঙ্গের যথাক্রেমে অভেদকল্পনা হইয়াছে। স্ত্রাং অলংকারটি এখানে 'সাশ্বরূপক'। তদ্ধপঃ

[গ] '—শোকের ঝড় বহিল সভাতে শোভিল চৌদিকে স্থরস্থলরীর রূপে বামাকুল; মুক্তকেশ মেঘমালা; ঘন নিশাস প্রবলবায়; অশ্রুবারিধারা আসার; জীমৃত্যক্ত হাহাকার-রুব।

—শোকের দঙ্গে ঝড়ের রূপক; স্কুরস্ক্রমী – বিদ্যুৎ, বামাকুল – [ স্কুক্রমী ] নারীবৃন্দ, আসার – বর্ষণ, জীমৃতমন্দ্র – মেঘগর্জন।

'যদি একটি উপমেয়ে উপমানের আরোপ অগ্য উপমেয়ে তার উপমানের আরোপের কারণ হয়, তবেই হয় প্রশাসিকি রূপক। এ অলংকারে রূপকে-রূপকে কার্যকারণভাবের পরস্পরা অর্থাৎ ধারা থাকে বলে এর নাম পরস্পরিত। সাঙ্গরূপকের মতেণ অঙ্গের বা অঙ্গীর প্রশ্ন এতে উঠেই না।' যেমনঃ

[ক] 'চেন্তনার নাটমঞ্চে নিদ্রা থবে ফেলে যবনিকা, অচেন্তন-নেপথ্যের অভিনয় কর প্রযোজন।'

এথানে চেতনাকে নার্টমঞ্চ বলাতে নিস্রায় যবনিকা এবং 'অচেতন'-এ নেপথ্যের আরোপ<sup>্</sup>তৃহ্যাছে।

[থ] 'যথন হৃদয়াকাশ বিষম বিপত্তিরূপ মেঘদারা ঘোরতর আচ্ছন্ন হয়, তথন কেবল আশাবায়ু প্রবাহিত হইয়া তাহাকে পরিষ্কৃত করিতে থাকে।'

—এই দৃষ্টান্তে হাদয়কে আকাশ বলিয়া রূপক করাতে বিপত্তিতে মেঘ এবং আশাতে বায়ুর আরোপ করা হইয়াছে।

আর-এক রকমের রূপক-অলংকার আছে, তাহার নাম **অধিকার্চুট্রেশিস্ট্য** ট্রপমানে কোনো অবাস্তিব গুণধর্মকল্পনা করিয়া তাহা যদি উপমেয়ে আরোপিত হয় তাহা হইলে অধিকার্চ্-বৈশিষ্ট্য রূপক হয়। যেমন ঃ

[क] 'थीत विष्कृति वतन भोती भिथन् घाटित कृतन।'

—এথানে 'বিজুরি' অর্থাৎ বিছ্যুৎকে [উপমান ] স্থির [থীর ] কল্পনা করিয়া উহাকে রাধান্ত [উপমেয় ] আরোপ করা হইয়াছে। তদ্রুপ ঃ

[খ] 'নাহি কালদেশ, তুমি অনিমেন মৃরতি—
তুমি অচপল দামিনী।'

— 'দামিনী' অর্থাৎ বিদ্যুৎ চিরচঞ্চল, অথচ এথানে উহাকে 'অচপল' কল্পনা করা হইয়াছে।

### [৪] অতিশয়োক্তি:

অভেদসিশ্বান্তহেতু উপমান প্রবল হইরা উপমেয়কে যদি একেবারে প্রাস করিয়া কেলে, অর্থাৎ উপমানকেই উপমেয়রপে নির্দেশ করা হয়, তাহা হইলে সেই অলংকারের নাম 'অতিশয়োক্তি'। অথবা, উপমেয় ও উপমানের মধ্যে সাদৃশ্রের কেত্রে করির কল্পনা যদি লৌকিক সন্ভাব্যতার সীমা অতিক্রম করে, তবে 'অতিশরোক্তি' অলংকার হয়। উদাহরণ ঃ

[क] 'কি কুক্ষণে দেখেছিলি, তুই রে অভাগী, কাল পঞ্চবটী-বনে কালকুটে ভরা এ ভূজগে।'

এথানে 'ভূজগ' বলিতে ব্ঝাইতেছে ভূজগদদৃশ রামচন্দ্রকে কিংবা লক্ষণকে। ইহাতে রামচন্দ্র, অথবা লক্ষা উপমের, উপমান 'ভূজগ'। কিন্তু এই বর্ণনায় উপমান ভূজগকেই উপমেয়ন্ধ্রপে নির্দেশ করা হইয়াছে—উপমেয়ের উল্লেখ একেবারেই করা হয় নাই।

থে। 'দাসীর এ ভূষা তোষ স্থধাবরিষণে।'

এই চরণটিতে 'তৃষা' [উপমান] ও 'স্থাবরিষণ' [ উপমান কথা-তৃইটি 'শুনিবার বাসনা' ও 'মুথনিঃস্ত স্থমধুর বাণ' উপমেয়কে গ্রাস করিয়া ফেলিয়াছে।

গ্যে 'সকলে কাদি বলে—দারুণ রাহু এমন চাঁদেরেও হানে!'

কবিতার এই চরণটিতে 'রাছ' বলা হইয়াছে কাশারাজকে, আর 'চাদ' বলা হইয়াছে কোশলনপতিকে। অভেদসিকান্তহেতু উপমেয়কে [ 'কাশারাজ' এবং 'কোশলন্পতি' কথা-তুইটিকে ] উপমান ['রাছ' এবং 'চাদ'] সম্পূর্ণ গ্রাস করিয়া লইয়াছে, স্থতরাং অতিশয়োক্তি অলংকার।

[ছ] 'অকলঙ্ক হইতে শশাক আশা লয়ে পদনথে রহিয়াছে দশরূপ হয়ে।'

এখানে 'পদনথ' উপমেয়, 'শশাঙ্ক' উপমান; স্তব্দরীর পদনথ আশ্চর্যরকমের স্থন্দর, উহাদের কোনো কলঙ্ক নাই—নিষ্কলঙ্ক। তাই বৃবি আকাশের চাঁদ অকলঙ্ক হইবার বাসনায় মাটীর পৃথিবীর এই ক্লপসীর পদনথে আশ্রয় লইয়াছে। আকাশে চন্দ্র একটি, কিন্তু পায়ের দশটি আঙুলে নথ দশটি—পদনথে একটি চন্দ্র দশটি [দশক্রপ] হইয়া গিয়াছে।

[ঙ] 'বক্ষের নিচোলবাস যায় গড়াগড়ি, ত্যজিয়া যুগলম্বর্গ কঠিন পাবাণে।'

—এখানে উপমেয় 'স্তনযুগল' উপমান 'যুগল-স্বৰ্গ' দাবা গ্ৰন্থ হইয়াছে।

- [চ] 'বাঁহা বাঁহা নিকসই তমু তমুজ্যোতি তাঁহা তাঁহা বিজুৱী চমকময় হোতি। বাঁহা বাঁহা অকণ চরপর্গ চলই। তাঁহা তাঁহা পলকমলদল খলই। বাঁহা বাঁহা হেরিএ মধ্বিম হাস। তাঁহা তাঁহা কুক্ককুম্বম পরকাশ।'
- [ছ] 'হবি হরি কো ইহ দৈব তর শে'।

  সিদ্ধ নিকটে হদি কঠ শুকায়ব,

  কো দূর করব শিপাসা॥

  চন্দনভক যব সৌরভ ছোড়ব,

  শশধর বর্ষিব আগি।

  চিস্তামণি যব নিজপুণ ছোড়ব,

  কি মোর করম অভাগী।'

সাহিত্যের ক্ষেত্রে উক্তির আভিশ্যা অনেক ক্ষেত্রে চমংকার সৌন্দর্যের স্পষ্ট করে—এই আভিশ্যাপুর্ব উক্তিই অভিশ্যাতি, ইহা ক্সপক-অলংকারেরই সাভাবিক পরিণতি। 'উপমা অলংকারে উপমেয় ও উপমানের কেবলমার, সাদৃগ্যা; উংপেকায় সাদৃগ্যার ফলে অভেদের সম্ভাবনা বা সংশয়যুক কল্পনা; ক্সপকে অভি প্রেবল সাদৃগ্যার ফলে অভেদের আবোপ; অভিশ্যাক্তিতে অভেদের সিদ্ধি, এবং ভাষারই চূড়ান্ত ফল উপমেয়ের নিগরণ বা গিলিত ভাব এবং ভাষার অক্স্রেথ ' এই অভিশ্যোক্তিরে পরবভী অলংকার ব্যভিরেক 'ক্সপকে অভেদের আবোপ, অভিশ্যোক্তিতে অভেদের সিদ্ধি; ব্যভিরেক পুনরায় ভেদ, এবং এই ভেদকগনই উপমেয়-বন্ধার সর্বাভিশায়ী সৌন্দর্য বা মহিমা ঘোষণা করে।' ব্যভিরেক-অলংকার আলোচন, করিলেই এই কথাগুলির সভ্যতা সম্পাই হইয়া উঠিবে।

#### [৫] ব্যতিরেক:

উপমান অপেক। উপমেয়ের উংকর্য [ কথনো কথনো অপকর্য ] বণিত হইলে 'ব্যভিরেক' অলংকার হয়। ব্যভিরেক কথাটির অর্থ হইতেচে পৃথককরণ বা ভেদ —ব্যভিরেক ভেদপ্রধান অলংকার। সাদ্খানাচক শক্ষের প্রয়োগ দারা অর্থে এবং ব্যঞ্জনায় এই ব্যভিরেকর প্রভীতি হইয়া থাকে। ব্যভিরেক জ্ঞাপন করিবার জন্ম সাধারণত 'জিনি', 'নিন্দি', 'ছার', 'গঞ্জি', 'নিন্দিত', 'বিনিন্দিত' প্রভৃতি কথার প্রয়োগ হইয়া থাকে। বেমন,

কি বিলে শারদ শশী সে-মুথের তুলা— পদনধে পড়ে তার আছে কতগুলা। —এপানে উপমান শার্মশ্লী অপেক উপমেন মুখা-এর উংকর্গ বর্পিত চইচাছে ব্যক্তিরেক্সাচক কোনো শক্তের প্রথাগ চামাই বাঞ্চনায় উংকর্গর ভাবটি জোভিত ইইয়াছে।

[श] 'नवीन नवनीनिकिन करत (मण्डन करित्र एए )

—উপ্যেয় 'কর' [ ৫০ ] উপ্যান 'নবনী'রে নিক্ষা করে , স্তাহরণ বেগান উপ্যেয় 'কর'-এর উৎক্ষ প্রদৰ্শিক হত্যাদে

পূর্ব প্রতিবাগজিন বর , পূর্ব, যাব কলে 
শুশাত কলতী মানে।'

—বধুর রূপ বোলিগারে গঞ্জনা করে, মারে পুরের কপের কাছে এনন স্বন্ধতা শ্বাস [চাল]-ও নিজেকে কলকর্ত্ত মনে করে; প্রত্যাং তাগানে স্বলাভ বটি ব্যতিরেক। উজ্ঞানঃ

্থা 'গ্ৰনি গ্ৰুক্তক'ত, কেশাৰী জিনিয়া মাক, মোজিশান্তি জিনিয়া লখন ॥ স্বত্ত চক্ষ জিনি নাৰ্ব স্থান হল কভি ভূতা, কানে শোকে ক্ষতিক্ষকল।

डिं 'निरंद मिहन मन्त्रनं

इड नहारे क्याकर,

পুন ভার হয় উপচয়।

ন্রের ন্থর তন্ত্

क्रमन इंडेरन एक

আর ত নৃতন নাহি হয়।'

এই কভিপর পথ জিলে উপমান 'কলসর' উপ্লেম উপ্লেম 'নবের কর'-র **অপাকষ** ব্রিত হটলতে, স্বাক্তর অলাকরেটি ব্যক্তিক এই আলাম ব্যক্তিরক অলাকরের প্রযোগ পুর বেলি দৃষ্ট হয় মা, এবং গ্রাক্তর সৌক্ষণ কম।

(७) जटमार :

উপমেয় ও উপমান—এই উভ্য প্লেই কৰিকলন সঞ্জাত সমান সংশংহেতৃ চমংকারিছের স্বাষ্ট ইইলে 'সংক্র' অলাক ব হয়। যেমন:

[ক] 'ছইবারে একি প্রান্তানের নাবি চু এথবা জ্ঞার মূল। অথবা এ শুরু আকাশ জুড়িছা লাচ বি মনেব দুলা।' এথানে 'প্রান্তানের সাবি' ও 'ড্রুব মূল' ইয়াদের মাধ্য যে-কোনোটি ইইবার সমান সম্ভাবনা—ছুইপজ্জেই সমান সংশয়।

[থ] 'কুংশ্বের ভারে ঐ কে পাচাথে, ও কি বারিধর কি সিরিধর পূ ও কি নবীন মেহের উদধ ১লংন কি মদনমোহন হরে এলো ?' [বারিধর = মেঘ; গিবিধর প্রথ; মদনমোহন = শিঞ্জা [গ] 'চেয়ে দেখ, রাঘবেন্দ্র শিবিরবাহিরে,— নিশীথে কি উষা আসি উতরিল হেথা ?'

[ঘ] 'দোনার হাতে দোনার চুড়ি কে কার অলংকার ১'

—মনে রাথিতে হইবে সংশহটি কবিকল্পনাপ্রস্থাত না হইরা বাত্তিক হইলে 'সন্দেহ'-অলংকার হয় না। আরো একটি কথা—উৎপ্রেক্ষায় উপমান-বিষয়ে উৎকট সংশয় থাকে; কিন্তু সন্দেহে উপমেয় এবং উপমান, উভয় পক্ষেই সংশ্র।

#### [৭] প্রান্তিমান:

অত্যধিক সাদৃশ্যবশত উপমেয়ে উপমান-বস্তুর যদি ভ্রম হয়, এবং দেই ভ্রম যদি কবিকল্পিত হয় ও চমংকারিত্বের স্পষ্টি করে তাহা হইলে 'ভ্রান্তিমান' অলংকার হয়। বাস্তবিক ভ্রম যেগানে, সেগানে কোনো অলংকার হয় না। রজ্জুকে রাত্তিবেলায় সাপ বলিয়া ভূল করিলে 'ভ্রান্তিমান' হইবে না; কেন না এই ভ্রম সাধারণ। উদাহরণঃ

ক] 'শোভিল আকাশে দেবযান; সচকিতে কগং জাগিলা, ভাবি রবিদেব বুঝি উদয়-অচলে উদিলা! ডাকিল ফিঙা, আর পাগী ষত, প্রিল নিকৃঞ্জপুঞ্জ প্রভাতী সংগীতে! বাসরে কুস্কমশ্যা তাজি লজ্ঞাশীলা কুলবধু, গৃহকার্য উঠিলা সাধিতে।'

— এথানে দেবরাজ ইন্দ্রের জ্যোতির্ময় রথকে [দেবযান ] সূর্য বলিয়া [ দাদৃশ্য-হেতু ] দকলেই ভ্ল করিতেছে, কোনো দংশয় নয়—প্রকৃতই ভূল। আর এই ভূল কবিকল্পিত, স্বতরাং অলংকারটি 'ভ্রান্তিমান'। তৃতীর পছ ক্রির 'ব্রি' শব্দটির প্রয়োগ
স্ফুইয় নাই; ইহার প্রয়োগহেতু অলংকারটিকে 'উৎপ্রেক্ষা' মনে হইতে পারে, কিন্তু
বাস্তবিক তাহা নয়। ভ্রমের কাষ দর্বত্র পরিস্ফুট—স্বতরাং ইহা উৎপ্রেক্ষা নয়,
ভ্রান্তিমান।

[থ] 

'নবছর্বাদলভাম রামে নিরথিয়া

ময়ুর নীরদভ্রমে উঠিল নাচিয়া।'

[গ] 'দেখ সথে, উৎপলাক্ষী দরোবরে নিজ অক্ষি, প্রতিবিদ্ধ করি দরশন,

জলে কৃবলয়ভ্রমে বার বার পরিশ্রমে ধরিবারে করিছে যতন।'

## [৮] অপফ্তিঃ

উপমেরকে অস্বীকার বা গোপন করিয়া উপমানের প্রভিদ্ন করা হইলে 'অপঞ্ছিও' অলংকার হয়। অপহৃব কথার অর্থ হইতেছে নিষেধ বা অস্বীকার। এই অলংকারে অস্বীকারের ভাবটিকে প্রকাশ করা হয়—'মাং, 'মহং', 'মহে' প্রভৃতি শব্দের দ্বারা, অথবা 'ছলে', 'ব্যান্ড', 'বৃঝি' প্রভৃতি করেকটি কথাব প্রয়োগে। উদাহরণঃ

- [ক] 'ষড়ঋতুছলে ষড়বিপু থেলে কাম হতে মাংসহ।'
- [খ] 'বৃষ্টিছলে গগন কাদিলা।'

এখানে 'বৃষ্টি'-র অপহ্নব করিয়া তাহার উপর আলাশের কান্নার ভাব আরোপ করা হইয়াতে।

- [গ] 'এই সে প্রথম পত্র, বিজয়ার রাতে আদীর্বাদছলে যাহা দিয়েছিলে হাতে ত্রস্ত কবরীতে গুঁজে।'—[ পত্র = প্রেমপত্র ]
- খি তারাই আজি নিংশ দেশে কাঁদতে হবে অনুহারা;
  দেশের যত নদীর ধারা জল না, এব অঞ্চলারা।

  কবির বস্তব্য, নদীর জলপারা নয়, ও যে অঞ্চলারা।

[৯] প্রতিবস্তুপমা:

'যে অনংকারে উপমেয় এবং উপমান হুইটি পুনক বাকের থাকে, উপমেয়-উপমান তুইটিভেই সাধাবণ ধর্ম উল্লিখিত থাকে, কিন্তু সংধাবণ ধর্ম একটি, তবে প্রকাশিত হয় বিভিন্ন অথচ একার্থক ভাষায় এবং সম, তুলা প্রভৃতি তুলনাবাচক শব্দের প্রয়োগ থাকে না, তার নাম প্রতিবস্তু পমা।' অথবা, 'পরস্পর-সন্নিহিত তুই বাক্যের সাধারণ ধর্ম ফলিতার্থে এক হুইয়াও যদি ভিন্নরূপে লুস্ড হয়, তাহা হুইলে প্রতিবস্তুপমা অলংকার হয়।' উদাহরণ ঃ

[क] 'একটি মেয়ে চলে গেছে জগৎ হতে নৈরাশে একটি মুকুল শুকিয়ে গেছে সমাদশাপের নিখাসে।'

—এখানে 'একটি মেরে' উপমেয়, 'একটি মৃকুল' উপমান ; ইহারা ছুইটি বাক্যে স্থান পাইয়াছে। ছোট্ট একটি মেয়ের সঙ্গে মৃকুল-এর সাদৃশ্য আছে; ভিন্ন ভাষায় বিশ্বস্ত হুইলেও 'চলে গেছে' এবং 'শুকিয়ে গেছে' কথা গুলির ফলিভার্থ এক; তা ছাড়া, তুলনা-বাচক শব্দের কোনো উল্লেখ নাই স্থাভরাং অলংকারটি প্রতিবস্তৃপমা। তদ্ধেপঃ

[থ] 'গাভী যে তৃণটি থায়, করে জল পান, তার সার তৃগ্ধরূপে করে প্রতিদান। পরন্তব্য সাধু যদি করেন গ্রহণ, জীবের মঙ্গলহেতু করেন অর্পণ।'

এখানে 'সাধু' উপমেষ, 'গাভী' উপমান [ এই দৃষ্টান্তে উপমান-বাক্যাট পূর্বে বিদিয়াছে ] তুইটি ভিন্ন বাক্যে স্থাপিত হইষাছে। পরস্রব্যা গাহত করা ও জলপান করা এবং প্রতিদান করা ও অর্পণ করা ফলিতার্থে এক, তুলনার চক শব্দের প্রয়োগ নাই—স্তরাং প্রতিব্তুপমা অলংকার।

[গ] 'চারিদিকে সখীদল ,যত বিরস্বদনা, মরি, স্থানরীর শোকে ! কে না জানে ফুলকুল বিরস্বদনা, মধুর বিরহে ধবে তাপে বনস্থলী ?'
[ মধুর = বদন্তঞ্জুর ]

## [১০] দৃষ্টান্তঃ

যে অলংকারে উপমেয় ও উপমান প্রস্পার-সন্নিহিত তুইটি বাক্যে অবস্থিত থ'কে এবং তাহাদের সাধারণ ধর্ম বিভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও তুলনার ভিত্তিতে তুইটির সাম্য বা সাদৃষ্ঠ বোঝা যায় ও তুলনাবাচক কে'নে। শব্দের প্রয়োগ থাকে না, তাহার নাম দৃষ্টাস্ত। যেমনঃ

[ক] 'ছোট শিশু যদি উঠিতে না পারে মায়ের কোলে, গুরে পড়ে মাতা চুমা দিয়ে ভারে বক্ষে ভোলে। দিন্ধ বা যদি কল্লোল তুলে ছুঁতে না পারে, নামি দিগস্তে দেয় প্রশন গগন ভারে।'

এগানে শিশু ও নাতা উপমের, দিন্ধ ও গগন উহাদের উপমান। 'চ্ছন কবা' এবং 'ছুঁইতে না পারা'-র ফলিতার্থ এক নয়, কিন্তু তব দুইটি বাকোর সাদৃশ্য প্রতীয়মান ইইতেছে; অর্থাং প্রস্পারের প্রতি স্পতীর আকর্ষণের ভাবটি দহজেই বোঝা যাইতেছে। তা ছাড়া, 'যথা' প্রভৃতি সাদৃশ্যবাচক বা তুলনাবাচক শক্রের প্রয়োগ হয় নাই—স্কৃতবংং আলংকারটি 'দৃষ্টান্ত'।

[গ] 'হে রক্ষোর্থি, তুলিলে কেমনে
কে তুমি ? জনম তব কোন্ মহাকুলে ?
কেবা সে অধম রাম ? অচ্ছ সরোবরে
করে কেলি রাজহংল পহুজকাননে,
নায় কি সে কভু, প্রভু, পদ্ধিল সলিলে,
শৈবালদলের ধাম ? মুগেন্দ্রকেশরী,
কবে, হে বীরকেশরী, সম্ভাবে শৃগালে
মিত্রভাবে ?'

এখানে তিনটি বাক্যের গুণক্রিয়ার মধ্যে সাদৃশ্য বহিয়াছে, কিন্ত এই সাদৃশ্য বৃদ্ধি হারা ভাবিয়া চিন্তিয়া বৃদ্ধিয়া লইতে হয়। একদিকে অধম রাম, শৈবালদলের ধাম ও শ্রগাল; অন্তদিকে রক্ষোরথী ইন্দ্রজিং, রাজহংস ও মুগেন্দ্রকেশরী। ইহাদের আচরণ এক নয়, অথচ প্রত্যেকের মধ্যে একটা সংমার বা সাদৃশ্যের ভাব প্রণিবানগ্মা। ভাই দৃষ্টান্ত অলংকার হইয়াছে।

## [১১] निप्रभी :

যে অলংকাতে এই বস্তুর সম্বন্ধ সম্ভব বা অসপ্তব হইয়া ব্যঞ্জনায় উপমান-উপমেয়ের ভাব প্রকাশ করে, তাহার নাম 'নিদর্শনা'। ধেমন:

'অমরবুন ধার ভূজবলে [ক] কাতর, সে ধহুর্ধরে রাঘব-ভিথারী विश्वन मुख्यता ? फूलमल निश्व কাটিলা কি বিধাতা শান্মলী-তরুবরে ?'

এখানে তুইটি ভিন্ন বাক্যকে লইয়া নিদর্শনা অলংকার হইয়াছে। ভিথারী রাঘবের - হাতে বীরশ্রেষ্ঠ বারবাহুর মৃত্যু ঘটিয়াছে, এই অবিশ্বাস্ত ব্যাপারটি ফুলদল দিয়া শাল্মলী-তরবরের ছেদনের ভাষ। কিন্তু থেছেতু ফুলদল দিয়া শালালীতরুছেদন অসম্ভব, সেহেতু এই অসন্তব-বস্তু-সদক্ষের উপর প্রতিষ্ঠিত অলংকারটি 'নিদর্শনা'—'দৃষ্টা**স্ত' ন**য়।

[খ] 'হান্ডামুখী সে ধখন মৃত্ মৃত্ হাসে, পদ্মরাগোপরি কত মূক্তা পরকাশে।

[গ] 'আলোক যেথানে অধিক ফুটেছে সেথানে তুধের বান।'

এই গুইটি উদাহরণেও অসন্তব-বস্ত-সম্বন্ধ হিাসির ধার৷ মুক্তার পৃষ্টি এবং আলোতে তুবের বান ডাকা ] উপমান-উপমের ভাব প্রকাশ করিতেছে, তাই অলংকার নিদর্শন।। ু 'গ' দৃষ্টান্তের বাচ্য হইতেছে রমণীর মৃথের হাসি মৃক্তার মতো স্থনর; 'গ' দৃষ্টান্তের বাচ্য হইল, জ্যোৎস্মার আলে। অভীব উজ্জ্ব-তুধের মতো সাদা ধব্ধবে। তজ্ঞপ

[घ] 'যাঁহ। যাঁহা নিকসম্মে তকু তকুজ্যোতি। তাঁহা তাঁহা বিজুরী চমকময় হোতি। থাহা খাঁহা অরুণ চরণ চল চলই। তাঁহা তাঁহা থল-কমল-দল থলই॥'

প্রন্দরী উরোধিকার অপ্রস্কলর দেহের জ্যোতি যেথানেই বিচ্ছুরিত হইতেছে, দেখানেই বিছাৎ প্রকাশ পাইতেছে, শ্রীরাধা যেখানে রক্তচরণ স্থাপিত করিতেছে, সেগানেই বিকশিত হইয়া উঠিতেছে স্থলকমল—আবার সেই অসম্ভব বস্তু<del>-সম্বন্ধ</del>।

[১২] जभारनां जिः

যে অলংকারে উপমানের কোনো উল্লেখ থাকে না, অথচ উপমানের ব্যবহার বা গ্রহণ উপমেয়ে আরোপিত হয়, তাহার নাম 'সমাসোক্তি'। ইহাতে সমাসে অর্থাৎ নংক্ষেপে উপমেয় ও উপমান-বিষয়ে উক্তি থাকে বলিয়া ইহার এই নাম। যেমন:

'নয়নে তব হে রাক্ষ্সপুরি, [ক] হক্রবিন্দু; মুক্তকেশী শোকারেশে তুমি; ভূতলে পড়িয়া হায়, রতন-মুকুট, অ'ব বাজ-আভবণ, হে বাজ-স্বন্ধী, ভোমার ! উঠ গো শোক পরিহরি, সতি !' এথানে অচেতন লফাপুরীর উপর শেকে বুলা বালীর বাত্ত'ব অবোপ করা হইয়াছে।

- [থ] 'বস্করা, দিবদের কর্ম-অবসানে, দিনান্তের বেড়াটি ধরিয়া, আতে চাহি দিগন্তের পানে।'
- —অচেতন পৃথিবীর উপর পল্লাবধ্র ব্যবহার আরোপ করা ইল্লাভে
- [গ] 'ঠকা ঠাই ঠ'ই কাদিছে নেহাই, আগুন চুলিছে ঘুমে, শ্রান্ত শাড়াসি ক্লান্ত ওঠে আলগোছে ছেনি চুমে: দেখ গো হে'থায় হ'পর হালায়, হাতুছি মাগিছে ছুটি—'
- —কামারের যন্ত্রগুলি ও আগুনের উপর শ্রান্ত-ক্লান্ত শ্রমিকের ব্যবহারের আরোপ করা হইয়াছে।

### [১৩] স্বভাবোক্তিঃ

বস্তুসভাবের চমৎকার বর্ণনা দারা যে-সৌন্দর্যের স্বান্তি হয়, তাহার নাম 'স্বভাবোক্তি' অলংকার। বস্তু বা পদার্থের [বস্তু বলিতে নিস্গ, মাস্ত্র্য, পশু-পদ্শা-প্রাণী সবকিছুই ব্যাইতেছে] যে-কোনো বর্ণনামাত্রেই 'স্বভাবোক্তি' নয়—এই বর্ণনায় কবিকল্পনার স্ক্র্যুতা ও চমৎকারিও থাকিতে হইবে, নতুবা অলংকার হইবে না। যে-বর্ণনা বস্তুস্বভাবকে উদ্যাটিত করিতে সমর্থ, উহাই স্বভাবেক্তি অলংকার। যেনন

[ক] 'পায়ের তলায় নবম ঠেক্ল কি !
আতে একটু চল্ না, ঠাকুরবি—
ওমা, এয়ে ঝরা-বকুল, নয় ?
জাঠ আস্তে কদিন দেরী ভাই,
আমের গায়ে বরণ দেখা যায় ?
অনেক দেরী ? কেমন করে হবে !
কোকিল-ভাকা ভনেছি সেই কবে !
দিথিন্-হওয়া বন্ধ কবে ভাই ;
দীঘির ঘাটে নৃতন সিঁ ড়ি জাগে
শেওলাপিছল এমনি, শকা লাগে
পা পিছ লিয়ে তলিয়ে যদি ৰাই !'

— অন্ধবধ্র অপ্রস্থানর স্তল্ম বর্ণনা। যে-মানুষ চোথের দৃষ্টি হারাইয়াছে, সে কেমন করিয়া বস্তুজগৎকে অনুভব করে, এ বর্ণনা তাহারই চমংকার দৃষ্টান্ত। [খ] মনে মনে শুমিয়াছি দ্র সিরুপারে

"মহামেরুদেশে—বেখানে লয়েছে ধরা
অনস্ত-কুমারীত্রত, হিমবস্ত্রপরা,
নিঃসঙ্গ, নিঃশ্পৃহ, সর্বআভরণহীন;
বেথা দার্ঘ রাত্রিশেষে ফিরে আসে দিন
শক্ষ্লু সংগীতবিহীন! রাত্রি আসে
ঘুমাবার কেহ নাই, অনস্ত আকাশে
অনিমেষ জেগে থাকে নিজাতক্রাহত
শ্লুশ্যা মৃতপুত্রা জননীর মতো।

—ক্বিকল্পনায় মহামেরুদেশের রহস্তময় সৌন্ধ কতথানি ধরা দিয়াছে!

## [১৪] অপ্রস্তুতপ্রশংসাঃ

অপ্রাসন্ধিক [ অপ্রস্তুত বা অপ্রকৃত ] বর্ণনা হইতে যদি প্রাসন্ধিক [ প্রস্তুত বা প্রকৃত ] বর্ণনীয় বিষয়টি ব্যঞ্জনার ঘারা উপলব্ধি করিতে পারা যায়, তাহা হইলে অপ্রস্তুতপ্রশংসা' অলংকার হয়। এথানে 'প্রশংসা' কথাটির অর্থ হইতেছে বর্ণনা, ব্যঞ্জনার ঘারা মূল বাচ্যের উপলব্ধি —স্তুতি বা গুণকথন নয়। যেমনঃ

[ক] 'পায়ের তলায় ধূলা—দেও, যদি কেউ পদাঘাত করে,
নিমেষে তাহার প্রতিশোধ লয় চড়ি তার শিরোপরে।'

এই দৃষ্টান্তে 'ধৃলা'—আসল বর্ণনীয় বিষয় নয়—উহা 'অপ্রস্তুত' অর্থাৎ অপ্রাদিকি বিষয় । প্রকৃত বর্ণনীয় বিষয় হইল, মানুষ ধূলি অপেক্ষা হীন নয়, দে কপনো অপমান সহা করিবে না । এথানে অপ্রাদিকি বিষয় হইতে প্রাদিকি বিষয়ের প্রতীতি জন্মিতেছে ব্যক্ষনার সহায়তায়। তদ্ধেণঃ

[থ] 'কুকুরের কাজ কুকুর করেছে, কামড় দিয়াছে পায়, তাহলে কুকুরে কামড়ান কিরে মান্তবের শোভা পায় ?'

যাহারা সভ্যকারের মামুষ তাহারা কথনো অধমের আচরণে প্রবৃত্ত হয় না, এই প্রাসঙ্গিক বিষয়টিকে [প্রস্তুত] কুকুরের দংশনরূপ অপ্রাসঙ্গিক [অপ্রস্তুত] বর্ণনার দ্বারা বুঝানো হইয়াছে।

[গ্ন] 'ভাবি, প্রান্থ, দেখ কিন্তু মনে, অভ্রভেদী চূড়া বদি ঘায় গুড়া হয়ে বজ্ঞাঘাতে, কভু নহে ভূধর অধীর দে পীড়নে।' ১

— এথানে 'চূড়া', 'বজাঘাত', 'ভূধর' প্রকৃত বর্ণনীয় ধিষয় নহে; কিন্তু ভাহাদের বর্ণন বঙ্গুত ব্যঞ্জনার দারা 'নীরবাহু', 'রামচন্দ্র' ও 'রাবণ'-এর প্রভাতি জন্মিতেছে, তোই অপ্রস্তুতপ্রশংসা অলংকার।

## [১৫] অথপন্তরন্তাসঃ

সামাশু বিষয়ের বর্ণনা হইতে বিশেষ বিষয়ের, অথবা বিশেষ বিষয়ের বর্ণনা হইতে সামাশু বিষয়ের বর্ণনা হইতে সামাশু বিষয়ের সমর্থন হইতে 'অর্থাস্থরশুলাস' অলংকার হয়। 'সামাশু বিষয়'-এর অর্থ হইতেছে সাধারণ বিষয় অর্থাং general statement, 'বিশেষ' অর্থাং particular statement যাহার অন্তর্গত। উলাহরণ:

[ক] 'চিরস্থগীজন লমে কি কথন ব্যথিত-বেদন বৃঞ্জিতে পারে ? কি যাতনা বিষে বৃঞ্জিবে দে কিন্দে, কভু আশীবিষে দংশেনি যারে ?'

এখানে বেদনা অফুভবরূপ 'দামান্ত' বিষয়টি দম্থিত হইয়াছে দর্প [ আইবিষ ]-দংশনরূপ 'বিশেষ' বিষয়ের দারা ।-

[ধ]

হৈ পিতৃব্য, বর্বরতা কেন না শিথিবে ?
গতি যার নাচসহ, নীচ সে তুর্মতি!

নীচ বা অধ্যের সংসর্গে মান্ত্রষ নীচ হইয়া যায়—ইহাই জগতের সাধারণ বীতি। স্তরাং অধ্য রামের সংশ্রবে আসিয়া বিভীষণও যে অধ্য হইয়া উঠিবে, ভাহাতে বিশ্মিত হইবার কিছুই নাই। এগানে নীচ রামের সংসর্গে বিভাষণের অধ্য-অত্তরণ-রূপ 'বিশেষ' ঘটনাটি সমর্থিত হইতেছে অধ্যের সঙ্গে গতির ফলে উত্তমের নীচত্ব-লাভরূপ 'সাধারণ' বা 'সামান্ত' বিষয়ের বর্ণনা ঘারা।

## [১७] विद्याभाषाम वा विद्याभ :

হুইটি বস্তুকে আপাতদৃষ্টিতে পরস্পর-বিরুদ্ধভাবাপন্ন মনে হুইয়া যদি চমৎকারিত্বের সৃষ্টি হয়, তাহা হুইলে দেখানে 'বিরোধ' অলংকার হয়। এই অলংকারে তাংপর্য-বিচারে আপাতদৃশুমান বিরোধের অবসান ঘটে। ইংরেজী 'Oxymoron' এবং 'Epigram'-এর নঙ্গে 'বিরোধ' অলংকারের কিছুটা সাদৃশ্য আছে। উদাহরণ:

[ক] 'অচক্ষু সর্বত্র চান, অকর্ণ শুনিতে প ন, অপদ সর্বত্র গতাগতি।'

চক্ষ-কর্ণ-পদের অভাবে দর্শন-শ্রবণ-গমন সম্ভব নয়; কিন্তু এখানে দেখিতেছি, যিনি অচক্ষ্, অকর্ণ, অপদ তিনিই দেখিতেছেন, শুনিতেছেন, গমনাগমন করিতেছেন। স্থতরাং আপাতদৃষ্টিতে এখানে বিরোধ আছে বলিয়া মনে হইবে। কিন্তু নেছেতু এই বিশেষণগুলি অলৌকিক শক্তির অধিকারী মহিমময় ভগবানের সম্পর্কে প্রযুক্ত হইরাছে, সেহেতু তাৎপর্যের দিক দিয়া এখানে কোনো বিরোধ নাই। তদ্ধপ:

্থি 'ভবিয়তের লক্ষ আশা মোদের মাঝে সম্ভরে, ঘুমিয়ে আছে শিশুর পিতা সব শিশুদের অস্তরে।' এই তুইটি চরণের সঙ্গে তুলনীয় : 'child is father of the man'—কথাগুলি। [গ] 'পালিবে যে রাজধর্ম, জেনো তাইা মোর কর্ম— ताकां नास तर ताकारीन।'

[ শিবাজীর প্রতি গুরু রামদাদের উপদেশ ]

[ঘ] 'এনেছিলে সাথে করে মৃত্যুহীন প্রাণ, মরণে তাহাই তুমি করে গেলে দান। [ দেশবন্ধ চিত্তরঞ্জনের মৃত্যুতে রবীক্রনাথের বাণী ]

[७] 'मरत वरल भारत काल-कनहिनी गत्रद जन रन।' [ রুষ্ণপ্রেমিকা রাধিকার উ**ক্তি**। দে = দেহ ]

[১৭] विषय :

কারণ ও কার্যের গুণ বা ক্রিয়ার বৈষম্য বা বিরপতা ঘটিলে, কিংবা কারণ হইতে আকাজ্ঞিত ফললাভ না হইয়া তৎপরিবর্তে অবাঞ্ছিত ফললাভ হইলে, কিংবা বিরুদ্ধ বস্তুদরের একত সংঘটন ঘটিলে 'বিষম' অলংকার হয়। এককথায়, বিসদৃশ বস্তুদরের বর্ণনা হইতে কাব্যসৌন্দর্যের স্বাষ্ট যেখানে, সেখানেই 'বিষয়' অলংকার। উদাহরণঃ

[ক] 'রপ সে তিমির রাশি, অথচ তিমির নাশি উজলিছে जिज्रवन, জिनि मोनामिनी।'

অন্ধকারের কার্য হইল ত্রিভ্বনকে তমসাচ্ছন্ন করিয়া তোলা; অথচ মহামায়া মহাকালীর তিমিরবরণ রূপ পৃথিবীকে অন্ধকারে আবৃত না করিয়া তাহাকে প্রদীপ্ত করিয়া তুলিয়াছে। এখানে কারণ ও কার্ষের গুণের মধ্যে পরস্পার-বিরোধিতার ভাব পরিলক্ষিত হইতেছে—স্বতরাং অলংকারটি 'বিষম'।

'হেরিলে ফণী পলায় তরাসে, [4] যার দৃষ্টিপথে পড়ে কতান্তের দৃত ;— हाम दत, এ कनी दहित तक ना ठाट्ह अदत বাধিতে গলায় ?'

এখানে 'এ ফণী' অর্থে রূপসী রক্ষোরমণীর বেণী। হিংস্র ফণীকে দেখিলে দর্শকের শলাহেতু পলায়নকার্যই সাভাবিক। ফণীকে কেউ গলায় জড়ার না; কেন্-না, এইরুপ ব্যাপার অস্বাভাবিক। অথচ এই দৃষ্টাস্তে কার্যকারণের বৈষম্য দেখা বাইতেছে—তাই 'বিষম' অলংকার হইয়াছে।

[গ] 'স্থথের লাগিয়া এ ঘর বাঁধিত্ অনলে পুড়িয়া গেল। অ্যয়সাগরে সিনান করিতে সকলি গরল ভেল। সই, কি মোর কপালে লেখি,— শীতল বলিয়া ও চাঁদ সেবিমু, ভাসুর কিরণ পেথি।'

শ্রীরাধিকার আকাজ্যিত ফললাতের পরিবর্তে অবাস্থিত বেদুনাময় ফলাগমের বর্ণনাহেতু 'বিষম' অলংকার হইয়াছে।

[১৮] ব্যাজন্ততিঃ

নিন্দা দারা স্তৃতি অথবা স্তৃতি দারা নিন্দার ভাব ছোতিত হইলে 'ব্যাজস্তৃতি' অলংকার হয়। 'ব্যাজ' কথাটির অর্থ হইতেছে ছল, স্বতরাং নিন্দাছলে প্রশংসা অথবা প্রশংসাচ্ছলে নিন্দাই ব্যাজস্তৃতি। ইংরেজী 'Irony'-র সঙ্গে স্তৃতিভূলে নিন্দার কিছুটা সাদৃশ্য আছে।, উদাহরণ:

[क], 'অঁতি বড় বৃদ্ধ পতি সিদ্ধিতে নিপুণ, কোন গুণ নাই তার কপালে আগুন।'

ভারতচন্দ্রের অন্নদার আত্মপরিচয়বিষয়ক এই পঙ্জিগুলি ব্যাজস্তুতির চমৎকার দৃষ্টান্ত। অন্নদা অর্থাৎ দেবী তুর্গা ঈশ্বর-পাটনীকে কৌশলে তাঁহার স্বামীর পরিচর দিতেছেন। ইহার মধ্যে শশাপাশি তুইটি অর্থ রহিয়াছে—এখানে অন্নদা নিন্দাছলে স্বামীর স্তুতিপাঠ করিতেছেন প্রথম অর্থ হইল: তাঁহার স্বামী একেবারে বৃদ্ধ, তিনি গাঁজা-ভাঙ্ ইত্যাদি মাদক্রব্যাসেবনে অভিশয় পটু; তাঁহার কোনো ভালো গুণই নাই—এমন পোড়াকপালে স্বামীর মরণ হয় না কেন। ঘিতীয় অর্থ, অর্থাৎ যাহা আসল অর্থ, তাহা এই: দেবাদিশেব শিব-শংকর দেবতাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনি অনাদি [ অতি বড় বৃদ্ধ ]; তিনি যোগসিদ্ধ অথবা মৃক্তির অধীশ্বর দেবতা [ সিদ্ধিতে নিপুণ ]; মহাদেব ত্রিগুণাতীত, তিনি নিগুণ [ কোন গুণ নাই ]; তিনি ত্রিলোচন, তাঁহার কপালে একটি তৃতীয়-চক্ষ্ আছে, যাহা তাঁহার জ্ঞানচক্ষ্ণ [ কপালে আগুন ] এবং এই ললাটনেত্রের বহিজালাতেই কামদেবতা মদন ভশ্মীভূত হইয়া পিয়াছিল। নিন্দাছলে এই স্তুতিবন্দনাটিকে 'শ্লেষ' অলংকারের দৃষ্টান্তহিদাবেও গ্রহণ করা যাইতে পারে। কেন না, এথানে প্রত্যেকটি কথার দ্বিবিধ অর্থ রহিয়াছে এবং ওইগুলি কাব্যে একবার মাত্র প্রযুক্ত হইয়াছে।

[ঘ] 'কি স্থন্দর মালা আজি পরিয়াছ গলে, প্রচেতঃ! হা ধিক্, ওহে জনদলপতি!'

—উদ্ধৃত পঙ্ ক্তিদ্য স্তাতিচ্ছলে নিশার চমংকার দুষ্টাস্ত। পুরশোকাতুর। রাবণ সমূদ্রের দিকে তাকাইয়। তরঙ্গবিন্দ্র দির্ব্ধ কঠে বিরাজিত যে-মালার সম্পর্কে ইন্ধিত করিতেছে, তাহা আসলে মালা নয়, সেতৃবন্ধ—রামচন্দ্র সমূদ্রের ওপারে যাইয়া লক্ষাপুরীতে প্রবেশের জন্ম সমূদ্রের উপর সেতৃরচনা করিয়াছেন। সামান্ত মানবের কাছে মহাশক্তিধর নীলাগুধি আজ বখাতা স্বীকার করিয়াছে। ইহা প্রশংসার-ভাষায় কঠোর ভং সনা বা নিশা। প্রচেতঃ = সমূদ্র।\*

<sup>ু [ \*</sup> অলংকার সম্পর্কে বিশব আলোচনার জন্ত অধ্যাপক স্থবীরতুনার বাশগুর প্রবীত কার্যামী ও অধ্যাপক ছামাপদ চক্রবর্তী-প্রবীত 'অলংকারচন্ত্রিকা' নামক প্রস্তৃইটি বিশেষভাবে তাইবা ]



Ste 12/12/79

THE trend of Indological sixties coincided with a revithe German political spectre winds of change sweeps. World led to a greater awarexistence and their conculers. As a country enjoying with India in the cultural, epolitical spheres, and butth historic ties, it was inevitable eral Republic of Germany's gwell as her attitudes towarding countries, notably in significantly.

#### CLOSE STUD

The Federal structure of ing left the question of de tional changes to the State the latter were faced with the ing their orientation as also closer attention to the study lems of developing countries the State of Baden Wurtterm to create the South Asia In University of Heidelberg, search on the specific reg Asia in its various settings. In it was also hoped to draw froof Indological information all teristic of German academic

Emphasizing fundamental the ancient and contempore of developing countries, serves as a focal point between the East for large scale nary research in South Asia from the conventional patter lines established in Western Situated in the pictures of Heidelberg, amidst the gorge hillsides and the quietly flow the Institute has now estab for major disciplines such philosophy, Indology, history science, law, sociology and

With mounting evidence

# AUMUUE

les in the t phase in when the he Third so their ant problose links omic and ed by her tit the Fedpective as a developa. Altered

many havled educavernments. Isk of revisto develop if the probln its turn, arg decided titute in its focus ren of South he process, the wealth

ady charac-

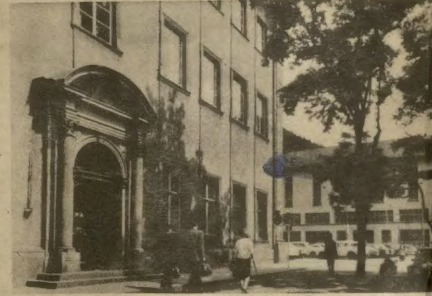
research on ry problems he institute en the West interdiscipliand differs in of discipuniversities, he town of ous wooded ring Neckar, shed chairs

as religion, art, political

rchaeology.

hat German

an nrimarily



old and the new buildings in the university campus.

example is the department of modern indian history with Prof. D. Rothermund at its head. Tackling the social and economic history of modern India since the 18th century, the department has made several studies of the history of Uttar Pradesh region in particular. Investigations into the nature of Hindu nationalism in U.P. and of the Muslims of the province with special reference to the Hindi-Urdu controversy in the 20th century are some of the mentionable studies as also one on the history of the Princely States of India during the last two hundred years.

#### MODERN TRENDS

Modern trends, both religious and secular receive equal treatment. A recent study has been in the field of Hindu thought and politics. Focusing on the Independence movement, it essays the early history of the Hindu Mahasabha and its theme of religion-based nationalism. A further examination of the Influence of Shank-

